
LEXIS
Poetica, retorica e comunicazione nella tradizione classica

29.2011
ADOLF M. HAKKERT EDITORE



Lexis 29.2011 

La storia dell’aggettivo  

nella tradizione filosofica, retorica e grammaticale antica 

 
 

Introduzione 
 
La funzione di abbellimento dell’enunciato riconosciuta all’aggettivo dalla tradizio-
ne filosofica e retorica greca, nonché la somiglianza tra la sua flessione e quella del 
nome, sottolineata per lo più nella tradizione grammaticale latina, hanno fatto sì che 
nel mondo antico l’aggettivo non venisse individuato come categoria autonoma, 
bensì fosse incluso all’interno della più ampia classe del nome.  

In questo lavoro ci si propone di ricostruire la storia dell’aggettivo nel corso degli 
studi filosofici e retorici greci (§ 1-1.2), nonché nella tradizione grammaticale latina 
(§§ 2-2.1)1. L’analisi metterà in evidenza, da un punto di vista propriamente lingui-
stico, il progresso nell’osservazione delle parti del discorso, che culmina 
nell’intuizione da parte dei grammatici antichi di concetti che saranno propri della 
linguistica moderna. Da un punto di vista più strettamente filologico, sarà possibile 
individuare l’esistenza di un filo conduttore che unisce Apollonio Discolo a Priscia-
no – i quali si rifanno entrambi alla teoria grammaticale elaborata da Trifone – ri-
spetto a Dionisio Trace, la cui teoria grammaticale, invece, prende le mosse dalla 
tradizione filosofica e retorica di matrice aristotelica2. 

 

1. Gli studi grammaticali nel mondo greco. La tradizione filosofica classica ed 

ellenistica: Platone, Aristotele e gli Stoici 
 

Si deve sostanzialmente a Platone l’avvio della riflessione filosofica e linguistica sui 
concetti di nome (ὄνομα) e verbo (ῥῆμα), che sono rimasti alla base di tutte le clas-
sificazioni successive – tanto antiche quanto moderne – del lessico e che, più in ge-
nerale, segnano l’inizio della riflessione sulla lingua e sui suoi elementi costitutivi3. 
In particolare, nel Sofista (262a) Platone chiarisce la differenza tra il verbo, che e-
sprime un’azione, e il nome, che ne indica il soggetto, avviando il processo (che go-
drà di grande fortuna) per cui il nome viene identificato con il ‘soggetto’ e il verbo 
con il ‘predicato’4. 

 
1  Per un’idea degli studi grammaticali e linguistici nel mondo antico, cfr. Baratain – Desbordes 

1981, Swiggers – Wouters 2002 e 2003. In particolare, per quanto concerne il mondo greco cf. 
Lallot 1992 e per quello latino Colombat 1992. La storia dell’aggettivo tracciata da Scarano 1997 
si limita invece all’età medievale e moderna, con brevi accenni all’antichità.  

2  Ciò è stato espresso in termini generali da Swiggers 1997, il quale afferma che «la grammaire oc-
cidentale a son origine dans le discours et dans l’analyse, philosophique et rhétorique, du di-
scours» (p. 10). Per un’ampia panoramica sulla retorica nel mondo greco e latino cf. Pernot 1993. 

3  Plat. Cratyl. 399b, 425a. In realtà Arist. Rhet. 1407b, 6-9 dà notizia che già Protagora distingueva 
il genere dei nomi in maschile, femminile e neutro (ἄρρενα θήλεα σκεύη). Sull’importanza da un 
punto di vista linguistico del Cratilo di Platone cf., tra gli altri, Di Cesare 1980 e Gambarara 1984. 
Per quanto concerne, più in generale, le connessioni tra poetica, retorica filosofia e grammatica cf. 
Swiggers 1997, 10-31. 

4  Oggi c’è accordo tra i linguisti nel ritenere queste definizioni solo parzialmente corrette, dal mo-
mento che con categorie di verbi come gli stativi, gli psicologici o i verbi di percezione non si può 



Rossella Iovino 

 - 2 -

Dopo il contributo di Platone i riferimenti più importanti a questa materia sono 
rintracciabili nelle opere di Aristotele5. Rispetto alle definizioni di ὀνόματα e 
ῥήματα, già sviluppate da Platone, nella Poetica (1457a, 10-30) Aristotele aggiunge 
che i secondi si differenziano dai primi in quanto codificano il tempo: se il nome 
ἄνθρωπος o l’aggettivo λευκός non hanno infatti una connotazione temporale, il 
verbo esprime invece un evento che si verifica in una precisa dimensione cronologi-
ca, come mostra l’opposizione tra il presente βαδίζει e il perfetto βεβάδικειν. Nomi 
e verbi sono inoltre due costituenti di fondamentale importanza, in quanto insieme si 
uniscono a formare l’elemento complesso individuato come λόγος, che si caratteriz-
za per il fatto di essere costituito di più elementi, ciascuno dei quali è portatore di un 
significato autonomo. 

Tra le innovazioni dell’analisi di Aristotele bisogna annoverare inoltre 
l’individuazione di altre classi di parole: nella Retorica (1407a, 26-31) egli teorizzò 
l’aggiunta della classe dei σύνδεσμοι (ovvero la classe dei ‘costituenti sintattici’) e 
nella Poetica (1457a, 6-10) quella degli ἄρθρα (ovvero la classe delle ‘articolazio-
ni’). Ma soprattutto interessa qui l’introduzione dell’ἐπίθετον, la cui definizione 
come un elemento di abbellimento retorico dell’enunciato condizionerà l’approccio 
(anche futuro) allo studio dell’aggettivo. Il nome ἐπίθετον è attestato per la prima 
volta nella Retorica, dove ricorre sette volte nei passi riportati di seguito (dove il 
termine sarà tradotto con ‘perifrasi’):  

 
1405a, 10 s. δεῖ δὲ καὶ τὰ ἐπίθετα καὶ τὰς μεταφορὰς ἁρμοττούσας λέγειν  
è necessario definire sia le perifrasi sia le metafore come elementi congiunti (a un og-
getto); 
 
1405b, 21-3  καὶ ἐν τοῖς ἐπιθέτοις ἔστιν μὲν τὰς ἐπιθέσεις ποιεῖσθαι ἀπὸ φαύλου ἢ 
αἰσχροῦ, οἷον ὁ μητροφόντης, ἔστι δ’ ἀπὸ τοῦ βελτίονος, οἷον ὁ πατρὸς  
anche tra le perifrasi bisogna distinguere tra quelle ottenute da un elemento brutto e 
turpe come ‘l’uccisione della madre’ e quelle ottenute da qualcosa di buono come ‘il 
difensore del padre’; 
 
1406a, 10-2 τρίτον δ’ ἐν τοῖς ἐπιθέτοις τὸ ἢ μακροῖς ἢ ἀκαίροις ἢ πυκνοῖς χρῆσθαι 
[la freddezza di stile], in terzo luogo, si serve di perifrasi lunghe, inopportune o fre-
quenti;  
 
1406a, 19: οὐ γὰρ ὡς ἡδύσματι χρῆται ἀλλ’ ὡς ἐδέσματι τοῖς ἐπιθέτοις  
[Alcidamante] si serve delle perifrasi non come condimento, ma come alimento; 
 
1406a, 30 s.: δ’ ἅμα καὶ διπλοῦν καὶ ἐπίθετον, ὥστε ποίημα γίνεται  
una parola composta e una perifrasi insieme costituiscono così una poesia;  
 
1407b, 31 s. καὶ μεταφοραῖς δηλοῦν καὶ τοῖς ἐπιθέτοις, εὐλαβούμενον τὸ ποιητικόν 
è chiaro che si possono esprimere i concetti poetici sia mediante le metafore sia me-
diante le perifrasi; 
 

 
parlare né di azione né, pertanto, di un soggetto che la compie (per quanto riguarda il latino, cf. 
Oniga 2007, 159). 

5  Per un’idea del ruolo del linguaggio nella filosofia aristotelica, cf. Belardi 1975. 



La storia dell’aggettivo 

 - 3 -

1408b, 11 τὰ δὲ ὀνόματα τὰ διπλᾶ καὶ τὰ ἐπίθετα πλείω  
i nomi composti e le perifrasi sono molti di più. 
 

Per tenere questi passi nella giusta considerazione è necessario affrontare almeno 
due problemi: in primo luogo, bisogna definire il significato del nome ἐπίθετον, in 
secondo, bisogna individuare le sue funzioni nell’economia del λόγος. Per quanto 
concerne la prima questione, le traduzioni correnti del nome greco ἐπίθετον con il 
termine inglese epithet (Liddell – Scott 1968) e, nel caso specifico, con quello fran-
cese périphrase (Dufour – Wartelle 1973) suggeriscono che il nome ἐπίθετον 
nell’opera di Aristotele non abbia un valore di tipo grammaticale o linguistico, bensì 
meramente retorico, indicante cioè ogni genere di ‘aggiunta’ di elementi, rispetto 
all’espressione puramente fattuale. Questa considerazione pare inoltre confermata 
anche dalla mancata integrazione dell’ἐπίθετον nella teoria delle parti del discorso 
proposta dal filosofo di Stagira, il quale non lo ritiene un elemento costitutivo del 
λόγος ma, appunto, solo un suo abbellimento retorico. 

Rispetto alla funzione dell’ἐπίθετον, i passi della Retorica sopra citati mostrano 
che in Aristotele esso è presente come un elemento aggiuntivo dell’espressione che, 
analogamente alla metafora o al composto nominale, svolge la funzione di ampliarne 
il significato, mediante l’inserimento di determinazioni di vario tipo6. L’ἐπίθετον 
può inoltre essere di varia natura e non deve necessariamente corrispondere a quello 
che oggi è l’aggettivo in senso stretto. Ciò è particolarmente evidente quando Ari-
stotele (Rhet. 1406a, 19-24) instaura un parallelismo tra strutture differenti tra loro 
come τὸν ὑγρὸν ἱδρῶτα ‘l’acqua corrente’, τὴν τῶν Ἰσθμίων πανήγυριν ‘il pane-
girico dei giochi Istmici’, τοὺς τῶν πόλεων βασιλεὶς νόμους ‘le leggi regine delle 
città’, τῇ τῆς ψυχῆς ὁρμῇ ‘allo slancio dell’animo’, costituite da un nome accompa-
gnato o da un aggettivo, da un complemento al genitivo o da un’apposizione: per 
l’autore, sono tutti allo stesso modo esempi di ἐπίθετον in quanto Aristotele fa rife-
rimento alla funzione data dalla collocazione del termine, non alla sua specificità. 

Il mancato riconoscimento nella tradizione filosofica classica dell’ἐπίθετον come 
parte del discorso ha condizionato l’approccio che, anche nei secoli successivi, ha 
caratterizzato lo studio di quest’elemento: ad esempio, gli Stoici, sebbene abbiano 
contribuito in maniera significativa all’analisi descrittiva della lingua greca e, soprat-
tutto, al raffinamento dei concetti grammaticali, non hanno inserito l’ἐπίθετον nel 
novero delle parti del discorso. Ciò costituisce una prova dell’assorbimento da parte 
di questi ultimi dei precetti aristotelici, contribuendo a marginalizzare e a rimandare 
notevolmente il trattamento dell’ἐπίθετον da un punto di vista grammaticale7.  

 
6  Sul concetto di ‘semantica’ in Aristotele, cf. Gusmani 1992. 
7  Nonostante l’esclusione dell’ἐπίθετον, gli Stoici resero più articolato il sistema delle categorie 

platonico-aristoteliche, aumentando il numero delle classi di parole e introducendo definizioni più 
precise. A questo proposito e, più in generale, per tutto il periodo ellenistico non sono disponibili 
fonti di tradizione diretta (tranne il testo di Dionisio Trace), tuttavia, per quanto concerne il con-
tributo degli Stoici, Diogene Laerzio (D. Laert. 7.55) dà notizia di un trattato intitolato Περὶ 
φωνῆς, scritto da Diogene Babilonese, esponente della Scuola Stoica e allievo di Crisippo, vissu-
to tra il 240 e il 152 a.C., in cui, partendo dalla definizione di voce, si distinguevano cinque parti 
del discorso: ῥῆμα (verbo) ὄνομα (nomi comuni) προσηγορία (nomi propri) σύνδεσμος (con-
giunzioni) ἄρθρον (pronome e articolo). Per una panoramica sul contributo degli Stoici negli stu-



Rossella Iovino 

 - 4 -

 
1.1. La tradizione grammaticale alessandrina: il contributo di Dionisio Trace  
 
Nell’ambito dell’esperienza aristotelica ha origine la scuola grammaticale di Ales-
sandria, i cui esponenti principali si identificano con Aristofane di Bisanzio e Ari-
starco di Samotracia, e il cui indirizzo di studi è rigidamente contrapposto, nella nota 
disputa tra ‘analogisti’ e ‘anomalisti’, a quello della scuola stoica di Pergamo, dove 
si distinse l’attività di Cratete di Mallo8.  

Gli Alessandrini si interessarono alla lingua non solo da un punto di vista lettera-
rio, curando l’emendazione di testi e la formulazione di canoni, ma coltivando anche 
gli studi più strettamente grammaticali: un approccio di questo tipo rappresenta il 
primo vero punto di svolta per la nascita di una teoria linguistica autonoma, che pro-
gressivamente si avviò a superare la considerazione della grammatica come una di-
sciplina ancilla philosophiae. Essendo la maggior parte della produzione grammati-
cale di questo periodo naufragata, non è possibile oggi farsene un’idea adeguata: no-
nostante ciò, è noto che in ambito alessandrino fu attivo quello che è generalmente 
ritenuto l’autore della prima descrizione sistematica della lingua greca, Dionisio 
Trace, allievo di Aristarco, studioso dei testi omerici. Sotto il suo nome la tradizione 
ci ha restituito una Τέχνη Γραμματική, articolata in venti paragrafi, che è stata il 
punto di riferimento di tutta la tradizione grammaticale successiva, anche latina9. I 
primi cinque paragrafi dell’opera, che possono essere ritenuti programmatici, parto-
no dalla celebre definizione, secondo cui «la grammatica è lo studio pratico dell’uso 
linguistico normale di poeti e prosatori» (Dion. Thr., GG I 1, p. 5, 1); oltre alla defi-
nizione di grammatica, è importante anche la sua partizione, che si può leggere in 
uno scolio a Dionisio Trace (Schol. Dion. Thr. GG III, p. 10, 8), riportato di seguito: 
Συνέστηκε γὰρ ἐκ μερῶν τεσσάρων, διορθωτικοῦ, ἀναγνωστικοῦ, ἐξηγητικοῦ 
καὶ κριτικοῦ, καὶ ἐξ ὀργάνων τεσσάρων, γλωσσηματικοῦ, ἱστορικοῦ, μετρικοῦ 
καὶ τεχνικοῦ «La grammatica è costituita da quattro parti, correzione (dei testi), let-
tura, esegesi e critica, e si serve di quattro strumenti, glossografia, indagine contenu-
tistica, metrica e grammatica in senso tecnico»10. Questa definizione è particolar-
mente interessante, in quanto dimostra che la produzione da parte dei grammatici an-
tichi di varie tipologie di trattati, manuali, monografie e opere sussidiarie fosse per 
lo più funzionale alla corretta lettura e interpretazione dei testi letterari. 

 
di linguistici antichi cf. Frede 1987; Hagius 1979; Hülser 1979; Belardi 1990; Baratin 1991; 
Blanck – Atherton 2003 e Van Ophuijsen 2003. 

8  Oltre che per la disputa tra anomalisti e analogisti (per la quale cf., tra gli altri, Colson 1919 e Ma-
rache 1954) e per la celebre contrapposizione ad Aristarco di Samotracia, la figura di Cratete di 
Mallo è nota anche per le notizie biografiche fornite su di lui da Svetonio (gramm. 2.1), che lo ri-
trae come colui che, giunto a Roma per motivi diplomatici, per primo, fece conoscere la gramma-
tica nell’Urbe, tenendo letture e conferenze (Primus igitur, quantum opinamur, studium gramma-

ticae in urbem intulit Crates Mallotes, Aristarchi aequalis).  
9  Il testo di Dionisio Trace suscita molti problemi di autenticità (cf. Di Benedetto 1958 per lo status 

quaestionis), dal momento che la prima parte programmatica sembra non avere collegamento né 
contenutistico né formale con la seconda parte descrittiva. Nonostante la paternità dionisiana sia 
attestata per inequivocabili citazioni e critiche di Sesto Empirico, l’autenticità dei paragrafi relati-
vi alla descrizione della lingua e all’analisi dei μέρη τοῦ λόγου, è stata messa in dubbio già a par-
tire dal mondo antico, in alcuni scoli alla Τέχνη, e ribadita da Di Benedetto 1958. 

10  De Nonno 1990, 606. 



La storia dell’aggettivo 

 - 5 -

 
Dopo aver fornito tale definizione del concetto di grammatica, che può essere consi-
derata a ragione il punto di partenza della tradizione grammaticale greco-latina, 
Dionisio Trace descrive, a partire dal § 6 del suo trattato, la struttura della lingua 
greca. Vengono definite le lettere e le sillabe e sono fornite indicazioni per una cor-
retta lettura del testo, mediante riferimenti ai piedi metrici, agli accenti e ai segni 
diacritici e di interpunzione. A partire dal § 11 inizia, infine, la descrizione sistema-
tica delle parti del discorso11. In questa sezione dell’opera Dionisio Trace elenca le 
otto parti, che verranno poi trattate approfonditamente in ciascuno dei nove paragrafi 
successivi12. Oltre alla classe del ῥῆμα (verbo), Dionisio Trace riunì i nomi comuni 
e i nomi propri individuati dagli Stoici sotto l’unica etichetta di ὄνομα; separò il 
participio dal verbo, definendolo μετοχή e considerandolo una classe a sé stante; di-
stinse tra σύνδεσμος (congiunzione), πρόθεσις (preposizione), ἄρθρον (articolo), 
ἀντωνυμία (pronome); definì, a differenza degli Stoici, l’avverbio ἐπίρρημα, anzi-
ché μεσότης. 

Per ogni classe di parole l’erudito elenca una serie di differenze grammaticali nel-
la forma che le parole assumono quando sono soggette a fenomeni di flessione o di 
derivazione. Per quanto concerne il nome, egli individua cinque παρεπόμενα (attri-
buti): γένος, genere maschile, femminile o neutro; εἶδος, tipo primitivo o derivato; 
σχῆμα, forma semplice o composta; ἀριθμός, numero singolare, duale o plurale; 
πτῶσις, caso. Immediatamente dopo la trattazione del caso, Dionisio Trace aggiunge 
che esistono altri ventiquattro εἴδη (tipi) di nome, tra i quali ricorre il nome aggetti-
vale ἐπίθετον, che può unirsi a un nome proprio o a un nome comune e si può for-
mare in tre modi: a partire da una caratteristica mentale, da una fisica oppure, gene-
ricamente, dall’esterno13. Oltre che per la definizione che il grammatico dà di 
ἐπίθετον    ritenuto (sotto) tipo (εἶδος) del nome, questo passo è particolarmente im-
portante perché è la prima attestazione del termine ἐπίθετον    con il senso proprio e 
tecnico-grammaticale di ‘aggettivo’, in opposizione al senso lato del termine retorico 
già ampiamente attestato in Aristotele, come si è visto sopra. Ciò significa dunque 
che l’ἐπίθετον    inizia proprio (e non a caso) con Dionisio Trace a essere ritenuto un 
elemento grammaticale, che non ha più (o almeno non solo) funzione di abbellimen-
to dell’enunciato. 

Nonostante l’emancipazione dell’ἐπίθετον da una definizione prevalentemente 
retorica, rimane forte il legame tra l’ἐπίθετον    e l’ὄνομα, per cui il primo è una de-
terminazione del secondo, aprendo una tradizione che avrà molta fortuna negli studi 
grammaticali successivi (anche latini cf. § 2.1).  

Da un punto di vista metodologico, Dionisio Trace si basava principalmente 
sull’osservazione dei dati (ἐμπειρία), scelta non unanimemente condivisa dai com-
mentatori antichi, dal momento che l’osservazione pratica era considerata inferiore 

 
11  Per un’analisi sistematica dell’opera di Dionisio Trace, cf. Pecorella 1962; Kemp 1987; Robins 1987. 
12  Il paragrafo in più è dovuto al fatto che Dionisio ne dedica due al verbo, ovvero i paragrafi 13 e 14. 
13  Rispetto alla formazione del nome aggettivale, si consideri il passo seguente: ἐπίθετον δέ ἐστι τό 

ἐπὶ κυρίων ἢ προσηγορικῶν ὁμωνύμως τιθέμενον, καὶ δηλοῦν ἔπαινον ἢ ψόγον· λαμβάνεται 
δὲ τριχῶς ἀπὸ ψυχῆς, ἀπὸ σώματος, ἀπὸ τῶν ἐκτός· ἀπὸ μὲν ψυχῆς ὡς σώφρων, ἀκόλαστος, 
ἀπὸ δὲ σώματος ὡς ταχύς, βραδύς, ἀπὸ δὲ τῶν ἐκτὸς, ὡς πλοῦσιος, πένης (Dion. Thr. GG I 1, 
pp. 34 s.). 



Rossella Iovino 

 - 6 -

rispetto alla scienza (ἐπιστήμη). Il merito dell’opera di Dionisio Trace è comunque 
notevole, dal momento che il suo sistema delle classi di parole ha avuto grande dif-
fusione nella tradizione grammaticale successiva e che l’opera è stata tradotta in ar-
meno14, oltre ad essere stata oggetto di un considerevole lavoro di commento e ese-
gesi nel mondo bizantino15. 

Le fonti consentono, dunque, di fare due ordini di osservazioni: da un lato, si è 
visto come già in Aristotele sia attestato il termine ἐπίθετον, ma con un valore reto-
rico di ‘aggiunta’/‘perifrasi’; dall’altro, Dionisio Trace costituisce il primo caso di 
distacco del concetto di ἐπίθετον da questa sfera semantica a favore di un uso più 
strettamente grammaticale del termine. Lo stretto legame che Dionisio Trace sente, 
tuttavia, tra l’ὄνομα e l’ἐπίθετον gli impedisce di considerare quest’ultimo una par-
te del discorso a sé stante e, di conseguenza, come un concetto autonomo dal primo, 
reso mediante un nome; si limita, invece, a considerarlo una sottoclasse del nome. 

 
1.2. Da Trifone ad Apollonio Discolo e Prisciano 
 
Sebbene il contributo di Dionisio Trace sia fondamentale per avviare il processo di 
definizione dell’ἐπίθετον la sua attestazione con il significato attuale di ‘aggettivo’ 
si trova solo nel II secolo d.C., in Apollonio Discolo16.  

Da un punto di vista storico, si pone il problema di capire se questa innovazione 
così importante nella storia dell’aggettivo sia stata proposta da Apollonio Discolo o 
se, piuttosto, egli l’avesse ereditata da una tradizione di studi grammaticali ben pre-
cisa, ipotesi che pare più plausibile. A questo scopo è indispensabile ricostruire le 
fonti di Apollonio Discolo e la tradizione grammaticale in cui si inserisce, la quale 
sembra seguire una linea sostanzialmente diversa rispetto a quella già individuata, 
rappresentata da Platone – Aristotele – Dionisio Trace. Punto di partenza fondamen-
tale è la ricca tradizione degli scoli a Dionisio Trace17. Essa delinea una tradizione 
grammaticale che vede uno stretto rapporto tra Trifone18, grammatico vissuto pre-
sumibilmente nel I a.C., Apollonio Discolo suo allievo e Prisciano, il quale ha de-
sunto la dottrina grammaticale di Trifone a partire da quella Apollonio Discolo19. 

Se le figure di Apollonio Discolo e di Prisciano sono ben conosciute, quella di 
Trifone è nota esclusivamente attraverso diversi scoli a Dionisio Trace, dai quali si 

 
14  Per un’idea della traduzione armena di Dionisio Trace, cf. Sgarbi 1990. 
15  Per i commenti e gli scoli all’opera di Dionisio Trace, cf. GG III. 
16  Su Apollonio Discolo cf., tra gli altri, Householder 1981; Lallot 1997; Lambert 2003. 
17  Tra le molteplici tradizioni scoliastiche all’opera di Dionisio Trace è opportuno ricordare almeno 

la collezione degli Scholia Marciana, costituita da una raccolta di commenti diversi e quella degli 
Scholia Londinensia, che presenta molti punti in comune con la collezione precedente. 

18  Sulla figura di Trifone grammatico cf. Belardi 1990 e Matthaios 2003. 
19  Nella praefatio al volume II 3 dei Grammatici Graeci, contenente i fragmenta di tradizione indi-

retta di Apollonio Discolo si legge «Apollonii fragmentorum uberrimum constat scripta Prisciani 
esse fontem. Is enim est fidus plerumque Apollonii interpres» (GG II 3, p. III, 1-3); poco più sotto 
si trova «Tryphonem bis citat Priscianus: inst. XI p. 548,5 “primus Trypho, quem Apollonius 
quoque sequitur”; inst. XVII 190 p. 202,10 “et quondam Trypho, quod Apollonius arguit”» (GG 
II 3, p. III, 27-9); e infine «quem cum bis tantum citet et id quidem una cum Apollonio, veri simi-
le atque adeo certum est, eum [Priscianum] libros Tryphonis non evolvisse, sed haec pauca e 
scriptis Apollonii hausisse» (GG II 3, p. III, 30-2). 



La storia dell’aggettivo 

 - 7 -

evince che Trifone, uomo di vasta cultura ed erudizione, fu il maestro di Apollonio 
Discolo20.  

Pare fondamentale interrogarsi su quale possa essere il legame tra Trifone e Apol-
lonio Discolo e ancora una volta la tradizione degli Scholia Marciana e Londinensia 
offre spunti utili. Per quanto concerne i primi, Gustav Uhlig, editore dei fragmenta 
di Apollonio Discolo, ricostruiti a partire dagli stessi scoli a Dionisio Trace, mette in 
evidenza che, sebbene il compilatore degli Scholia Marciana dichiari di aver seguito 
Trifone, ἀνὴρ ἄριστος, (cfr. scolio a Dion. Thr. p. 356, 21, riportato nella nota 20), 
egli, tuttavia, sospetta che le informazioni su Trifone non siano di prima mano, bensì 
dovute al suo discepolo Apollonio Discolo21. Tali remore nel considerare di prima 
mano le informazioni attribuite a Trifone sono ribadite a proposito delle fonti degli 
Scholia Londinensia

22. La situazione pare, dunque, delinearsi nel modo seguente: da 
un lato, il compilatore degli Scholia Marciana cita la sua fonte (Trifone), anche se 
l’editore di Apollonio sottolinea che, molto probabilmente, l’utilizzo di Trifone deve 
essere stato di seconda mano, mediato, cioè, dal suo allievo Apollonio Discolo; ri-
spetto al compilatore degli Scholia Londinensia, non è possibile fare, invece, nessu-
na ipotesi sulle fonti di cui si è servito, in quanto non fa alcuna menzione a riguardo. 
Per gettare luce su questo problema, l’editore si serve di Prisciano, rispetto al quale 
si interroga se, nell’esporre la dottrina del merismo dei Dialettici e degli Stoici, a-
vesse ricevuto le sue informazioni direttamente da Trifone23. A questo interrogativo 
non si può dare altro che una risposta negativa, dal momento che Prisciano non cita 
Trifone, bensì Apollonio24. Secondo questo ragionamento, se Prisciano nel VI d.C. 
faceva riferimento a Trifone per via indiretta, tramite, cioè, il suo allievo Apollonio 
Discolo, lo stesso avrà fatto il compilatore degli Scholia Londinensia diversi secoli 
più tardi. Da ciò l’editore conclude, pertanto, che né Prisciano, né tanto meno i com-
pilatori degli scoli a Dionisio, abbiano consultato direttamente gli scritti di Trifone, 
ma, al contrario, qualsiasi notizia essi forniscano relativamente a Trifone stesso, sarà 
dovuta piuttosto al suo allievo Apollonio Discolo25.  

 
20  Nello scolio a Dion. Thr. GG III, p. 356, 21-3, della collezione degli Scholia Marciana, si legge: 

Ἡμῖν δὲ νόμος ἀνὴρ ἄριστος ἐν ἀκριβείᾳ καὶ τέχνῃ Τρύφων, ὅς καὶ διδάσκαλος Ἀπολλωνίου 
τοῦ τεχνογράφου πρῶτος κατέστη, ὅς ὑπέθηκε τῷ ὀνόματι τὴν προσηγορίαν. Di Trifone si 
parla anche nei seguenti scoli a Dion. Thr., GG III, p. 228, 5; GG III, p. 376, 26; GG III, p. 377, 8; 
GG III, p. 377, 14; GG III, p. 515, 19-521, 37; GG III, p. 574, 7. 

21  L’editore scrive a tal proposito: «iam vero qui scholia illa Marciana compilavit, profitetur se 
Tryphonem sequi schol. Dion Thr. 356,21 […] sed auspico eum omnem quam habuit notitiam 
‘optimi vir’ scripto discipuli eius περὶ ᾐερισμοῦ debuisse» (GG II 3, p. 31, 7-12). 

22  I dubbi dell’editore sono particolarmente evidenti nel passo seguente: «qui transcripsit Scholia 
Londinensia, quae egregiam commentationem non solum de Stoicis (…), sed etiam de Peripateti-
cis proferunt, auctorem suum non nominat. Unde is sua sumpsit? An tu putas a Tryphone?» (GG 
II 3, p. 31, 12-6). 

23  A questo proposito l’editore scrive: «[Priscianus] qui inst. I,2 p. 53,5-55,3 breviter Dialectorum et 
Stoicorum de merismo doctrinam exponit […] ex eodem Tryphone hausit?» (GG II 3, p. 31, 16-8). 

24  Ciò è evidente nell’espressione: «non hunc auctorem nominat, sed Apollonium cuius erat pedise-
quus» (GG II 3, p. 31, 18 s.). 

25  Tale conclusione è espressa come segue: «ita fit ut mihi persuasum sit, neque Priscianus neque 
scholiorum in Dionysium compilatores ipsa Tryphonis scripta inspexisset, sed quaecumque profe-
runt Tryfoniana Apollonio debere. Quare non dubito totam illam egregiam disputationem quae in 



Rossella Iovino 

 - 8 -

Oltre che per delineare la figura di Trifone, questo commento è fondamentale, 
dunque, perché instaura una linea di tradizione grammaticale che comprende tre fi-
gure: Trifone, Apollonio Discolo allievo di Trifone, nella cui opera presumibilmente 
si riflette la teoria del maestro, e Prisciano, grammatico latino, ottimo conoscitore di 
entrambi, il quale avrebbe, tuttavia, attinto le sue informazioni direttamente da Apol-
lonio e non da Trifone. Questa ricostruzione risulta confermata, se si pensa che pro-
prio in Apollonio (e forse anche in Trifone, ma non in Dionisio Trace) il termine 
ἐπίθετον è attestato come nome che esprime il concetto linguistico di ‘aggettivo’, 
inteso genericamente come elemento che aggiunge informazioni a un nome, defini-
zione che è passata poi in Prisciano (cfr. § 2.1). Per quanto concerne, più in detta-
glio, le funzioni dell’aggettivo in Apollonio Discolo, si consideri quanto detto da 
Lallot, il quale afferma che «1) le nom adjectif sert à signifier les accidents qui par-
ticularisent la substance; 2) le nom adjectif fonctionne comme un discriminant sé-
mantique de la référence des noms (propres et appellatifs) 3) le nom adjectif est une 
espèce grammaticale prédicable, qui à ce titre occupe une position hiérarchiquement 
subordonnée par rapport aux espèces ‘substantivales’ qui sont le nom propre et 
l’appellatif»26. 

Finora si è individuato un duplice filone che attraversa la tradizione grammaticale 
greca e coinvolge parzialmente anche quella latina. Da un lato, è possibile rico-
struirne uno che prende le mosse in ambito filosofico (Aristotele, Stoici) e che viene 
fatto proprio da Dionisio Trace. Secondo questo indirizzo, si definisce aggettivo un 
qualsiasi elemento ornamentale del discorso. Si tratta, dunque, di una definizione e-
sclusivamente retorica, che non solo non individua l’aggettivo come classe di parole, 
ma non ne delinea nemmeno le caratteristiche morfologiche, potendo l’ἐπίθετον es-
sere, come si è visto, un aggettivo, ma anche un complemento al genitivo o 
un’apposizione. A questa linea di tendenza si oppone la tradizione costituita da Tri-
fone, Apollonio Discolo e Prisciano, i quali favoriscono l’emancipazione del concet-
to di ἐπίθετον dalla sfera retorica, mediante il conferimento ad esso di un’autonomia 
morfologica. L’ἐπίθετον è, dunque, solamente l’aggettivo che indica le proprietà 
della sostanza a cui si riferisce, secondo un approccio sempre più grammaticale. A 
questo punto ci si può chiedere cosa abbia impedito ai grammatici greci di conside-
rare l’aggettivo come una parte del discorso a sé stante. Allo stato attuale delle cono-
scenze non si può dare una risposta a questo problema, ma è ragionevole ritenere che 
proprio lo stretto legame individuato tra il nome e l’aggettivo possa aver reso non 
indispensabile questa distinzione27.  

 
2. Gli studi grammaticali nel mondo latino. Il De Lingua Latina di Varrone  
 
La prima opera di interesse prettamente grammaticale che ci è conservata, sebbene 
parzialmente, è il De Lingua Latina, composto tra il 47 e il 45 a.C. da Varrone. Nel-
la parte che possediamo egli non affronta in maniera sistematica la trattazione delle 

 
scholiis Londiniensibus ad Dion. Thr. 515,19-521,37 servata est, ut desumptam ex Apolloni de 
merismo libro, transcribere» (GG II 3, p. 31, 20-5). 

26  Lallot 1992, 30. 
27  Ciò è stato già proposto da Lallot 1992, 35, il quale afferma che «ils n’ont pas éprouvé le besoin 

de séparer du nom son espèce adjective pour en faire une partie du discours autonome». 



La storia dell’aggettivo 

 - 9 -

parti del discorso. Non è individuabile, infatti, una sezione dedicata alla classifica-
zione di esse, ma è possibile rintracciare riferimenti a questo tema in diversi luoghi. 
Nell’ottavo libro, ad esempio, Varrone si propone di verificare il funzionamento 
dell’analogia e a questo fine deve necessariamente instaurare una corrispondenza tra 
‘classi’ di parole. La prima distinzione segnalata da Varrone è quelle tra parole fles-
se e non flesse, di cui le prime sono ulteriormente suddivise in due categorie (nomi e 
verbi). Si può notare, dunque, che Varrone non segue la teoria di Dionisio Trace, se-
condo cui le parti del discorso sarebbero in numero di otto, ma elabora una nuova 
teoria, a partire dall’affermazione di Aristotele che esse sono solamente due, cioè i 
vocabula (come homo e equus) e i verba (come legit e currit). Condividendo 
l’autorità aristotelica, Varrone ribadisce, inoltre, che la presenza o l’assenza dei tratti 
di caso e tempo è un elemento fondamentale per distinguere le parti del discorso do-
tate di flessione (verborum declinatuum genera). Le parole che realizzano il caso 
sono nomi (vocabula), quelle che presentano, invece, il tratto di tempo sono verbi 
(verba). Oltre a ciò, che costituisce la distinzione fondamentale nella teoria varro-
niana, seguendo i precetti del filosofo Dione28, sarebbe possibile individuare una 
terza classe di parole che non esprime né il tempo né il caso, l’avverbio29. Questa 
classificazione viene ripresa e chiarita meglio nel corso dell’opera, quando Varrone 
delinea la sua teoria quadripartita delle parti del discorso, nell’ambito della quale, 
oltre a distinguere tra classi di parole che presentano il tratto di caso (nome) o il trat-
to di tempo (verbo), come Aristotele, e quelle che non hanno nessuno dei due (av-
verbio), come Dione, Varrone introduce una quarta classe di parole, che presenta sia 
il caso sia il tempo (participio)30. Una classificazione di questo tipo suggerisce che, 
secondo l’erudito, caso e tempo sono i tratti fondamentali che determinano la cate-
gorizzazione delle parole e, soprattutto, ne caratterizzano la flessione. Una classifi-
cazione come quella appena descritta fa sì che, da questo punto di vista, Varrone 
possa essere considerato un precursore della teoria dei ‘tratti’, che è stata proposta 
dalla linguistica contemporanea31. Tuttavia, la mancata sistematicità con cui 

 
28  Varrone fa qui riferimento a Dione, filosofo accademico alessandrino, giunto come ambasciatore 

a Roma nel 56 a.C.: cf. von Arnim 1900, 847. 
29  ling. 8.11 Partes orationis sunt duae, nisi item ut Dion in tris diviserimus partes res quae verbis 

significantur: unam quae adsignificat casus, alteram quae tempora, tertiam quae neutrum. De his 

Aristoteles orationis duas partes esse dicit: vocabula et verba, ut homo et equus, et legit et currit. 
30  ling. 8.44 Quod ad partis singulas orationis, deinceps dicam. Quoius quoniam sunt divisiones 

plures, nunc ponam potissimum eam qua dividitur oratio secundum naturam in quattuor partis: in 

eam quae habet casus et quae habet tempora et quae habet neutrum et in qua est utrumque. Has 

vocant quidam appellandi, dicendi, adminiculandi, iungendi. Appellandi dicitur ut homo et Nes-

tor, dicendi ut scribo et lego, iungendi ut scribens et legens, adminiculandi ut docte et commode. 

A proposito della teoria delle parti del discorso, tra i moderni, cfr. Robins 1951; Lyons 1966; 
Matthews 1967. 

31  La teoria linguistica dei ‘tratti’ si afferma nei primi anni del Novecento con l’attività della scuola 
linguistica di Praga, che applicò la distinzione saussuriana tra langue e parole all’analisi dei fo-
nemi: secondo questa teoria il fonema apparterrebbe alla sfera della langue, mentre i suoni effetti-
vamente realizzati a quella della parole. In particolare ogni fonema sarebbe costituito da alcuni 
tratti distintivi caratterizzanti, che si oppongono ad altri tratti. La teoria dei tratti si estese dalla fo-
nologia, agli altri livelli del linguaggio (morfologia, sintassi, lessico) ed è stata fatta propria anche 
da teorie linguistiche non strutturaliste. A questo proposito cf. Chomsky 1970, per una panoramica 
storica cf. Robins 1997, cap. 7; Lepschy 1990, cap. 11; Matthews 1990; Oniga 2007, cap. 2. 



Rossella Iovino 

 - 10 -

l’erudito affronta la questione è dovuta al fatto che la discussione centrale nell’opera 
di Varrone verte piuttosto sulla declinatio

32, che riguarda qualsiasi cambiamento che 
interessa una parola e che è un fenomeno estremamente importante, in quanto con-
sente di ridurre il numero di parole primitive a cui i parlanti devono ricorrere per e-
sprimersi33. Attraverso la declinazione è possibile creare nuove parole a partire da 
quelle già in uso, senza aver bisogno di introdurre nuovi lemmi. 

Nell’ambito della generale teoria quadripartita delle partes orationis, Varrone os-
serva in maniera più approfondita e sistematica le proprietà dei nomi e dei verbi, 
nonché degli elementi che ad essi è possibile aggiungere, cioè, aggettivi e avverbi. 
In ling. 8.12 egli definisce i primi vocabula et verba priora, ai quali possono unirsi, 
rispettivamente, i secondi, intesi come vocabula et verba posteriora

34. 
Questa analisi offre lo spunto per due ordini di considerazioni. In primo luogo la 

relazione che l’erudito instaura tra i nomi e i verbi, da un lato, e tra gli aggettivi e gli 
avverbi, dall’altro, dimostra che in questo caso la tipologia di classificazione adotta-
ta viene raffinata: mentre nei passi precedentemente illustrati, Varrone ha messo in 
evidenza che la codificazione del tratto di caso rispetto a quello di tempo era suffi-
ciente a distinguere tra nomi e verbi, in questo brano passa in rassegna anche altri 
elementi del discorso, ampliando la sua analisi. La conclusione a cui giunge Varrone 
è che i nomi e i verbi, codificando i due tratti (di caso e di tempo) che prototipica-
mente35 distinguono una classe di parole dall’altra, possono essere accomunati e de-
finiti vocabula et verba priora rispetto ad aggettivi e avverbi, che invece sono se-
condari (posteriora). In altre parole, Varrone dimostra qui di intuire un rapporto di 
‘subordinazione’ sintattica che interessa, da un lato, gli aggettivi rispetto ai nomi, 
dall’altro, gli avverbi rispetto ai verbi, anticipando una delle più recenti conquiste 
della linguistica moderna, la quale ha messo in evidenza le somiglianze e le corri-
spondenze esistenti tra il sintagma verbale e quello nominale, attribuendo 
all’avverbio il ruolo di modificatore del verbo, in maniera del tutto analoga 
all’aggettivo, ritenuto modificatore del nome36. 

Riguardo alla formazione delle parole, in un paragrafo successivo (ling. 8.15), 
Varrone afferma che, a differenza dei vocabula et verba priora, gli aggettivi e gli 

 
32  In generale il concetto di declinatio presente in Varrone non coincide né alla nostra declinazione 

né alla nostra flessione: ciò è evidente nella distinzione varroniana tra declinatio naturalis (fles-
sione) e declinatio voluntaria (formazione di parole). Cf. Oniga 1988, 11-7, in particolare n. 7 e 
bibliografia ivi contenuta. 

33  Oniga 1988, 15 osserva che «è evidente che la possibilità, insita nella lingua di formare parole 
nuove tramite composizione o derivazione, non viene sfruttata fino in fondo, per motivi di eco-
nomia nel lessico. […] Al contrario, secondo Varrone […] la morfologia flessiva non ammette-
rebbe lacune di produttività». 

34  ling. 8.12 Utriusque generis, et vocabuli et verbi, quaedam priora, quaedam posteriora; priora ut 

homo, scribit, posteriora ut doctus et docte: dicitur enim homo doctus et scribit docte. Haec se-

quitur locus et tempus, quod neque homo nec scribit potest sine loco et tempore esse.  
35  Per quanto concerne l’applicazione in linguistica del concetto di prototipicità, elaborato in psico-

logia cognitiva cfr. Lakoff 1987, Taylor 1989 e Luraghi 1993. 
36  Cf. Cinque 1999 per gli avverbi; Cinque 2010 per gli aggettivi; Giusti – Oniga 2006 e bibliografia 

ivi contenuta per quanto concerne le corrispondenze tra il sintagma verbale e quello nominale. 



La storia dell’aggettivo 

 - 11 -

avverbi si formano mediante meccanismi di derivazione, più o meno evidenti: 
mamma � mammosa; prudentia � prudens; pecunia � pecuniosi

37. 
Piuttosto interessante è inoltre il fatto che poco più sotto (ling. 8.17) Varrone de-

finisca gli aggettivi cognomina, con un’evidente allusione al sistema onomastico 
romano, in cui al praenomen e al nomen gentilizio si aggiungeva il cognomen, che 
era tipicamente un aggettivo38. 

La teoria varroniana delle parti del discorso è, dunque, disseminata di intuizioni 
linguistiche assai acute, ma è tutt’altro che omogenea e, soprattutto, appare assolu-
tamente lontana dalla tradizione greca a lui contemporanea (Dionisio Trace). Proprio 
per questo motivo l’opera di Varrone ebbe scarsa influenza sulla successiva storia 
della grammatica a Roma, la quale invece, come è noto dopo gli studi di Barwick 
1957, deriva sostanzialmente dall’opera perduta di Remmio Palemone, che conti-
nuava invece in maniera più coerente la tradizione greca. 

 
2.1. Le innovazioni dei grammatici tardoantichi: l’originalità di Prisciano 
 
L’attività grammaticale nel mondo romano vive il periodo di massimo splendore tra 
i secoli IV e VI d.C. con autori come Carisio (IV secolo d.C.) Donato (IV-V secolo 
d.C.) Servio (V secolo d.C.) e Prisciano (VI secolo d.C.), quando l’Impero va incon-
tro a un processo di dissoluzione irreversibile e, al posto del suo potere di unifica-
zione, viene ritenuto sempre più importante il ruolo della grammatica e dei gramma-
tici, che sono stati definiti giustamente «guardians of language»39. 

Rispetto agli altri grammatici, spicca per ampiezza e originalità l’Institutio de ar-

te grammatica di Prisciano, il quale ebbe la possibilità di accedere alle opere di A-
pollonio Discolo (cfr. § 1.2).  

Per quanto concerne la teoria generale delle parti del discorso, si può notare che 
Prisciano ripropone in linea di massima lo schema tradizionale dei grammatici latini, 
che deriva da quello greco di Dionisio Trace, omettendo, ovviamente, la classe 
dell’articolo, assente in latino, e sostituendola con quella dell’interiezione che, per la 
prima volta, viene riconosciuta come classe autonoma. In latino, le otto parti del di-
scorso vengono, quindi, definite: nomen, verbum, participium, pronomen, adver-

bium, praepositio, interiectio, coniunctio
40.  

Per quanto riguarda lo studio dell’aggettivo, definito in latino come nomen adiec-

tivum, è possibile notare che, anche nel mondo grammaticale romano, l’aggettivo 
non era ritenuto una parte del discorso a sé stante, ma insieme al nomen substanti-

 
37  ling. 8.15 Quae a parte declinata, aut a corpore, ut a mamma mammosae, a manu manubria, aut 

ab animo, ut a prudentia prudentes, ab ingenio ingeniosi. Haec sine agitationibus; at ubi motus 

maiores, item ab animo aut a corpore, ut ab strenuitate et nobilitate strenui et nobiles, sic a pu-

gnando et currendo pugiles et cursores. Ut aliae declinationes ab animo, aliae a corpore, sic 

aliae quae extra hominem, ut pecuniosi, agrarii, quod foris pecunia et ager.  
38  ling. 8.17 Propter ea verba quae erant proinde ac cognomina, ut prudens, candidus, strenuus. 

Anche in altri luoghi della sua opera (L.L., 8.3, 5.13, 6.1, 8.9) Varrone ricorre a metafore tratte 
dalle strutture della parentela per illustrare i collegamenti tra parole. 

39  Kaster 1997. 
40  Per un elenco delle parti del discorso cfr. anche Prisc. GLK III, p. 182, 22-6; Caris., GLK I, p. 152, 

14 s. e Don., GLK I 300, 25 s. Sulla teoria delle parti del discorso nel mondo latino cf. Matthews 
1967. 



Rossella Iovino 

 - 12 -

vum costituiva una (sotto) classe del nomen, cioè, quella del nomen adiectivum che 
‘si aggiunge’ a un altro nome. In generale, Prisciano include nel gruppo dei nomina, 
oltre a quelli propria, a quelli appellativa e a quelli derivativa, anche quelli adiecti-

va; questi ultimi mostrano qualità accidentali del nome, che si possono esprimere 
anche al grado comparativo o superlativo41. Tale classificazione si ritrova anche in 
un passo di Donato (GLK IV, p. 373, 11) relativo al nomen, in cui egli definisce il 
nome come quell’elemento che presenta caso e di cui esistono numerosi tipi42. Do-
nato distingue innanzitutto tra i nomi propri e i nomi comuni e poi tra i nomina pri-

mae positionis, come mons e schola, e i nomina derivativa, come montanus e scho-

lasticus. Si può notare che tra questi ultimi, i primi sono dei nomi, mentre i secondi 
sono degli aggettivi. Da ciò consegue che Donato definisce i nomi nomina primae 

positionis, mentre gli aggettivi nomina derivativa per la loro proprietà di essere otte-
nuti prevalentemente mediante un procedimento derivativo a partire da una base no-
minale. 

Dopo una riflessione di natura essenzialmente classificatoria, per quanto concerne 
la definizione e la funzione dell’aggettivo nell’ambito della teoria grammaticale ro-
mana, è di particolare importanza l’intuizione dell’esistenza di una specifica ‘posi-
zione aggettiva’43. In diversi luoghi Prisciano afferma che la funzione dell’aggettivo 
è di completare (compleo) il significato del nome a cui si unisce, specificando, ad 
esempio, che un cavallo è bianco o forte o che Platone è sapiente e buono e così 
via44. Un concetto analogo si ritrova anche in Pompeo, il quale, oltre a ribadire che 
l’aggettivo è un elemento che si aggiunge accidentalmente a un nome, sottolinea 
che, sebbene abbia per se una semantica, in quanto, per esempio, è noto il significato 
di magnus o di fortis, in realtà l’aggettivo ha plenum sensum solo quando si unisce 
(coniungit) a un nome45.  

 
41  Cfr. Prisc. GLK II, p. 3, 11-3 de nomine: quid sit nomen, de accidentibus ei, quot sunt species 

propriorum nominum, quot appellativorum, quot adiectivorum, quot derivativorum; Prisc. GLK 
II, p. 83, 17 s. derivantur igitur comparativa a nominibus adiectivis, quae sumuntur ex accidenti-

bus substantiae nominum; Prisc. GLK III, p. 481, 6 s. [Medium] quale est hoc nomen? Appellati-

vum. Cuius est speciei? Adiectivae […] Et videtur etiam derivativum esse; Prisc. GLK III, p. 506, 
7 s., Omnipotens quae pars orationis est? Nomen. Quale? Appellativum. Cuius speciei? Adiecti-

vae, figurae compositae; Prisc. GLK III, p. 513, 35 s. ‘adverso’ quae pars orationis est? Hic no-

men est, quia caret tempore, unde licet etiam comparativum eius facere adversior et superlativum 

adversissimus. Quale est hoc nomen? Appellativum. Cuius speciei? Adiectivae qualitatis est et 

mobile et derivatum a participio, id est participale est.  
42  Don. GLK IV, p. 373, 11 appellativorum nominum multae sunt species. A questo proposito è inte-

ressante notare che Servio GLK IV, p. 429, 15, commentando questo passo di Donato, dice che 
appellativorum nominum species sunt viginti septem, esplicitando che i nomina appellativa non 
sono genericamente molti, bensì in numero di ventisette. 

43  Carisio è l’unico che, oltre alla funzione adiectiva dell’aggettivo, fa riferimento anche a quella 
derogativa, per cui l’aggettivo sottrae una qualità a un nome. A questo proposito, in Char. GLK I, 
p. 233, 6-9 si legge adiectivus “in praepositio derogativa est, στερητική, ut probus inprobus, 

doctus indoctus; non numquam etiam adiectiva προσθετική, ut potens inpotens, id est valde po-

tens”.  
44  Cf. Prisc. GLK III, p. 146, 10-3: inde inventae sunt etiam adiectivae positiones, ut consequentia 

nominibus communibus vel propriis compleantur, ut equo “albus” vel “fortis”, Platoni vero “sa-

piens” vel “bonus” adicitur, Marti “Gradivus” et alia multa, quae possunt accidere. 
45  Cf. Pomp. GLK V, p. 147, 13-20 adiectiva sunt illa quae accedunt ad aliquam rem et per se qui-

dem habent sensum, sed plenum sumunt coniunctis et accedentibus personis: ut si dicas magnus, 



La storia dell’aggettivo 

 - 13 -

In un altro passo (GLK II p. 59, 20-8) Prisciano scende nel dettaglio, riflettendo 
sul tipo di informazioni che il nomen adiectivum può aggiungere al nomen substan-

tivum, ovvero sul contenuto semantico che un aggettivo può esprimere e che può es-
sere di diversi tipi. In particolare Prisciano precisa che un adiectivum può essere di 
tipo gentile, patrium, interrogativum, infinitum, relativum vel dimostrativum vel si-

militudinis, collectivum, dividuum, facticium, generale, speciale, ordinale, numera-

le, absolutum, temporale, locale. L’aspetto più interessante è il fatto che il gramma-
tico esponga una sequenza di nomina adiectiva, la cui semantica mostra delle pro-
prietà che caratterizzano la categoria dell’aggettivo in maniera prototipica46. Il fatto 
che un nomen adiectivum possa esprimere, tra l’altro, la provenienza (nomen adiec-

tivum gentile o patrium), l’ordinamento numerale (nomen adiectivum ordinale o 
numerale), il tempo (nomen adiectivum temporale), il luogo (nomen adiectivum lo-

cale) ricorda le classificazioni degli aggettivi elaborate da un punto di vista semanti-
co nella linguistica moderna47. I contributi più recenti tendono, infatti, a raggruppare 
gli aggettivi in classi semantiche universali, ordinate in sequenze fisse e struttural-
mente gerarchizzate. 

È possibile trovare nel lavoro di Prisciano ulteriori anticipazioni delle conquiste 
della linguistica moderna. Due tra le intuizioni particolarmente interessanti ai fini di 
questo lavoro consistono, da un lato, nel parallelismo individuato in nuce già in Var-
rone, instaurabile tra l’aggettivo inteso come modificatore del nome e l’avverbio come 
modificatore del verbo, e dall’altro, nella somiglianza tra l’aggettivo e il participio.  

Il primo concetto è rintracciabile in diversi luoghi dell’opera di Prisciano, nei 
quali viene messo in evidenza che, come gli aggettivi esprimono la qualità, la quan-
tità, il numero, il tempo e il luogo dei nomi, così gli avverbi svolgono la medesima 
funzione rispetto ai verbi48. Questo fa sì che, ad esempio, che nelle espressioni bo-

 
per se intellegimus, quid est magnus: sed non habet plenum sensum nisi personae coniungantur, 

ut si dicas magnus vir, magnus exercitus, magnus glaudius. Similis fortis et alia. Ista adiectiva di-

cuntur latine, graece epitheta appellantur. Cfr. inoltre Don. GLK IV, p. 374, 2-4 sunt alia mediae 

significationis et adiecta nominibus, ut magnus fortis: dicimus enim “magnus vir” “fortis exerci-

tus”: haec epitheta dicuntur id est adiectiva; e Prisc. GLK II, 60, 6-11 Adiectivum est, quod adici-

tur propriis vel appellativis et significat laudem vel vituperationem vel medium vel accidens uni-

cuique: laudem ut “iustus”; vituperationem, “iniustus”; medium, ut “magnus” – dicimus enim 

“magnus imperator” laudantes et “magnus latro” vel “fur” vituperantes –; accidens vero, id est 

suum uniuscuiusque, ut “niger corvus” et “altum mare”. In quest’ultimo caso, in particolare, Pri-
sciano, oltre a ribadire la funzione aggiuntiva dell’aggettivo, specifica anche che esso può espri-
mere un concetto positivo di lode (iustus), uno negativo di biasimo (iniustus), uno medius – che, 
cioè, può assumere significato positivo o negativo a seconda del nome con cui si unisce (magnus 

imperator vs. magnus latro) – o, infine, una proprietà inerente (niger corvus). 
46  Cf. n. 35. 
47  Cf. Hetzron 1976; Cinque 1994; Scott 2002. 
48  Prisc. GLK II, p., 54, 10-2: adverbia nominibus vel verbis connumerabant et quasi adiectiva ver-

borum ea nominabant; Prisc. GLK III, p. 121, 3: adverbium vero quod verbi est vi adiectivum, 

posito; Prisc. GLK III, p. 131, 14-9 verba vero generalem substantiam vel qualitatem vel quantita-

tem vel numerum per se significare non possunt, ideoque, quemadmodum officio adiectivi fungun-

tur adverbia ad significandum verborum qualitatem vel quantitatem vel numerum vel tempus vel 

locum; Prisc. GLK III, p. 133, 3-6 nec mirum tamen, adverbia in interrogatione verborum poni, 

quae loco adiectivorum eis sunt. Quomodo enim dico “bonus homo”, “celer equus”, “sapiens 

vir”, sic dico “bene vivit”, “celeriter currit”, “sapienter disputat”; Prisc. GLK III, p. 160, 27 s. 
[adverbium] quod vi adiectivum est verbi. 



Rossella Iovino 

 - 14 -

nus homo e bene vivit, si possa (e si debba) utilizzare, rispettivamente, l’aggettivo 
bonus e l’avverbio bene per esprimere una qualità aggiuntiva rispetto a un nome o a 
un verbo. 

Il secondo punto che mostra quanto in alcuni casi le intuizioni dei grammatici an-
tichi possano essere interessanti per la linguistica moderna è quello relativo alla so-
miglianza tra aggettivo e participio, che rientra nell’analisi della doppia natura del 
participio49. Prisciano (GLK II, p. 556, 2-10) afferma che il participio passato ha tre 
generi e condivide la sua forma con gli aggettivi50. In altri termini, Prisciano sembra 
intuire che il participio presenta delle caratteristiche formali e semantiche in comune 
con l’aggettivo, anticipando la concezione moderna del participio come aggettivo 
verbale. 

L’ultima e forse più brillante intuizione priscianea è quella relativa al modo in cui 
uno o più aggettivi si uniscono al nome. In particolare, l’erudito afferma che, se un 
solo aggettivo si unisce al nome, non si deve ricorrere ad alcuna congiunzione. Ciò è 
evidente nel caso di pius Aeneas, dove, se si dicesse pius et Aeneas, sembrerebbe 
quasi che si stesse parlando di due individui diversi. Solo qualora gli aggettivi si re-
duplichino, è necessario porre una congiunzione, come nel caso di bonus et pius et 

iustus et fortis Aeneas
51. Un aspetto particolarmente interessante dell’argomentazione 

di Prisciano si ritrova poco più sotto (Prisc. GLK II, p. 554, 1-6), dove si legge che, 
qualora si attribuiscano più sostanze a un solo individuo, non è necessario ricorrere a 
congiunzioni, come si vede nell’espressione homo est animal rationale mortale di-

sciplinae capax
52. Questa precisazione è molto interessante perché evidenzia che 

Prisciano aveva già intuito l’esistenza di due diversi tipi di sintagmi nominali, di cui 
l’uno costituito da aggettivi coordinati tra loro mediante una congiunzione, come nel 
caso di bonus et pius et iustus et fortis Aeneas, e l’altro realizzato mediante aggettivi 
che modificano uno stesso nome, senza il ricorso a elementi coordinanti, come in 
animal rationale mortale disciplinae capax.  

Questa puntualizzazione richiama e, addirittura, sembra anticipare la distinzione 
elaborata nella linguistica moderna tra modificazione parallela e modificazione ge-
rarchica53. Le due tipologie di modificazione aggettivale possono essere illustrate 
confrontando un sintagma inglese come a small, green, Chinese vase, rispetto a a 

small green Chinese vase, che si differenziano per il fatto che nella prima, gli agget-
 

49  Sulla duplice natura del participio, tra i moderni, cfr. Pompei 2004 e bibliografia ivi contenuta.  
50  Prisc. GLK II, p. 556, 2-8 [participium praeteritum] sine dubio trium est generum commune ad 

formam nominum adiectivorum, quae cum in duas desinunt consonantes, trium sunt generum 

communia. Sin vero in “us” finiantur masculine, partier ad similitudinem adiectivorum in “a” 

finiunt feminine et in “um” neutra, quod fit in omni praeterito tempore et futuro. Nec mirum ad 

formam adiectivorum haec dirigi, cum paene vim habeant participialem quoque nominum adiec-

tivorum. 
51  Prisc. GLK II, p. 553, 10-2 contra autem nomina diversa, si ad unum referantur, sine coniunctio-

ne oportet ea proferre, nisi si adiectiva geminentur, ut “pius Aeneas”,[…] si enim dicas “pius et 

Aeneas” […] quasi de alio et alio dicis. Accidentia vero sive adiectiva si geminabantur, necesse 

est interponi coniunctionem, ut “bonus et pius et iustus et fortis Aeneas”. 
52  Prisc. GLK, II, p. 554, 1-6 diversae […] substantiae in uno coniungi non possunt. Itaque cum di-

cam “Publius Cornelius Scipio Africanus”, non egeo coniunctionibus: unam enim his indico esse 

omnibus substantiam. Similiter “homo est animal rationale mortale disciplinae capax”, cum u-

nam substantiam significo quamvis multorum comune, non egeo coniunctionibus.  
53  Cfr. Sproat – Shih 1988. 



La storia dell’aggettivo 

 - 15 -

tivi sono separati tra loro da una virgola e il loro ordine è intercambiabile, mentre 
nella seconda mancano segni di interpunzione e l’ordine della sequenza aggettivale è 
rigido. Questo rende il primo esempio un caso di modificazione parallela e il secon-
do un caso di modificazione gerarchica. 

 

Conclusioni 
 
Nel corso di questo lavoro si è ricostruita la storia degli studi condotti nel mondo an-
tico relativamente alla (sotto)classe di parole dell’aggettivo, e si è messo in evidenza 
come questi siano nati nell’ambito della tradizione filosofica e retorica greca di età 
classica (Platone e Aristotele).  

Di particolare importanza è stato, a partire dal I secolo a.C., il contributo della 
scuola di Alessandria, nell’ambito della quale si è distinta l’attività di Dionisio Tra-
ce, che aprirà la strada alle riflessioni grammaticali di Trifone (I secolo a.C.) e di 
Apollonio Discolo (II secolo d.C.). 

Questi ultimi, in particolare, hanno segnato in maniera inequivocabile l’opera di 
Prisciano, intellettuale del VI secolo d.C., autore di quella che sarà, non a caso, 
l’opera grammaticale di riferimento in età non solo tardo antica e medievale, ma an-
che moderna. L’attualità di Prisciano è dovuta, tra l’altro, alla qualità delle sue intui-
zioni che, in molti casi, sembrano anticipare le teorie elaborate dalla linguistica mo-
derna. 
 
Venezia  Rossella Iovino 

 
 

RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI 
 
Baratin 1991 
M. Baratin, Aperçu de la linguistique stoïcienne, in P. Schmitter (hrsg.), Sprachtheorien der 

abendländischen Antike (Geschichte der Sprachtheorie, 2), Lipsiae 1991, 193-216. 
 
Baratin – Desbordes 1981 
M. Baratin – F. Desbordes, L’analyse linguistique dans l’Antiquité classique I, Les théories, 
Paris 1981. 
 
Barwick 1957 
K. Barwick, Probleme der stoischen Sprachlehre und Rhetorik (Abhandlungen der sächsi-
schen Akademie der Wissenschaften zu Leipzig, Philologisch-historische Klasse, Band 
XLIX, 3), Berlin 1957. 
 
Belardi 1975 
W. Belardi, Il linguaggio nella filosofia di Aristotele, Roma 1975. 
 
Belardi 1990 
W. Belardi, Aspetti del linguaggio e della lingua nel pensiero degli Stoici, III. Il fondamento 

del metodo etimologico di Trifone, RAL, ser. 9.1, 1990, 91-7. 
 
Blanck – Atherton 2003 
D. Blanck – C. Atherton, The Stoic Contribution to Traditional Grammar, in B. Inwood 
(ed.), The Cambridge Companion to the Stoics, Cambridge 2003, 310-27. 
 



Rossella Iovino 

 - 16 -

Chomsky 1970 
N. Chomsky, Remarks on Nominalization, in R.A. Jacobs – S. Rosenbaum (eds.), Readings 

in English Transformational Grammar, Waltham (MA) 1970, 184-221 [trad. it. Note sulla 

nominalizzazione, in Saggi linguistici, II, Torino 1970, 261-310]. 
 
Cinque 1994 
G. Cinque, On the Evidence for Partial N-Movement in the Romance DP, in G. Cinque – J. 
Koster – J.Y. Pollock – L. Rizzi – R. Zanuttini (eds.), Paths Towards Universal Grammar. 

Studies in Honor of Richard Kayne, Washington 1994, 85-110. 
 
Cinque 1999 
G. Cinque, Adverbs and Functional Heads. A Cross-Linguistic Perspective, Oxford 1999. 
 
Cinque 2010 
G. Cinque, The Syntax of Adjectives. A Comparative Study, Cambridge (MA) 2010. 
 
Colombat 1992 
B. Colombat, L’adjectif dans la tradition latine: vers l’autonomisation d’une classe, HEL 
14.1, 1992, 101-22. 
 
Colson 1919 
F.H. Colson, The Analogist and Anomalist Controversy, CQ 13, 1919, 24-36. 
 
De Nonno 1990 
M. De Nonno,  Le citazioni dei grammatici, in G. Cavallo – P. Fedeli – A. Giardina (a cura 
di), Lo spazio letterario di Roma antica, III, La ricezione del testo, Roma 1990, 597-646. 
 
Di Benedetto 1958 
V. Di Benedetto, Dionisio Trace e la Techne a lui attribuita, ANSP 27, 1958, 169-210, e 28, 
1959, 87-118. 
 
Di Cesare 1980 
D. Di Cesare, La semantica nella filosofia greca, Roma 1980. 
 
Dufour – Wartelle 1973 
M. Dufour – A. Wartelle, Aristote, Rhétorique, III, Paris 1973. 
 
Frede 1987 
M. Frede, The Origin of Traditional Grammar, in M. Frede (ed.), Essays in Ancient Philo-

sophy, Oxford 1987, 338-59. 
 
Gambarara 1984 
D. Gambarara, Alle fonti della filosofia del linguaggio, Roma 1984. 
 
Giusti – Oniga 2006 
G. Giusti – R. Oniga, La struttura del sintagma nominale latino, in R. Oniga – L. Zennaro 
(a cura di), Atti della “Giornata di Linguistica Latina”, Venezia, 7 maggio 2004, Venezia 
2006, 71-99. 
 
Gusmani 1992 
R. Gusmani, Σημαίνειν e σημαντικός in Aristotele, AGI 67, 1992, 17-37. 
 
Hagius 1979 
H. Hagius, The Stoic Theory of the Parts of Speech, Ph.D. Dissertation, University of Co-
lumbia 1979. 
 



La storia dell’aggettivo 

 - 17 -

Hetzron 1978 
R. Hetzron, On the Relative Order of Adjectives, in H. Seiler (a cura di), Language Univer-

sal, Tübingen 1978, 165-84. 
 
Householder 1981 
F.W. Householder, The syntax of Apollonius Dyscolus, Translated and with Commentary, 
Amsterdam 1981. 
 
Hülser 1979 
K. Hülser, Expression and Content in Stoic Linguistic Theory, in R. Bäuerle – U. Egli – A. 
Von Stechow (eds.), Semantics from Different Points of View, Berlin 1979, 284-303. 
 
Kaster 1997 
R.A.C. Kaster, Guardians of Language. The Grammarians of Late Antiquity, Berkeley-Los 
Angeles-London 1997. 
 
Kemp 1987 
A. Kemp, The TEXNH GRAMMATIKH of Dionysius Thrax: English Translation and 

Notes, in D.J. Taylor ed. The History of Linguistics in the Classical Period, Amsterdam-
Philadelphia 1987, 169-90. 
 
Lallot 1992 
J. Lallot, L’adjectif dans la tradition grammatical greque, HEL 14.1, 1992, 25-35. 
 
Lallot 1997 
J. Lallot, Apollonius Dyscole: la syntaxe, Paris 1997. 
 
Lambert 2003 
F. Lambert, Apollonios Dyscole: la syntaxe et l’esprit, in Swiggers – Wouters 2003, 97-132. 
 
Lakoff 1987 
G. Lakoff, Women, fire and Dangerous Things, Chicago 1987. 
 
Lepschy 1990 
G.C. Lepschy, Storia della linguistica, Bologna 1990. 
 
Liddell – Scott 1968 
H.G. Liddell – R. Scott, Greek-English Lexicon, Oxford 19689. 
 
Luraghi 1993 
S. Luraghi, Il concetto di prototipicità in linguistica, Lingua e Stile 28, 1993, 511-30. 
 
Lyons 1966 
J. Lyons, Towards a ‘Notional’ Theory of the ‘Parts of Speech’, Journal of Linguistics 2, 
1966, 209-36. 
 
Marache 1954 
R. Marache, À propos de l'analogie et de l'anomalie, Pallas 2, 1954, 31-8. 
 
Matthaios 2003 
S. Matthaios, Tryphon aus Alexandria. Der erste Syntaxtheoretiker vor Apollonios Dysko-

los?, in Swiggers – Wouters 2003, 97-132. 
 



Rossella Iovino 

 - 18 -

Matthews 1967 
P.H. Matthews, Word Classes in Latin, Lingua 17, 1967, 153-81 [trad. it. Il latino: le parti 

del discorso, in G. Proverbio (a cura di), La sfida linguistica. Lingue classiche e modelli 

grammaticali, Torino 1979, 45-78]. 
 
Matthews 1990 
P.H. Matthews, La linguistica greco-latina, in G.C. Lepschy, Storia della linguistica, Vol. I, 
Bologna 1990, 187-310. 
 
Oniga 1988 
R. Oniga, I composti nominali latini, Bologna 1988. 
 
Oniga 2007 
R. Oniga, Il latino, breve introduzione linguistica, Milano 20072. 
 
von Arnim 1900 
H. von Arnim, in RE V 1 (1900), s.v. Dion (14), c. 847. 
 
Pecorella 1962 
G.B. Pecorella, Dionisio Trace. Τέχνη Γραμματική, Bologna 1962. 
 
Pernot 1993 
L. Pernot, La rhétorique de l’éloge dans le monde gréco-romain, Paris 1993. 
 
Pompei 2004 
A. Pompei, Propriétés nominale et propriétés verbales du participe, SILTA 33, 2004, 31-48. 
 
Robins 1951 
R.H. Robins, Ancient and Medieval Grammar Theory in Europe with Particular Reference 

to Modern Linguistic Theory, London 1951. 
 
Robins 1987 
R.H. Robins, The Technē Grammatikē of Dionysius Thrax in Historical Perspective, in P. 
Swiggers – W. van Hoecke (eds.), Mots et parties du discourse. Word and Worrd Classes. 

Wort und Wortarten, Leuven 1987, 9-37. 
 
Robins 1997 
R.H. Robins, Storia della linguistica, Bologna 1997. 
 
Scarano 1997 
A. Scarano, Storia grammaticale dell’aggettivo da sottoclasse di parole a parte dei discorso 
(LABLITA, Laboratorio Linguistico del Dipartimento di Italianistica, Università di Firen-
ze), Firenze 1997. 
 
Scott 2002 
S.G. Scott, The Stacked Adjectival Modification and the Structure of Nominal Phrases, in G. 
Cinque (ed.), Functional Structure in DP and IP, Oxford 2002, 91-115. 
 
Sgarbi 1990 
R. Sgarbi, Tecnica dei calchi nella versione armena della γραμματική τέχνη attribuita a 

Dionisio Trace, Milano 1990. 
 
Sproat – Shih 1990 
R. Sproat – C. Shih, The Cross-Linguistic Distribution of Adjective Ordering Restriction, in 
C. Georgopoulos – R. Ishihara (eds.), Interdisciplinary Approaches to Language: Essays in 

Honor of S.-Y. Kuroda, Dordrecht 1990, 565-93. 
 



La storia dell’aggettivo 

 - 19 -

Swiggers 1997 
P. Swiggers, Histoire de la pensée linguistique, Paris 1997. 
 
Swiggers – Wouters 2002 
P. Swiggers – A. Wouter, Grammatical Theory and Philosophy of Language in Antiquity, 
Louvain 2002. 
 
Swiggers – Wouters 2003 
P. Swiggers – A. Wouter (ed.), Syntax in Antiquity, Leuven 2003. 
 
Taylor 1989 
J.R. Taylor, Linguistic Categorization. Prototypes in Linguistic Theory, Oxford 1989. 
 
Van Ophuijsen 2003 
J. Van Ophuijsen, Parts of What Speech? Stoic Notions of Statements and Sentence, or: 

How the Dialectician knew Voice and Begat Syntax, in Swiggers – Wouters 2003, 77-94. 
 
 
Abstract: This paper deals with the history of adjectives, considered as a (sub)part of speech in both 
Greek and Latin tradition. Plato and Aristotle define adjectives a rhetoric embellishment in the same 
way as appositions, genitive complements and other periphrases. Despite adjectives are classified as a 
noun (sub)type, Dionysius Thrax describes them, for the first time, as grammatical elements, charac-
terized by distinctive features. For this reason, Dionysius Thrax represents the starting point for fu-
ture grammatical researches by Trypho and Apollonius Dyscolus, which influenced Priscianus’ Insti-

tutio de arte grammatica. From a linguistic point of view, this paper shows that ancient grammars’ 
progress in the description of the parts of speech culminates in the anticipation of some concepts that 
will be of modern linguistics; from a philological point of view, it suggests that it is possible to indi-
viduate a grammatical tradition which distinguishes Trypho, Apollonius Dyscolus and Priscianus 
from Dionysius Thrax. 
 
Keywords: adjectives, parts of speech, ancient grammars, linguistics, philology. 



  

Lexis 29.2011 

Anacoluti e anomalie sintattiche: 

interpretazioni antiche e valutazioni moderne 
 
 
La riflessione su qualsiasi fenomeno attinente al piano della sintassi presuppone, na-
turalmente, l’esame degli elementi della frase al fine di verificarne le relazioni reci-
proche e l’obbedienza al principio che fonda per ciascuno l’intrinseca plausibilità, 
ossia la coesione e quindi la conformità al codice sia morfo-lessicale che logico-
semantico. Ma se già il concetto di norma si presta ad un’interpretazione non univo-
ca, giacché può essere diversamente inteso in ragione di variabili situazionali e con-
testuali più o meno complesse, anche quello di scorrettezza può essere condizionato 
da componenti di tipo diacronico, diamesico e diafasico che, non sempre agevomen-
te intelligibili, ne rendono ardua non soltanto l’indviduazione, ma anche l’analisi 
delle manifestazioni tipologiche.  

Alla luce di tali considerazioni, il lavoro del filologo si rivela decisamente ostico 
quando, soprattutto su fenomeni di inconcinnitas, si confronti non con le lingue mo-
derne, ma con quelle classiche, e ancor più qualora elegga a campo di indagine non 
la prosa, bensì la poesia. Allorché poi scelga la tragedia e, insieme a Sofocle ed Eu-
ripide, un autore come Eschilo, lo sforzo è ulteriormente complicato da un testo pro-
blematico nella constitutio che, caratterizzato da una lexis quantomeno ardita, si 
snoda lungo i meandri di una sintassi spesso oscura e chiaramente orientata nel sen-
so dell’anomalia.  

Ma lo studio dell’anacoluto incontra un altro tipo di difficoltà, questa volta di na-
tura esterna: la frammentarietà e la recenziorità delle informazioni offerte dalla dot-
trina grammaticale in ambito tanto greco quanto latino. Tale stato di cose è legato, 
da un lato, all’alto quoziente di genericità inerente alla nozione di ‘anomalia’, da cui 
discende l’impossibilità di una definizione sintetica di ogni fenomeno di inconse-

quentia, dall’altro, alle vicende e alle particolari caratteristiche della retorica, nonché 
all’evoluzione della grammatica e, come suo imprescindibile complemento, alla ge-
nesi e allo sviluppo della sintassi1. Seguendo i percorsi strettamente interrelati di 
queste discipline, tenteremo di delineare le coordinate teoriche entro cui collocare 
ciò che la tradizione erudita ha descritto come infrazione sintattica e dunque ascritto, 
in modo non sempre circostanziato e perspicuo, alla categoria dell’anacoluto.   

 

 

 

 
1  Giudicata ora come scienza, ora come arte, ora soltanto come mera pratica eristica volta alla per-

suasione: in questa sede non si può dare conto della complessità del problema né delle configura-
zioni assunte nel tempo dalla disciplina, per cui si rimanda, oltre a Vickers 1994, anche a Stein-
thal 1863, Robins 1951, Hunt 1961, Bryant 1969, Kennedy 1969, Barthes 1970, Kennedy 1972, 
Martin 1974, Kristeller 1979, Fuhrmann 1984, Taylor 1987, ai contributi contenuti in Galy – Thi-
vel 1994, passim, nonché a Kennedy 1997a-b, Rowe 1997, 122 s., Celentano 2003, Law 2003, 
Noël 2004 e al conciso panorama tracciato da Christidis 2007. Sull’effettiva configurazione della 
sintassi come scienza dotata o meno di uno status autosufficiente si interrogano, da ultimo, Swig-
gers – Wouters 2003a, 25 ss. (ma vd. Anche Swiggers – Wouters 2003b). 



Stefano Novelli 

  
- 22 - 

τὸ ἀνακόλουθον / ἡ ἀνακολουθία  
 

Con l’intento di delimitare il campo a quei casi che possano essere identificati come 
vere e proprie rotture dell’accordo morfosintattico, è parso opportuno selezionare i 
passi in cui la dottrina antica ha tratteggiato le varie forme di anacoluto, procedendo 
dalla coppia di vocaboli che, insieme a concetti affini, lo denota in misura più diretta 
e puntuale. 

Se un primo gruppo di attestazioni rimanda all’ambito scientifico-matematico, 
individuando nell’‘inconseguenza’ una qualità dei κοσμικὰ στοιχεῖα2, ovvero la 
mancata linearità del movimento degli astri, le restanti occorrenze descrivono 
l’ἀνακολουθία come qualsiasi interruzione della linearità concettuale del discorso, 
oppure come deroga dei suoi elementi rispetto alla regolarità grammaticale codifica-
ta dall’usus.  

Così Gregorio di Corinto3, riferendosi alle capacità dell’oratore Demade (IV sec. 
a.C.), asseriva che quesiti difficili, se non impossibili (τὰ ἄπορα ἐρωτήματα), pos-
sono trovare soluzione (λύεται)  

 
«ἢ κατὰ ἀντερώτησιν ἢ κατὰ ἀναβολὴν ἢ κατ’ ἀσφάλειαν ἢ κατὰ αἰτιολογίαν ἢ 
κατὰ τὸ ἀνακόλουθον ἢ κατὰ λύπην τοῦ ἀντιδίκου·κατὰ ἀντερώτησιν, ὡς ὁ 
Δημάδης, ἐρωτηθεὶς “πῶς οὖν πολεμήσομεν;” ἀπεκρίνατο “ πῶς οὖν τὴν εἰρήνην 
ἄξομεν; » (cf. RhGr 1203 Walz)4 

 
Qui, τὸ ἀνακόλουθον significherà plausibilmente un’incongruenza argomentativa 
che una delle parti in causa doveva esprimere, in modo consapevolmente strumenta-
le, per spuntarla sul proprio avversario all’interno di un processo5. 

 
2 Fra i quali vengono individuati, in aggiunta, l’ἰδιότης, la κοινότης e l’άναλογία. In merito a 

quest’ultima, è importante sottolineare che anche l’analogia ha la sua origine nella terminologia 
scientifica, indicando l’uguaglianza dei rapporti matematici (vd. ultimamente Duso 2006). 

3  Circa la personalità dell’autore e gli apporti di natura teorica da lui forniti all’analisi della gram-
matica e della sintassi, cf. almeno Müller 1912, Bolognesi 1953 e Donnet 1967. 

4  «attraverso o una controdomanda o un differimento o con una prova o mediante l’esposizione 
delle cause, o per mezzo di un anacoluto o mettendo in difficoltà l’avversario; mediante una con-
trodomanda, come fece Demade che, al quesito: «come dunque condurremo la guerra?», rispose: 
«come dunque condurremo la pace?». 

5 Argomenti simili sono quelli espressi dall’Anonymus Seguerianus che, prospettando i pericoli 
insiti nell’asapheia, individua nell’ἀνακολουθία uno strumento d’elezione per ingannare il 
giudice durante un dibattimento processuale (cf. RhGr 88.4 ss. Hammer ποιήσεις δὲ ἀσάφειαν 
καὶ ἐὰν τὰς ἀκολουθίας διαλύσῃς ἀλόγοις διηγήμασι, καὶ τὰ μὲν ὑπερβαίνῃς, τὰ δὲ παρὰ 
τάξιν τιθῇς. οὕτως δὲ αὐτά τις ποιήσει τὸν δικαστὴν ἀπατῆσαι βουλόμενος τῇ ἀνακολουθίᾳ: 
«provocherai oscurità anche interrompendo espressioni conseguenti con esposizioni illogiche, e se 
qualcosa la tralascerai, qualche altra la inserirai fuori posto (contravvenendo alla regolare disposi-
zione); così uno produrrà i medesimi effetti volendo ingannare il giudice mediante 
l’incongruenza»). Allo stesso modo, lo Ps.-Demetrio impiega il termine ἀνακολουθία per defini-
re un’inattesa incoerenza logica, in questo caso il γρῖφος quale artificio per infondere ‘grazia’ agli 
enunciati dello ‘stile elegante’: ῎Ηδη μέντοι ἐκ δύο τόπων ἐνταῦθα ἐγένετο ἡ χάρις. οὐ γὰρ 
παρὰ προσδοκίαν μόνον ἐπηνέχθη, ἀλλ᾽ οὐδ᾽ ἠκολούθει τοῖς προτέροις ἡ δὲ τοιαύτη 
ἀνακολουθία καλεῖται γρῖφος, ὥσπερ ὁ παρὰ Σώφρονι ῥητορεύων Βουλίας·οὐδὲν γὰρ 
ἀκόλουθον αὑτῷ λέγει (De eloc. 153.1 ss.): «in quel caso, dunque, la ‘grazia’ si ottenne in due 
modi; non fu infatti introdotta soltanto grazie a quanto si mostra contrario all’attesa, ma neppure è 



Anacoluti e anomalie sintattiche 

  
- 23 - 

Gli esempi più rilevanti sono tuttavia offerti da Dionigi di Alicarnasso, il quale, 
in un passo celebre del Tucidide, così descrive la lexis dello storico in relazione alle 
qualità delle rheseis che inframmezzano la narrazione: 
 

1) Τῶν δὲ δημηγορικῶν λόγων τεθαύμακα μὲν τὸν ἐν τῇ πρώτῃ βύβλῳ ῥηθέντα ἐν 
Ἀθήναις ὑπὸ Περικλέους περὶ τοῦ μὴ εἴκειν Λακεδαιμονίοις, τὸν ἔχοντα τήνδε τὴν 
ἀρχήν “Τῆς μὲν γνώμης, ὦ ἄνδρες Ἀθηναῖοι, ἀεὶ τῆς αὐτῆς ἔχομαι, μὴ εἴκειν 
Πελοποννησίοις” ὡς καὶ τοῖς ἐνθυμήμασιν ἡρμηνευμένον δαιμονίως καὶ οὔτε κατὰ 
τὴν σύνθεσιν τῶν μορίων οὔτε κατὰ τὴν ἐξαλλαγὴν τῶν σχηματισμῶν τῶν 
ἀνακολούθων καὶ βεβιασμένων ἐνοχλοῦντα τὰς ἀκοάς... (Thuc. 42.1-7)6. 

 
Il luogo appare importante per due motivi. Da un lato, compare per la prima volta 
l’aggettivo ἀνακόλουθος / ἀνακολούθητος con accezione chiaramente 
grammaticale, dall’altro esso è preceduto in entrambe le circostanze dal termine 
σχῆμα. Ricorrendo a questa iunctura, dunque, si denuncia e critica un aspetto pecu-
liare della dictio tucididea, che ammette l’incoerenza sintattica non come un incon-
trollato ‘errore’, bensì come stilema funzionale a precise strategie retorico-
diegetiche.  

Ma non sembra meno considerevole quanto il retore precisa a proposito delle pe-
culiarità linguistiche dell’αὐστηρὰ ἁρμονία, esemplata paradigmaticamente sullo 
σκοτεινόν di Pindaro ed Eschilo per la poesia, di Tucidide per la prosa: 
 

2) «καὶ ταῦτα δ’ ἔτι τῆς ἀρχαίας καὶ αὐστηρᾶς ἁρμονίας ἐστὶ χαρακτηρικά· […] τὸ 
τῆς ἀκολουθίας τῶν προεξενεχθέντων ὑπεροπτικῶς ἔχειν τὴν φράσιν καὶ τοῦ 
καταλλήλου7» (Demosth. 39.33 ss.) 

 
In questo passaggio è contenuto un dato cruciale: la mancanza dell’ἀκολουθία è 
associata a quella del κατάλληλον, di cui si avrà modo di approfondire più avanti il 
significato e le sue implicazioni in relazione al concetto di ‘inconseguenza’. 

Lungo la stessa direttrice si innestano le compiute riflessioni di Apollonio Disco-
lo, di cui è sufficiente isolare un luogo che documenta in modo trasparente la sua 
idea di vitium:  

 

 
conseguente rispetto a quanto precede: tale ‘inconseguenza’ viene definita griphos, come in So-
frone Boulia volendo fare il retore: non dice infatti nulla di intrinsecamente ‘conseguente’». 

6  «Fra i discorsi in assemblea ha destato la mia ammirazione quello del primo libro, pronunciato ad 
Atene da Pericle intorno al dovere di non cedere agli Spartani, che comincia così: “Quanto alla 
mia opinione, o Ateniesi, conservo sempre la stessa: non cedere ai Peloponnesiaci”, giacché vi 
sono espresse idee in modo straordinario e non disturba l’ascoltatori né nella disposizione delle 
parti né con la variazione delle figure non conseguenti e forzate...». 

7  «Ancora, ecco quali sono le caratteristiche dell’armonia antica e austera: la frase trascura la 

congruenza sintattica rispetto a ciò che è stato detto prima e l’intrinseca coerenza»: qui il nesso 
τοῦ καταλλήλου è però correzione di Aujac a fronte di una tradizione che trasmette 
unanimemente μηδʼ ἀκατάλληλον: così informa, a seguito di controllo autoptico, Misiano 2004, 
95 n. 46, che contraddice le informazioni contenute nell’apparato della teubneriana di Usener – 
Radermacher, secondo i quali P offrirebbe ἀκατάλληλον, M κατάλληλον e B κατʼ ἄλληλα, 
stampato dai due editori insieme a Usher 1974, 386. 



Stefano Novelli 

  
- 24 - 

1) Ὁ μὲν οὖν <Τρύφων> ἐκ τῶν παρεπομένων τῇ φωνῇ, ὡς ἔστι κατὰ πολὺ 
ἀφεστῶσα τῆς ἀκολουθίας τῶν ἄρθρων, περιγράφει τὸ μόριον τῆς τούτων ἰδέας, 
ἀλλὰ καὶ ἔτι διὰ τῆς ἐννοίας, ἐν οἷς τὰ μὲν ἄλλα ἄρθρα τὴν ἐν τρίτοις προσώποις 
σύνταξιν ἀνεδέχετο, τὸ δὲ ὦ τὴν ἐν δευτέροις. ἅ περ πάλιν ἀνασκευάζει εἰς τὸ 
κοινὸν τῆς δόξης προαγόμενος. καὶ πρὸς μὲν τὸν ἀπὸ τῆς φωνῆς λόγον φησὶ μὴ 
δεῖν τὰ ἄρθρα ἐν ἀκολουθίᾳ εἶναι, καθότι καὶ ἄλλα πολλὰ ἀνακόλουθα κατὰ 
πτώσεις καὶ τὰ συνόντα γένη (GrGr 2.2.63.11-18)8.  

 
Dissertando sui πρόσωπα dell’articolo, l’autore stigmatizza l’opinione del gramma-
tico Trifone9 che, escludendo ὦ dal novero degli ἄρθρα perché a suo dire riferito 
sempre alla seconda persona, contrariamente alla terza di tutti gli altri casi, aggiunge 
che gli articoli non devono obbedire a una perfetta consequentia (μὴ δεῖν τὰ ἄρθρα 
ἐν ἀκολουθίᾳ εἶναι), dal momento che nella lingua non mancano molte altre 
incongruenze relative ai casi e ai generi che li accompagnano (καθότι καὶ ἄλλα 
πολλὰ ἀνακόλουθα κατὰ πτώσεις καὶ τὰ συνόντα γένη)10. 

 
Anacoluthon vel inconsequentia 
 
Sempre in ordine al medesimo termine tecnico, la dottrina latina non può dirsi molto 
più consistente o fruttuosa di quella greca, equiparandolo in sostanza a specifiche 
forme di semplice quando non banale inconcinnitas. Le uniche attestazioni 
appartengono al periodo tardo-imperiale e vengono fornite da Plozio Sacerdote e 
Porfirione. 

Sacerdote definiva genericamente l’anacoluto come «dictio non habens verba sibi 
necessario iungenda», distinguendone tre tipi principali.  
 
Per il primo chiama a riscontro Verg. Aen. 2.12:  
 

quamquam animus meminisse horret luctuque refugit, 

 
8  «Trifone dunque, date le caratteristiche dell’elemento ὦ – in quanto si allontana notevolmente dal 

sistema di concordanza degli articoli – esclude la particella dal novero di quest’ultimi; lo fa anche 
per via del significato, in quanto tutti gli altri articoli sono categorizzati come terza persona, men-
tre ὦ segue al contrario la seconda. Cosa che poi ritratta tornando all’opinione tradizionale: e in 
relazione alla ‘voce’ dichiara che gli articoli non sono obbligatoriamente tenuti alla regolarità 

grammaticale, poiché sono molti gli elementi della frase che non rispettano la coerenza né nel ca-
so né nel genere»: il senso generale è chiaro; in ragione dell’elevata densità di termini tecnici, tut-
tavia, qualche dubbio può forse sussistere sui singoli elementi della testimonianza.  

9 Erudito alessandrino del I secolo a.C., autore di un’importante Techne grammatike. 
10  Un frammento di Simonide di provenienza malsicura, ὧ δὴ ἐγὼ γελᾷ (PMG 134.1), è invece as-

sunto da Erodiano come esempio di anomalia inclusa fra i περὶ τὰ πρόσωπα σφάλματα, nei qua-
li τὸ γὰρ ‘ἐγὼ’ πρώτου ἐστὶ προσώπου, τὸ δὲ ‘γελᾷ’ τρίτου· διότι τοίνυν ἐπήνεγκε τὸ πρώπῳ 
τὸ ἀνακόλουθον, τὴν ὀρθοέπειαν ἔβλαψεν. Subito di seguito, il grammatico osserva che ἔδει 
γὰρ εἰπεῖν ἐγὼ γελῶ ἐκεῖνος γελᾷ, soggiungendo che l’accordo ‘anacolutico’ determinato dal 
cambio di persona è già di matrice omerica, come attesta il distico iliadico ἄλλοι μὲν γὰρ πάντες, 
ὅσοι θεοί εἰσʼ ἐν Ὀλύμπῳ, / σοι τʼ ἐπιπείθονται καὶ δεδµήµεσθα ἕκαστος (E 577 s.): «Tutti gli 
altri infatti, quanti dei sono in Olimpo, obbediscono a te, siamo a te sottomessi ciascuno di noi» 
(trad. Cerri). Interessanti sono anche gli scolî al passo, che definiscono il costrutto τὸ περὶ 
πρόσωπον σχῆμα (cf. 878b Erbse II, p. 116). Limitandoci sempre all’epica, significativi loci si-

miles sono offerti da Η 160, Ρ 250 e ι 276, per cui vd. ex. gr. Ameis-Hentze ad ll. 



Anacoluti e anomalie sintattiche 

  
- 25 - 

incipiam [...],  
 
dove l’incongruenza è determinata dall’ellissi di «‘tamen’» prima di «‘incipiam’».  
 
Per il secondo tipo di anacoluto, il locus classicus è attinto a ecl. 6.9 ss.: 
 

non iniussa cano. Si quis tamen haec quoque si quis 
captus amore leget, te nostrae, Vare, myricae 
te nemus omne canet,  

 
ed è determinato dal fatto che «cum ‘tamen’ subiungimus, cum non praeposuerimus 
‘quamquam’» (GL VI 457).  

Circa il terzo, e in relazione a Vict. in Cic. rhet. I 20, p. 205.29 Halm: «Marco 
Lepido cum omnibus copiis Italia pulso segnior neque minus grauis et multiplex cu-
ra patres exercebat», questo si verifica «cum oratio, in qua et ‘quamquam’ et ‘ta-
men’ necessaria sint duo verba, nullum habeat»11.  

Qui, secondo Sacerdote, «hic (scil. Cicero) enim, si integra esset oratio, sic po-
suisset, ‘quamquam Marco Lepido cum omnibus copiis Italia pulso tamen segnior’» 
(GL 458). 

 
Porfirione, rinomato esegeta di Orazio di probabile età dioclezianea, ripropone al-
meno in parte lo stesso tipo di osservazioni dei suoi predecessori, individuando 
anch’egli tre forme di anacoluto. Nel commentare infatti Carm. 4.14.20-23:  
 

Indomitas prope qualis undas 
exercet Auster Pleiadum choro 
scindente nubes, inpiger hostium 
vexare turmas,  

 
osserva: «Mirum {an quod sequitur} ἀνακόλουθον». A suo avviso, «cum enim 
praedixisset ‘qualis’, non intulit, quod erat consequens, ‘talis’, sed ‘inpiger’. Ergo 
sic totum intellegendum: Qualis est Auster cum ortu [Vergiliarum] Pleiadum conci-
tatus [Cum] exercet undas, tam inpiger Drusus hostium turmas uastabat»12.    
 
Nel chiarire invece la sintassi di Ep. 2.2.190 ss.: 
 

utar et ex modico, quantum res poscet, acervo 
tollam nec metuam, quid de me iudicet heres,  
quod non plura datis invenerit [...],  

 
scorge nei primi due esametri un «ἀνακόλουθον tertium», poiché «deest ‘quamuis’ 
et ‘tamen’, <ut> sit: quamuis ex modico, tamen tollam»13.  

 
11 Da alcuni editori il passo è stato di contro attribuito allo Pseudo-Sallustio, per cui cf. hist. fr. 84 

Maur. (= 54 Dietsch).   
12 Vd. in proposito Holder 1894, 159 e Dietrich 1999, 210 e 303. 
13 Cf. Holder 1894, 406 e ancora Dietrich 1999, 210. 



Stefano Novelli 

  
- 26 - 

In tutti questi luoghi, dunque, l’anacoluto è rappresentato da un’identica tipologia 
di asimmetria retorico-sintattica, ossia la mancata correlazione, o la loro completa 
assenza, di due aggettivi, pronomi o congiunzioni contemplati come necessari dalla 
norma linguistica.  

 
Solecismo 
 
Nelle nostre fonti, però, fenomeni riconducibili all’infrazione sintattica appaiono più 
produttivamente rubricati sotto le voci σολοικισμός e ἀκαταλληλία (τὸ 
ἀκατάλληλον / ἡ ἀκαταλληλότης), cui sono intimamente correlate quelle di 
ἐναλλαγή, ἀλλοίωσις e σύνυταξις ἄτακυτος.  

Con lo scopo di chiarire i rapporti esistenti fra questi termini e ciò che può 
definirsi un costrutto anacolutico, esaminiamo ora il lessema che vanta il maggior 
numero di occorrenze, ma soprattutto una cospicua illustrazione all’interno di opere 
di squisita matrice filosofica e dei più importanti trattati retorico-grammaticali.  

Preliminarmente, è necessario distinguere l’ambito di applicazione di 
σοκολοικισμός, σόλοικος e σολοικίζω14. Se le prime occorrenze pertengono alla 
sfera degli oggetti inanimati e del concreto comportamento umano15, un elevato nu-
mero di testimonianze si riferisce invece al campo della lingua e del discorso, da un 
punto di vista sia logico sia più specificamente grammaticale. Questo secondo grup-
po di fonti, a sua volta, enuclea due principali definizioni di scorrettezza sintattica 
fra loro intrinsecamente complementari, una di ordine generale e più antica, l’altra di 
tipo analitico e apparentemente seriore. 
 
a) La prima, come testimoniano anche due opuscoli dedicati al fenomeno da parte di 
Crisippo16, prende forma in ambito stoico e così viene espressa da Diogene di 
Seleucia: 
 

σολοικισμός δέ ἐστι λόγος ἀκαταλλήλως συντεταγμένος (SVF III 24.12) 
 

 
14  Dopo lo studio pioneristico di Schepss 1875, a vario titolo importanti devono stimarsi i contributi 

di Hedberg 1935, 18 ss., Barwick 1957, 94 ss., Ehlich 1986, Kemp 1987, Vainio 1999, Gourinat 
2000, 162, Hyman 2003, 179 ss. (di marcata cifra teorica, con particolare attenzione alla dottrina 
di Apollonio Discolo e al concetto di deixis nelle sue implicazioni con la sintassi) e Vainio 2003, 
193 ss. (specificamente sulla trattazione del fenomeno in ambito latino).   

15 Definiti appunto ‘grossolani’, ‘zotici’, ‘poco raffinati’ et simm.: si possono segnalare Zen. SVF I 
81.5 e 82.5 (in cui σολοίκως, σολοικισμός e σολοικίζειν testimoniano l’uso estensivo del termine 
«οὐ μόνον τὸ κατὰ φωνὴν καὶ λόγον», ma anche in relazione a una moneta e altri più generici 
φορήματα), Hippocr. Fract. 15.29, Xenoph. Cyr. 8.3.21, Arist. Rhet. 1391a 4 e 1407b 18, Plut. 
ger. Reip. 817a, cur. 520 a10, b10 e Luc. Nigr. 31.13; ampia e ragionata discussione in Flobert 
1986, 173 ss., che a buon titolo implementa la serie dei paralleli con le prime occorrenze 
dell’aggettivo, attestato già in Hipp. 38.1 (= 27.1 W.) nel senso di ‘barbaro’, e più avanti in Anacr. 
(= 78.1 PMG) a qualificare un suono (φθόγγον) ‘rozzo’ o ‘disarmonico’ emesso da uno 
strumento musicale o da una voce umana.  

16
  Essi sono il περὶ σολοικισμῶν e il περὶ σολοικιζόντων λόγων πρὸς ∆ιονύσιον: Diogene Laerzio 

non riporta però che i titoli, inseriti nella prima serie della trattazione logica delle espressioni e 

del discorso fondato su di esse (λογικοῦ τόπου περὶ τὰς λέξεις καὶ κατʼ αὐτὰς λόγον σύνταξις 
πρώτη (7.192.14 s. = SVF II 14.6 s.).   



Anacoluti e anomalie sintattiche 

  
- 27 - 

Mentre Aristotele intendeva il solecismo un ‘errore lessicale’ (τῇ λέξει 
βαρβαίυζειν) che deriva dal discorso (ἐκ τοῦ λόγου)17, la formulazione di Diogene 
venne ripresa, sostanzialmente immutata, da Apollonio Discolo: 
 

a) ἐπὰν γὰρ τὰ μὴ δέοντα τῶν λέξεων ἐπισυναφθῇ, τὸ τοιοῦτο καλοῦμεν 
σολοικισμόν, ὡς τῶν στοιχείων τοῦ λόγου ἀκαταλλήλως συνελθόντων (GG 
2.2.7.11 s.)18  
 

Consimile appare la definizione contenuta nel De figuris dello Pseudo-Erodiano:  
 

ὁ σολοικισμὸς ἁμάρτημα, μηδεμίαν αἰτίαν τῆς ἀκαταλληλίας ποιούμενος (RhGr. 

85.6 s.)  
 
e in due trattati adespoti sempre incentrati su barbarismo e soloecismo:  
 

σολοικισμός ἐστιν ἀκατάλληλλος θέσις τῶν τοῦ λόγου μερῶν (Lex. Vind. 290.9) 
 

σολοικισμός ἐστι λόγος περὶ τὴν σύνταξιν τῶν λέξεων ἡμαρτημένος (Anon. 177.9)19 
 
La persistenza dell’enunciazione originaria, infine, è testimoniata con chiarezza da 
Plozio Sacerdote, Donato e Giorgio Cherobosco. Quest’ultimo, infatti, nel V secolo 
si esprimeva ancora così:  
 

Σολοικίζειν δέ ἐστι τὸ περὶ τὴν σύνταξιν καὶ τὴν φράσιν ἁμαρτάνειν τουτέστιν 
ἑκάστης λέξεως καθ᾽ ἑαυτὴν κειμένης καλῶς ἐχούσης, ἐν δὲ τῇ συντάξει καὶ τῇ 
φράσει ἀτάκτως καὶ ἀνακολούθως παραλαμβανομένης (GG 4/I 103.18 ss.)20 

 
L’insieme delle testimonianze si rivela dunque omogeneo nel definire il fenomeno 
come rottura della coesione interna di una frase a causa di un accordo scorretto fra i 
suoi membri. Viene cioè messa in primo piano l’idea di costruzione, ovvero di 
(σύν)ταξις o (σύν)θεσις fra gli elementi di una proposizione, che per evitare 
l’infrazione al codice lnguistico devono risultare fra loro intimamente congruenti: 
questo è infatti il concetto cui rimanda il termine (ἀ)καταλληλία / (ἀ)κατάλληλος 
in molte delle fonti sopra riportate.  

 
17  Cf. Soph. El. 165b 20 ss., in cui il filosofo, enumerando le virtutes e i vitia del λόγος, afferma che 

«[...] realizza un solecismo colui il quale, rispondendo, commette un errore nel linguaggio che 
deriva dal discorso»: μάλιστα μὲν γὰρ προαιροῦνται φαίνεσθαι ἐλέγχοντες, δεύτερον δὲ 
ψευδόμενόν τι δεικνύναι, τρίτον εἰς παράδοξον ἄγειν, τέταρτον δὲ σολοικίζειν ποιεῖν (τοῦτο 
δʼ ἐστὶ τὸ ποιῆσαι τῇ λέξει βαρβαρίζειν ἐκ τοῦ λόγου τόν ἀποκρινόμενον). Per un’analisi 
dettagliata del problema vd. ancora Ildefonse 1997, 272-5, che indaga le peculiarità del solecismo 
soprattutto nei suoi rapporti con la filosofia del linguaggio peripatetica e stoica.  

18  «Qualora infatti siano combinate insieme parole che fra loro non dovrebbero, questo lo 
chiamiamo solecismo, cioè quando gli elementi della frase si accordano in modo incongruente». 

19  Apud Weigel 1822. 
20  «Commettere un solecismo consiste sbagliare riguardo alla sintassi e al periodo: esso cioè si veri-

fica quando ogni parola, che presa per se stessa è corretta, è impiegata in modo irregolare e non 
conseguente in relazione alla sua disposizione sintattica e al periodo». 



Stefano Novelli 

  
- 28 - 

b) Una seconda, numerosa, serie di attestazioni, come accennato, rivela una crono-
logia tendenzialmente più tarda e profila tecnicamente tutte le forme di solecismo, in 
origine differenziate, come il barbarismo21 e gli σχήματα λέξεως καὶ λόγου ἢ 
διανοίας, in base ai quattro ordines classici di marca peripatetica e soprattutto stoi-
ca22: πρόσθεσις (πλεονασμός, προσθήκη, adiectio), ἀφαίρεσις (ἔνδεια, detractio), 
ἐναλλαγή (ἀλλαγή, immutatio) e μετάθεσις (transmutatio)23. Ma se questi genera 
furono assunti senza sostanziali modificazioni da Cornificio e Varrone24, essi ap-

 
21  Citato sempre da grammmatici e retori, rispetto al soloecismus, come analogon in verbis singulis: 

cf. ad es. Sacerd. GL VI 451 («barbarismus est vitiosa dictio unius verbi, qui fit modis octo: per 
productionem [...], per correctionem [...], per aspirationem [...], per lenitatem [...], per inmutatio-
nem litterarum [...], per accentum [...], per inmutationem loquellarum [...], per inmutationem ac-
centuum»); Don. GL IV 392 s. («barbarismus fit duobus modis, pronuntiatione et scripto. His bi-
pertitis quattuor species subponuntur, adiectio detractio inmutatio transmutatio litterae syllabae 
temporis toni adspirationis»); Char. GL I 265 s. («barbarismus fit modis quattuor, adiectione de-
tractione transmutatione inmutatione»); Alex. Rhet. RhGr III 9 Sp., Lex. Vind. 311.13 s. 
(βαρβαρισμός [...] γίνεται δὲ τρόποις πέντε, προσθέσει, ἀφαιρέσει, ἐναλλαγῇ, μεταθέσει καὶ 
περὶ προσῳδίας). Si legga anche quanto segnalato da Schepss 1875, 15 ss., poi compiutamente 
argomentato in Barwick 1922, 98-101 e sintetizzato, segnatamente in merito alle fonti, in Erle-
bach 1992, 1281-5. 

22  Che la matrice di questa quadripartizione sia da accreditare, sulla probabile scia di Teofrasto, alla 
dottrina di Crisippo e dei suoi successori, pare potersi evincere tanto dallo stesso criterio tasso-
nomico della diairesis, quanto dall’operatività delle suddette categorie nella formazione e modici-
cazione delle parole, a partire dalle πρῶται φωναί, in seno all’etimologia stoica (vd. Barwick 
1957, 30 ss.). Sui primordi e i presupposti filosofici della teoria delle figurae e dei tropi, in princi-
pio distinti, ma spesso confusi da molti retori e artigrafi di età imperiale, vd. ex. gr. Barwick 1957, 
88-97, 102-11, che si dichiara convinto assertore dell’influenza della Stoa su buona parte della 
tradizione retorica latina di età repubblicana (cf. ancora Barwick 1957, 80-85): per il probabile 
tramite di Apollonio Molone (ma ritengo si possa risalire fino a Diogene di Babilonia e Panezio), 
questo appare documentato ad esempio sia dalla Rhetorica ad Herennium (su cui cf. Calboli 
19932, 29-34, 51-4 e 341-3; contra Barczat 1904, 23 ss.), sia dal de inventione ciceroniano, sia in-
fine dai De figuris sententiarum et elocutionis e Schemata dianoeas et lexeos di Rutilio Lupo (che 
attinse la materia della sua opera al trattato di Gorgia il retore). Più in generale, circa la storia del-
le exornationes verborum et sententiarum, cf. Kroll 1940, 1108-12, Lausberg 1960, §§ 600-910, 
Kennedy 1963, 289 s., Martin 1974, 270-315, Schenkeveld 1964, 132 ss., Calboli Montefusco 
1979, 454-57, Castelli 2000, 119 s., Torzi 2000, 119-81 e Celentano 2004. 

23  Cf. Tryph. 1.1.1-4.5, il quale afferma che τὰ πάθη τῆς λέξεως εἰς δύο γενικώτατα διαιροῦνται, 
ποσόν τε καὶ ποιόν. εἴδη τοῦ μὲν ποσοῦ ἔνδεια καὶ πλεονασμός, τοῦ δὲ ποιοῦ μετάθεσις καὶ 
μετάληψις [...] Πλεονασμὸς μὲν οὖν ἐστι περισσότης χρόνων ἢ χρόνου, στοιχείων ἢ 
στοιχείου. Ἔνδεια δὲ τοὐναντίον χρόνου ἢ χρόνων, στοιχείου ἢ στοιχείων ἐλάττωσις. 
Μετάθεσις δὲ στοιχείου ἐστὶ μετακίνησις ἐκ τῆς ἰδίας  τάξεως ἐφ᾽ ἑτέραν τάξιν, οἷον ὡς 
ὅταν τὰ δαρτά δρατά λέγωμεν καὶ τὸν προθμόν πορθμόν, ὁμοίως καὶ τὴν καρδίαν κραδίαν 
καὶ τὸ κράτος κάρτος. καλεῖται δὲ καὶ ἐναλλαγὴ καὶ ὑπέρθεσις. Ma vedi altresì quanto e-
spresso ancora nell’adespoto De barb. et soloec. 177.13 s. Γίνεται δὲ ὁ Σολοικισμὸς ἐν τῷ λόγῳ, 
περὶ πλεονασμὸν λέξεως, περὶ ἔνδειαν, περὶ ἐναλλαγήν. Un’attenta disamina di questi «Kate-
goriensystems» è messa a punto da Desbordes 1983 e Ax 1987. 

24  Quest’ultimo, nel De lingua latina, accenna ai suddetti procedimenti di mutamento e trasformazione 
fono-morfologica: cf. ex. gr. LL 5.6, 9.92 e 10.7 (dopo i sempre utili Dahlmann 1932, passim, e Col-
lart 1954, vd. Collart 1978, e, più in generale, Cavazza 1981, 32, 59, 117 e Flobert 1989).  



Anacoluti e anomalie sintattiche 

  
- 29 - 

paiono essenzialmente ridotti all’immutatio già a partire dalle Institutiones di Quinti-
liano e, più tardi, nelle artes di Cominiano25 e Carisio26.  
 
Ordinati secondo la categoria quasi esclusiva dell’ἐναλλαγή anche in Donato27 e 
Consenzio, i solecismi vennero ulteriormente suddivisi in due gruppi: quelli per par-

tes orationis, ai fini del nostro studio più direttamente produttivi e concernenti gli 
scambi e le sostituzioni di uno o più membri del discorso, e quelli per accidentia 

partibus orationis, che riguardano invece le alterazioni morfologiche dei componen-
ti della frase considerati in sé e per sé. A loro volta, questi ultimi furono distinti in 
tipologie ancora più precise, segnatamente quattro in Quintiliano28, otto nello Pseu-
do-Erodiano29, fino addirittura a quattordici o quindici in Diomede30 e a sedici in 
Plozio Sacerdote31:  
 

Per immutationem generum pronominum, casus, numeros, personas, tempora, genera 

verborum et nominum, formas vel qualitates verborum, modos, adverbia, praepositio-

nes, gradus conlationis, geminationem abnuendi, ordinis immutationem et anastrophen 
(GL VI 449-51). 

 
Dalle testiminianze sin qui esaminate scaturisce un dato quanto meno inaspettato, 
che condiziona fortemente la descrizione dell’anacoluto come rottura della regolarità 
sintattica: si è cioè assistito a un progressivo mutamento della definizione originaria 
di solecismo nel senso di incongruenza attinente alle relazioni fra i membri di una 
proposizione, ossia alle combinazioni sintagmatiche che possono realizzarsi fra i va-
ri costituenti di una frase. Il meccanismo dell’immutatio, infatti, si è mostrato quello 
meglio funzionale all’analisi dei singoli elementi del discorso, spostando la focaliz-
zazione dell’errore linguistico dall’asse sintattico a quello morfologico, incentrato 
quasi esclusivamente sulla descrizione degli accidentia. In altri termini, con il gra-
duale allontanamento dal livello del logos e della constructio verborum, l’infrazione 
risulta definitivamente categorizzata in base al paradigma della dictio e non più se-
condo quello del sermo o dell’oratio.  

 

 
25 Autore di un’importante opera, presto perduta, che fu la probabile fonte della Τέχνη del gramma-

tico greco Dositeo. 
26  Per cui cf. GL I 265-7. 
27  Su cui è doveroso segnalare, limitatamente alla più recente dossografia, almeno Magallón 1981.  
28 In Inst. 5.40 ss., però, egli aggiunge che alcuni grammatici arrivano ad individuarne fino a sei o 

perfino otto. 
29  Cf. Lex. Vind. 204-309, dove si denunciano, prima dei connotati dei barbarismi, i solecismi 

commessi nell’uso di numeri, casi, generi, persone, tempi, diatesi e modi verbali, preposizioni e 
nell’impiego dell’aggettivo di grado positivo in luogo del regolare comparativo. Sempre in Anon. 
De Barb. et Sol. 177.13-7, le forme di solecismo ammontano fondamentalmente a nove: Γίνεται 
δὲ ὁ Σολοικισμὸς [...] περὶ εἶδος, περὶ γένος, περὶ ἄρθρον, περὶ ἀριθμὸν, περὶ πτῶσιν, περὶ 
πρόσωπον, περὶ χρόνον, περὶ διάθεσιν, περὶ ἔγκλισιν. 

30
  Vd. GL I 453-6. 

31
 Ancora più avanti nel tempo, Isidoro di Siviglia non fa se non riprendere e sintetizzare la lunga 

ripartizione stilata da Donato (GL IV 393 s., con l’imprescindibile commento di Holtz 1981, 136-
45 e 153-7). 



Stefano Novelli 

  
- 30 - 

Vitium o figura? 
 
Lo stesso Sacerdote, però, in appendice all’enumerazione delle molteplici forme di 
solecismo, aggiunge una precisazione di notevole rilievo anche ai fini della defini-
zione di anacoluto: «si haec a nobis dicantur, vitia sunt; si a poetis vel oratoribus, 
schemata, id est figurae nuncupantur»32. In realtà, malgrado questa puntualizzazione 
conclusiva, già dalla dettagliata trattazione precedente si evince come il livello 
grammaticale sia quasi del tutto sovrapponibile a quello dello stile evocato dalle «fi-

gurae». Il motivo di questa distinzione, in sé labile e precaria, risiede in un dato del 
tutto evidente. Gli esempi chiamati in causa per delineare l’intera gamma della scor-
rettezza morfosintattica, nell’insieme decisamente comuni, provengono quasi in toto 
da testi di alta caratura letteraria, principalmente da Terenzio e Virgilio: «‘ita ut vo-
bis decet’ pro ‘ita ut vos decet’» (per casus)33, «hauriat hunc oculis ignem crudelis 

ab alto/ Dardanus pro Dardanius, proprium pro appellativo» (per qualitates nomi-

num)34, infine «‘Thestylis et’ pro ‘et Thestylis’» (per anastrophen)35. Questo testi-
monierebbe allora che il solecismo, dapprima esaminato in ordine al piano della re-
golarità grammaticale o della claritas, vede progressivamente affievolire la sua con-
notazione negativa di vitium fino quasi ad assumere, in quanto errore ‘ammissibile’ 
perché commesso dagli auctores, la qualità peculiare di risorsa stilistica36.  

Sotto questo rispetto, la tradizione greca sembra porsi su posizioni sostanzialmen-
te coincidenti. 

Distinguendo il σολοικισμός sia dallo σχῆμα σολοικοφανές (vel σολοικοειδές) 
sia dalla variante σχηματισμὸς σολοικοφανής37, infatti, essa lo esclude rigorosa-
mente dal novero degli σχήματα, che indicano invece errori volontari e comunque 
leciti a scopo di ‘straniamento’ espressivo38. 

 
32  Cf. GL VI 450 s. 
33  Cf. Ter. Adelph. 3.4.45. 
34  Verg. Aen. 4.661. 
35  Verg. ecl. 2.10.  
36  Esemplare, a mio giudizio, la complessa ricostruzione delle tappe di questo passaggio così com’è 

delineata da Baratin 1989, 320-2. 
37  Il sintagma ricorre però in tutta la letteratura greca soltanto in Dion. Hal. Din. 8.4-9 οἱ δὲ 

Θουκυδίδην ζηλοῦν λέγοντες καὶ τὸ μὲν εὔτονον καὶ στερεὸν καὶ δεινὸν καὶ τὰ τούτοις ὅμοια 
χαλεπῶς ἐκλαμβάνοντες, τοὺς δὲ σολοικοφανεῖς σχηματισμοὺς καὶ τὸ ἀσαφὲς προχειριζόμενοι, 
πάνυ εὐχερῶς ἄν ἁλίσκοιντο ἐκ τούτου παραγγέλματος: «coloro che dicono di essere emuli di 
Tucidide e che cercano con difficoltà di riprodurne l’intensità, la durezza, la straordinarietà e altre 
qualità dello stesso genere, ma che invece assumono figure simili al solecismo e la mancanza di 
chiarezza, potranno essere smascherati con facilità grazie a questo precetto». 

38  Σχῆμά ἐστι σολοικισμὸς ἀπολογίαν ἔχων, ὡς ὅταν εἴπωμεν, ὁ κύριος Ἰωάννης, ὃν ὁ θεὸς 
ἐλεήσει, ἀγαθός ἐστι. διαφέρει δὲ σχῆμα σολοικισμοῦ, ἐπειδὴ σχῆμα μέν ἐστι ποιητοῦ ἢ 
συγγραφέως ἁμάρτημα ἑκούσιον διὰ τέχνην ἢ ξενοφωνίαν ἢ καλλωπισμόν, σολοικισμὸς δὲ 
ἁμάρτημα ἀκούσιον, οὐ διὰ τέχνην ἀλλὰ δι᾽ἀμαθίαν γινόμενον (Triph. 26.1.13 ss.). Enuncia-
zioni analoghe si leggono anche in Ps.-Herod. De fig. 88.12-16 Σχῆμά ἐστιν ἐξάλλαξις φράσεως 
ἀπὸ τοῦ καταλλήλου ἐπὶ τὸ κρεῖττον μετά τινος ἀναλογίας. διαφέρει δὲ τοῦ σολοικισμοῦ, ὅτι 
τὸ μέν ἐστι κατόρθωμα καὶ τὴν ἐξάλλαξιν εὔλογον ἔχει, ὁ δὲ σολοικισμὸς ἁμάρτημα, 
μηδεμίαν αἰτίαν τῆς ἀκαταλληλίας ποιούμενος. Ma cf. Philox. 351.5, che richiama ad exem-

plum un frammento del mimografo Sofrone: “ὑγιώτερον κολοκύντας” πῶς οὐ λέγει ὑγιέστερον; 
ῥητέον οὖν, ὅτι ἑκοντὶ ἥμαρτε τὸ ἄκακον τῆς γυναικείας ἑρμηνείας μιμούμενος. ὃν τρόπον 
κἀκεῖ ἐσολοίκισε (fr. 35 Kaibel) “τατωμένα τοῦ κιτῶνος”, ἀντὶ τοῦ ἐνέχυρα θεῖσα. ὁ τόκος 



Anacoluti e anomalie sintattiche 

  
- 31 - 

A un’analisi più attenta, tuttavia, identico è il meccanismo morfologico che li de-
termina, ossia la sostituzione, chiamata in ambito precipuamente retorico 
ἀλλοίωσις39. In base alla dottrina antica, infatti, il termine è completamente inter-
scambiabile con ἐναλλαγή: 
 

ἡ ἀλλοίωσις ἤτοι ἡ ἐναλλαγὴ γίνεται κατὰ τρόπους, ὡς ἔφημεν, πλείονας (Anon. 
RhGr III 184.11) 

 
Non deve quindi stupire che le forme di realizzazione dello σχήμα σολοικοφανές 
siano analoghe a quelle individuate per il solecismo, quasi univocamente rappresen-
tate dall’immutatio di casi, generi, numeri etc.: 
 

καὶ τὸ τῆς ἀλλοιώσεως σχῆμα εἰσάγει ὁ Καικίλιος, καί φησιν αὐτὴν γίνεσθαι κατ᾽ 
ὀνόματα καὶ πτώσεις καὶ ἀριθμοὺς καὶ πρόσωπα καὶ χρόνους (Caec. Cal. 75 O-
fenl. = Tib. De fig. Demosth. 47 Ball.) 

 
In questa direzione, fra le testimonianze letterarie più preziose emerge Dionigi di Ali-
carnasso che, concordemente a quanto registrato per gli σχήματα ἀνακολούθητα, 
ascrive a Tucidide anche questa figura elocutionis40: 
 

1) πληθυντικῶν δὲ καὶ ἑνικῶν ἐνἀλλάττων41 τὰς φύσεις καὶ ἀντικατηγορῶν ταῦτα 
ἀλλήλων, θηλυκά τ᾽ ἀρρενικοῖς καὶ ἀρρενικὰ θηλυκοῖς καὶ οὐδέτερα τούτων τισὶν 
συνάπτων, ἐξ ὧν ἡ κατὰ φύσιν ἀκολουθία πλανᾶται· [...] Πλεῖστα δ᾽ ἄν τις 
<εὕροι> παρ᾽ αὐτῷ σχήματα προσώπων τε ἀποστροφαῖς καὶ χρόνων ἐναλλαγαῖς 

καὶ τοπικῶν σημειώσεων μεταφοραῖς ἐξηλλαγμένα τῶν συνήθων καὶ σολοικισμῶν 
λαμβάνοντα φαντασίας (De Thuc. idiom. 2.27-40)42

 

 
A questo si conformano altri passi, quali: 

 
νιν ἁλιφθερώκει: in questo caso, è interessante notare che ‘commettere solecismi’ è un atto vo-
lontario che esibisce il fine mimetico di riprodurre movenze linguistiche e comportamentali pro-
prie del sesso femminile. 

39  Sulla connotazione del termine, non sempre distinguibile dall’ἀλλαγή, dall’ἑτεροίωσις e dall’ 
ὑπαλλαγή (cf. Anon. Carm. de fig. 172 = RhLM 70 Halm ed Eusth. in Il. 11.244-45 = 3.187.18 
van der Valk, su cui, opportunamente, Misiano 2004, 86 n. 10), vd. Zon. RhGr III 168 Sp. 
ἀλλοίωσις ἤτοι ἐναλλαγὴ κατὰ πολλοὺς γίνεται τρόπους· καὶ γὰρ περὶ γένη ὀνομάτων καὶ 
περὶ ἀριθμοὺς καὶ περὶ πτώσεις καὶ περὶ ἐνεργείας καὶ πάθη καὶ χρόνους κτλ. (sull’insieme 
delle testimonianze, a partire soprattutto da Rut. Lup. RhLM 13.11-24 e Quint. Inst. 9.3.92, vd. 
Scheuer 1992, 416-17 con bibliografia). 

40  Fra gli studi più recenti, dopo Schenkeveld 2000, 389 ss., che rileva a tutto campo «the embarras-
sment» di grammatici e retori nel distinguere con precisione il solecismo dalle «figurae gramma-
ticae», l’indagine più puntuale e approfondita in merito si deve ancora a Misiano 2004, la quale si 
concentra soprattutto sul significato degli σχήματα σολοικοφανῆ.  

41  Questa è la lezione tramandata dal codice Δ, mentre nel resto della tradizione si legge il semplice 
ἀλλάττων, recepito da Aujac 1991, 132.  

42  «cambiando il valore dei plurali e dei singolari e sostituendoli gli uni con gli altri, e accordando 
femminili con maschili e maschili con femminili, e i neutri con ciascuno di questi: tutte cose che 
distruggono la naturale congruenza sintattica [...]. Uno potrebbe trovare in lui moltissime figure, 
che attraverso mutamenti di persone, scambi di tempi e trasferimenti nelle indicazioni dei luoghi, 
esulano dalle consuetudini della lingua e assumono l’apparenza di solecismi». 



Stefano Novelli 

  
- 32 - 

 
2) ἃ δὲ τούτοις ἐπιφέρει, σκολιὰ καὶ δυσπαρακολούθητα καὶ τὰς τῶν 
σχηματισμῶν πλοκὰς σολοικοφανεῖς ἔχοντα (Dion. Hal. Thuc. 29.1-3)43 
 
3) Σημείωσαι δ᾽ ἐνταῦθα τὸ ἀκατάλληλον τῆς συντάξεως καὶ σολοικοειδὲς 

(Eusth. in Il. 1.146.20)44 
 
In questa serie di luoghi appare anzitutto rimarchevole che la figura ‘dall’aspetto di 
solecismo’ sia associata tanto alla nozione di cambiamento o sostituzione (ἐναλλαγή 
/ ἐναλλάσσω / ἀλλοίωσις), quanto al concetto di coerenza interna (τὸ κατάλληλον), 
di consequentia (ἀκολουθία / ἀκολουθεῖν / ἀκολούθως) e del suo contrario 
(σχῆμα ἀσύντακτον). Tale contiguità pare confermata anche dall’esame di altri due 
passi del Tucidide di Dionigi. 

Nel primo, egli afferma che lo storico è meno apprezzabile (χείρων):  
 

ὅταν ἐκτρέψῃ τὴν διάλεκτον ἐκ τῆς συνήθους ἐπὶ τὰ ξένα ὀνόματα καὶ 
βεβιασμένα σχήματα, ὧν ἔνια σολοικισμῶν παρέχεται δόξαν (Thuc. 33.2)45   

 
Nel secondo, invece, raccomanda di non ammirare né imitare:  
 

τὰς δὲ αἰνιγματώδεις καὶ δυσκαταμαθήτους καὶ γραμματικῶν ἐξηγήσεων δεομένας 
καὶ πολὺ τὸ βεβασανισμένον καὶ τὸ σολοικοφανὲς ἐν τοῖς σχηματισμοῖς 
ἐχούσας (Thuc. 55.15-18)46 

 
Qui le espressioni ἔνια σολοικισμῶν παρέχεται δόξαν e τὸ σολοικοφανές sono 
entrambe abbinate al concetto di ‘forzatura’ (βεβιασμένα σχήματα / πολὺ τὸ 
βεβασανισμένον), secondo una formulazione del tutto simile, nel lessico e nella 
struttura sintattica, a quella già registrata per gli σχήματα ἀνακολούθητα: 
  
κατὰ τὴν ἐξαλλαγὴν τῶν σχηματισμῶν τῶν ἀνακολούθων καὶ βεβιασμένων 
ἐνοχλοῦντα τὰς ἀκοάς (Thuc. 42.6 s.)47 
 
Ma la figura ‘simile al solecismo’ e il concetto di anacoluto vedono sancita la loro 
patente affinità da un’ulteriore e decisiva associazione. Se in alcuni dei luoghi presi 
in esame, infatti, lo σχῆμα σολοικοφανές ricorre insieme all’idea di incongruenza, 
designata dalla coppia τὸ ἀκατάλληλον / ἡ ἀκαταλληλία, questa risulta in strettis-
simo rapporto anche con la nozione di ἀνακολουθία. Ciò appare comprovato da al-

 
43  «Frasi aggiunte a queste che presentano espressioni ambigue, difficili da seguire e intrecci di figu-

re dall’aspetto di solecismo». 
44  «Da notare in questo passo un’incongruenza della sintassi e una forma di solecismo». 
45  «quando piega il linguaggio usuale fino allo straniamento e alle figure forzate, alcune delle quali 

hanno le sembianze di solecismi». 
46  «le espressioni enigmatiche, difficili da comprendere, necessitano di spiegazioni dei grammatici e 

per lo più presentano figure retoriche molto tormentate e simili al solecismo». 
47  Vd. supra.  



Anacoluti e anomalie sintattiche 

  
- 33 - 

cuni passaggi ancora di Dionigi di Alicarnasso, fra cui basti ricordare quanto annota 
in merito a Thuc. 2.39.1-548: 
 
Ἡ δὲ παρὰ τοὺς χρόνους τῶν ῥημάτων ἐκβεβηκυῖα τὸ κατάλληλον φράσις τοιαύτη τίς 
ἐστι· [...] ἀκόλουθον δ᾽ ἂν ἦν, εἰ συνέζευξεν τῷ “ἐθέλοιμεν” τὸ “περιέσται” (de Thuc. 
idiom. 12.1-10)49 
 
Riepilogando, qual è allora il tipo di rottura sintattica evocato dal binomio 
ἀνακολουθία / τὸ σολοικοφανές? Esso denota un’unica forma di anacoluto o si 
riferisce a una più ampia serie di fenomeni fra loro comunque molto simili?  

L’indagine comparata condotta su σχῆμα ἀνακόλουθον (ἀνακολούθητον), 
σχῆμα σολοικοφανές (σχηματισμὸς σολοικοφανής) e sull’antonimo τὸ 
κατάλληλον, dopo aver delineato tratti distintivi e campi di applicazione affi-
ni, sembra far propendere per la seconda soluzione.  

In base ad essa questi termini individuerebbero non solo l’‘errore’ relativo al mu-
tamento di persona, numero, genere e tempi verbali (cf. Dion. Hal. de Thuc. idiom. 
12.1 s.), ma più in particolare la ‘scorrettezza’ determinata dal cambiamento di caso: 
 

«γέγονεν δὲ καὶ παρὰ τὰς πτώσεις σχηματισμὸς ἀκατάλληλος ἐπὶ μὲν γὰρ τῆς 
γενικῆς πτώσεως ἐξενήνοχεν τό τε μετοχικὸν ὄνομα τὸ “μενόντων”καὶ <τὸ> 
ἀντονομαστικὸν τὸ “ἡμῶν”, ἐπὶ δὲ τῆς δοτικῆς τὸ “ὑποχωρήσασιν”· οἰκειότερον δ᾽ 
ἦν καὶ τοῦτο κατὰ τὴν αὐτὴν ἐξενηνέχθαι πτῶσιν». (Dion. Hal. de Thuc. idiom. 
12.15-20)50. 

 
Che questo tipo di figura possegga al contempo una specifica autonomia è però 
testimoniato dalla creazione ad hoc del termine tecnico ἀντίπτωσις, forgiato dai 
grammatici per illustrare il passaggio da un caso obliquo a un altro, oppure la 
sostituzione di un caso obliquo con uno diretto e viceversa. In questo senso, paiono 
sufficientemente rappresentativi l’esegesi di Eustazio ad Il. 2.601.21: 
 

«Δύναται δὲ θεραπευθῆναι τὸ σολοικοειδὲς ἢ δι᾽ ἀντιπτώσεως, ὡς εἴτις εἶπεν “εἰ 
νῶϊν προφανείσαιν γηθήσει”, ἀντὶ τοῦ ἡμῶν φανεισῶν...»51 

 
48  «καίτοι εἰ ῥᾳθυμίᾳ μᾶλλον ἢ πόνων μελέτῃ καὶ μὴ μετὰ νόμων τὸ πλέον ἢ τρόπων ἀνδρείας 

ἐθέλομεν κινδυνεύειν, περιγίγνεται ἡμῖν τοῖς τε μέλλουσιν ἀλγεινοῖς μὴ προκάμνειν». 
49  «l’enunciato che si allontana dalla congruenza nell’uso dei tempi verbali è per esempio questo; 

[...] sarebbe invece stato grammaticalmente conseguente se a “ἐθέλοιμεν” avesse unito 
“περιέσται”». Argomentazioni affini si leggono anche in Apollonio Discolo: Ἀλλὰ πάλιν πᾶν 
ἀκατάλληλον ἔχει ἐπανόρθωσιν διὰ τοῦ ἀκολούθου σχήματος. εἴπερ οὖν σολοικισμὸς τὸ 
“ἑαυτοὺς ὑβρίζομεν”, τί τὸ ἐπανορθοῦν τὸ σχῆμα; φήσει τις τὸ “ἡμᾶς ὑβρίζομεν” (Synt. 

2.2.270.8-10): «Ma ogni incongruenza può essere corretta grazie a un costrutto regolare e 

conseguente; se dunque un solecismo è “noi facciamo violenza a se stessi”, qual è la forma corret-
ta? Si dirà “noi ci facciamo violenza”». 

50  «si verifica una configurazione incongruente anche riguardo ai casi; infatti ha messo in genitivo 
l’elemento participiale “μενόντων” e il pronominale “ἡμῶν”, mentre in dativo “ὑποχωρήσασιν”; 
sarebbe stato invece più appropriato porre anche questo nello stesso caso». 

51  «Si può porre rimedio a un’espressione simile a un solecismo o attraverso il cambiamento di caso 
(antiptosi), come se si dicesse “se si rallegrerà per noi due che gli siamo apparse davanti”, invece 
di “essendogli apparse noi”...». 



Stefano Novelli 

  
- 34 - 

 
e lo schol. ad Eur. Med. 56-58: 
 

ἐγὼ γὰρ ἐς τοῦτ᾽ ἐκβέβηκ᾽ ἀλγηδόνος 
ὥσθ᾽ ἵμερός μ᾽ ὑπῆλθε γῇ τε κοὐρανῷ  
λέξαι μολούσῃ δεῦρο δεσποίνης τύχας 

 
“λέξαι μολούσῃ” τὸ σχῆμα σολοικοφανὲς διὰ τὴν ἐναλλαγὴν τῆς πτώσεως. 
“μολούσῃ” γὰρ ἀντὶ τοῦ μολοῦσα. AB

52
 

 
Il fenomeno però delimita ulteriormente i suoi contorni, coincidendo, in modo ancor 
più circoscritto, con l’uso del nominativo in luogo tanto dell’accusativo che del ge-
nitivo e del dativo. Così infatti lo scoliasta ad Thuc. 8.8.2.2-4 (ὁ δὲ Ἆγις ἐπειδὴ 
ἑώρα τοὺς Λακεδαιμονίους ἐς τὴν Χίον πρῶτον ὡρμημένους, οὐδ᾽ αὐτὸς ἄλλο τι 
ἐγίγνωσκεν, ἀλλὰ ξυνελθόντες ἐς Κόρινθον οἱ ξύμμαχοι ἐβουλεύοντο), annota-
va: «“ξυνελθόντες”: σολοικοειδές, οὐ σόλοικον τυγχάνει, ἀντὶ ξυνελθόντων δὲ κεῖται 
ξυμμάχων» (schol. in Thuc. 8.8.2 Hude)53 
 
Una trattazione più ricca e particolareggiata è infine offerta dal grammatico Lesbo-
natte (I-II d. C.), che così descrive la ricca fenomenologia della μετοχὴ τῶν 
πτώσεων, differenziata al suo interno in figurae per così dire ‘retorico-dialettali’: 
 

Ἀσιανόν, μᾶλλον ἐπιχωριάζον τοῖς ἐπὶ Σικελίας Ἕλλησιν. γίνεται δ᾽ 
οὕτω·συνηρτημένην ἔχον ὁριστικοῖς ῥήμασιν <τὴν αἰτιατικὴν> ἀντὶ ὀρθῆς· “εἰ 
θέλεις ἀναστάντα κλεῖσαι τὴν θύραν” ἀντὶ τοῦ ἀναστά<ς>, “ἀπελθόντα 
λούσασθαι” ἀντὶ τοῦ ἀπελθών. Ἐναντίον δ᾽ ἂν εἴη τούτῳ τῷ σχήματι <τὸ 
Ἀργολικόν>, ὃ ἔμπαλιν ἔχει τὴν μετοχὴν ἐπὶ ὀρθῆς πτώσεως ἀντὶ αἰτιατικῆς, οἷον 
εἴ τις εἴποι “λέγεται Ἀλέξανδρον τὸν Μακεδόνα τρῶσαι τοὺς Πέρσας ἐλθὼν εἰς 
χωρίον τῆς Περσίδος” ἀντὶ τοῦ ἐλθόντα. […] Ἀττικόν ἐστι τὸ ἀντὶ γενικῆς τῇ 
εὐθείᾳ χρῆσθαι, οἷον (Μ 73) “δύο σκόπελοι, ὁ μὲν εἰς οὐρανὸν ἱκάνει” ἀντὶ τοῦ 
δύο σκοπέλων, καὶ (Π 317) “Νεστορίδαι δ᾽ ὁ μὲν οὔτασ᾽ Ἀτύμνιον” ἀντὶ τοῦ τῶν 
Νεστοριδῶν (De fig. 23a ss.)54

 

 
52  La possibilità che al secondo verso il μʼ dei codici rinvii al dativo del pronome personale, e non 

all’atteso με, urta sia contro la rarità dell’elisione della terminazione -οι, sia contro la comune 
costruzione di ἐπέρχομαι con l’accusativo.  

53  Un caso analogo è quello delineato dal commento ancora di Eustazio a Hom. Ω 364 s.: οὐδὲ σύ γ᾽ 
ἔδεισας μένεα πνείοντας Ἀχαιούς, / οἵ τοι δυσμενέες καὶ ἀνάρσιοι ἐγγὺς ἔασι; Questa la chiosa 
relativa: Σημείωσαι δ᾽ ἐνταῦθα τὸ ἀκατάλληλον τῆς συντάξεως καὶ σολοικοειδὲς, ἐν τῷ, 
καὶ μὲν δυσμενέες καὶ ἀνάρσιοι. καὶ μὲν τοῖς, ὄπιδος κρατερὸν δέος. ἐχρῆν γὰρ εἶναι κατὰ 
δοτικὴν πτῶσιν, καὶ μὲν δυσμενέεσσι καὶ ἀναρσίοις ὄπιδός ἐστι δέος (in Il. 1.146.20 ss.). 

54
  «lo schema asiano, piuttosto comune presso i Greci di Sicilia, consiste in questo: in luogo del 

nominativo presenta l’accusativo riferito a verbi all’indicativo: “se, levandoti in piedi 
(ἀναστάντα), vuoi chiudere la porta”, in luogo di “ἀναστάς […]; opposto a questa figura sarebbe 
lo schema argolico, che al contrario presenta il nominativo al posto dell’accusativo, come se uno 
dicesse “si afferma che Alessandro il Macedone abbia sconfitto i Persiani una volta giunto 
(ἐλθών) nella regione della Perside”, al posto di “ἐλθόντα”) […]; lo schema Attico consiste inve-
ce nell’uso del nominativo in luogo del genitivo, come per esempio in M 73: due rocce (δύο 
σκόπελοι), una (ὁ μέν) raggiunge il cielo…, invece di δύο σκοπέλων, etc.”». Ma 
l’esemplificazione continua: καὶ πάλιν (ι 462-3) “ἐλθόντες δ᾽ ἠβαιὸν ἀπὸ †σπειο† γλαφυροῖο 



Anacoluti e anomalie sintattiche 

  
- 35 - 

 
Accanto allo σχῆμα Ἀσιανόν, che come abbiamo visto consiste nella sostituzione 
del nominativo con un ‘irregolare’ accusativo (“εἰ θέλεις ἀναστάντα κλεῖσαι τὴν 
θύραν” ἀντὶ τοῦ ἀναστάς), fra le summenzionate tipologie acquista particolare ri-
lievo lo σχῆμα Ἀργολικόν, con cui si fa riferimento alla presenza del nominativo in 
luogo dell’accusativo previsto dai normali accordi sintattici: ne è un esempio famoso 
Β 350-3, nominativo assoluto divenuto paradigmatico in tutte le grammatiche a par-
tire almeno dalla metà del Settecento: 
 

Φημὶ γὰρ οὖν κατανεῦσαι ὑπερμενέα Κρονίωνα 
ἤματι τῷ ὅτε νηυςὶν ἐν ὠκυπόροισιν ἔβαινον 
Ἀργεῖοι Τρώεσσι φόνον καὶ κῆρα φέροντες 
ἀστράπτων ἐπιδέξιʼ, ἐναίσιμα σήματα φαίνων55. 

 
Al v. 353 i participi ἀστράπτων e φαίνων, rilevati dall’asindeto e dalla dislocazione 
polare, specificano il soggetto dell’infinitiva come se al v. 350 occorresse 
un’espressione quale κατένευσε Κρονίων56. 

A questo caso se ne possono associare molteplici altri offerti dalla tragedia classi-
ca, fra cui sia sufficiente richiamare Aesch. Cho. 520 s. ed Eur. IT 947 s. 

Nel primo: 
 

τὰ πάντα γάρ τις ἐγχέας ἀνθʼ αἵματος ἑνός – μάτην ὁ μόχθος· ὧδʼ ἔχει λόγος57, 
 

il participio ἐγχέας rimane sospeso, poichè l’apodosi in forma implicita non è segui-
ta, come ci si attenderebbe, da un presumibile μάτην πόνει («invano si affatichereb-
be»), bensì ad essa è paratatticamente giustapposta la frase nominale, di patente te-
nore gnomico, μάτην ὁ μόχθος58. 

 
πρῶτος ὑπ᾽ ἀρνειοῦ {ἐ}λυόμην” ἀντὶ τοῦ ἐλθόντων δὲ ἡμῶν. τῶν δ᾽ αὐτῶν ἐστι καὶ τὸ ἀντὶ 
πλαγίων συντάξεων ὀρθαῖς χρῆσθαι, οἷον “Ἀλκιβιάδης ὀφθεὶς ἀνέστρεψαν Λακεδαιμόνιοι” 
ἀντὶ τοῦ Ἀλκιβιάδου ὀφθέντος. (13b.8 23a). Sempre in riferimento alla lexis epica, Ps.-Plut. VH 

551 individua fra gli σχήματα omerici il noto exemplum di Β 350-3 (ma vd. infra) 
55  «Dico infatti che assentì il molto possente Cronide in quel giorno, in cui sulle navi dal rapido cor-

so andavano gli Argivi ai Troiani portando morte e sventura, folgorando verso destra, propizi se-
gni mostrando». Il passo iliadico è richiamato da Schwyzer 1966, GG II 705, e prima di lui da 
Matthiae 1834, 1396 n. 2, Viger 1834, I 897 e Gildersleeve 1900, 3. 

56  Un altro chiaro esempio è offerto dal fr. 36 Dg². di Ipponatte: κατέφαγε δὴ τὸν κλῆρον ὥστε χρὴ 
σκάπτειν / πέτρας ὀρείας, σῦκα μέτρια τρώγων / καὶ κρίθινον κόλλικα, δούλιον χόρτον «di-
vorò completamente l’eredità; cosicché deve zappare pietre montane divorando con parsimonia 
fichi e pane d’orzo, servile cibo»: in questo caso, la forte incongruenza tra χρὴ σκάπτειν ed il 
nominativo τρώγων ha indotto molti ad emendare senza necessità il testo, introducendo il ‘previ-
sto’ accusativo τρώγοντα oppure un copulativo καὶ τρώγειν: ampio dossier in Degani 1991, 51 e 
Degani 2005, 51 (= 1977, 51), che difende contro Bergk, Hermann, Schneidewin e altri la plausi-
bilità del participio tràdito.  

57  «uno, pur versando tutto quanto in cambio / di una sola goccia di sangue – è vana fatica; così sta il detto». 
58  Malgrado l’uniformità timbrica determinata dalla sequenza omoteleutica in sibilante, accentua 

l’effetto di rottura sintattica sia la forte interruzione dopo ἑνός, in enjambement con αἵματος e in 
rapporto antonimico rispetto all’altrettanto incipitario τὰ πάντα, sia la cesura eftemimere dopo 
μάτην ὁ μόχθος, che appare a sua volta rafforzata dalla contigua presenza della formula prover-
biale ὧδʼ ἔχει λόγος, altrettanto secca e analogamente pentasillabica. 



Stefano Novelli 

  
- 36 - 

Obbedisce al medesimo pattern anche il secondo:  
 

ἐλθὼν δʼ ἐκεῖσε, πρῶτα μέν μʼ οὐδεὶς ξένων 
ἑκὼν ἐδέξαθʼ, ὡς θεοῖς στυγούμενον59 

 
Qui l’anacoluto è reso ancora più aspro dal cambiamento del soggetto, giacché dopo 
ἐλθὼν, il cui referente è un sottinteso ἐγώ, subentra la nuova proposizione μʼ οὐδεὶς 
ξένων... ἐδέξαθʼ60. 

 
In ragione di questi dati, dunque, le informazioni offerte dall’erudizione antica la-
sciano emergere i seguenti elementi: 
 

a) se si esclude un rapido accenno al σολοικίζειν, tra le fonti della dottrina manca 
all’appello la Retorica aristotelica61;  

b) fra gli esempi, non vengono mai assunti a modello passi tragici o comici, raris-
simamente brani lirici: al contrario, essi appartengono quasi in toto ai generi narrati-
vo-espositivi di maggiore paradigmaticità e fruibilità retorico-didattica, ovvero epi-
ca, storiografia e oratoria;  

c) contestualmente, se molti luoghi sono chiamati in causa per illustrare un evi-

tandum, una scorrettezza da bandire per non incorrere nell’asapheia, da essi si rica-
va una costante: a una struttura di superficie fluida o svincolata dalle convenzioni 
sintattiche risponde sempre una struttura profonda perfettamente perspicua.  

 
Da ciò sembra potersi evincere che l’anacoluto non solo non pregiudica i presuppo-
sti minimi della comunicazione in quanto presunto e inaccettabile vitium, ma obbe-
disce a un modello di formalizzazione sintattica semplicemente diverso da quello 
prescritto dal codice linguistico standard, che la competenza dei parlanti ammette 
come nuovo tipo di grammaticalità e possibile risorsa espressiva scaturente 
dall’intrinseca creatività del linguaggio.  

Ma per approfondire l’analisi del fenomeno e le sue plurime manifestazioni, pare 
proficuo ripercorrere la storia dell’anacoluto dalla dottrina rinascimentale fino alla 
manualistica a noi contemporanea.  

 

L’inconsequentia nei tempi moderni, ancora fra grammatica e retorica 
 
Dopo gli scritti umanistici di Lascaris, fra gli strumenti scientifici in uso nel Cinque-
cento è naturale richiamare il lessico dello Stephanus che, senza discostarsi dalle de-
finizioni fornite dalla precettistica sopra escussa, così chiosava sotto il lemma 
ἀνακολουθία:  
 

 
59  «una volta giunto lì in quei luoghi, nessuno degli abitanti, poiché ero odiato dagli dèi, mi accolse 

volentieri» (chi parla è Oreste). 
60  Il nominativus pendens è sottolineato anche nel recente commento di Kyriakou 2006, 307. 
61  Cf. 1407b 18, dove l’autore riscontra un solecismo nell’incipit del syngramma eracliteo, aporetico 

nella sintassi e più precisamente circa il referente determinato da ἀεί: τοῦ δὲ λόγου τοῦδε ἐόντος 
ἀεὶ ἀξύνετοι γίνονται ἄνθρωποι. 



Anacoluti e anomalie sintattiche 

  
- 37 - 

«inconsequentia, ut ἀνακολουθία orationis, quum structura sequentium non respondet 
structurae praecedentium: aut quum ea quae dicuntur, non respondent illis, quae iam 
dicta sunt [...] Si fingere verba liceat, ἀνακόλουθος, Incohaerens, et Ἀνακολουθία, 
Incohaerentia, posse reddi existimo»62. 

 
Un secolo dopo, e a distanza di trent’anni dalla pregevole opera di Weller (1630)63, 
un cenno importante merita quanto prescritto dalla Grammaire de Port-Royal che, 
benché corredato di imprecisioni e citazioni da autori non sempre rappresentativi64, 
segna un passo decisivo nell’analisi della morfologia comparata: qui gli autori65, in 
ossequio ai principi del razionalismo e della logica cartesiani, non parlano espressa-
mente di anacoluto, ma nella sezione dedicata alle «figures de construction» men-
zionano la sillessi e osservano: 
 

«Ma, dato che gli uomini seguono spesso più il senso dei propri pensieri che le parole 
di cui si servono per esprimerli, e che spesso per brevità essi eliminano qualcosa del 
discorso, oppure mirando alla grazia, essi vi lasciano qualche parola che pare super-
flua, o ne invertono l’ordine naturale, per tutto questo essi hanno introdotto quattro 
modi di parlare, che si dicono figurati, e che sono come altrettante irregolarità nella 
grammatica, benché talvolta costituiscano delle perfezioni e  delle bellezze nella Lin-
gua. Quello che si accorda più con i nostri pensieri che con le parole del discorso si di-
ce SILLESSI o Concezione…»66. 

 
Eccettuate quindi alcune sparse annotazioni contenute nelle più ragguardevoli edi-
zioni della seconda metà del Settecento67, la prima trattazione parzialmente organica 
del fenomeno si deve, nello stesso anno 1834, a Viger e Matthiae.  

Del primo esce infatti, a Lipsia, la riedizione di un testo pubblicato nel 1627, il 
De Praecipuis graecae dictionis Idiotismis, implementato delle fondamentali note 
degli olandesi Hoogeven e Zeune, ma soprattutto impreziosito dall’intervento critico 
di G. Hermann. Rispetto alle opere precedenti, esso contiene numerose indicazioni 
teoriche che, definendo il vitium sintattico come «attractioni oppositum», distinguo-

 
62  Cf. TGL, II, 411. Subito dopo, e più direttamente orientata dall’autorità di Erasmo, segue la descri-

zione del neutro ἀνακόλουθον s.v. ἀνακόλουθος: «inquit Erasm., est vitium orationis, quando non 
redditur quod superioribus respondeat, ut si in oratione ponatur μὲν, et non sequitur δέ». 

63  Non meno preziose, per quando insufficienti soprattutto in ordine alla sezione dedicata alla Sin-

tassi, le Animadversiones ad Welleri Grammaticam di J.F. Fischer (la quarta edizione, postuma, 
risale al 1801).  

64  Una critica non esente da compiaciuto sarcasmo in Blomfield 1821, Préface, v, almeno in parte 
ridimensionata da Gail – Longueville 1834, apud Matthiae 1834, in calce alla medesima pagina. 

65 Ovvero Antoine Arnauld e Claude Lancelot. 
66  Simone 1969, 78. 
67  A cui è doveroso aggiungere l’ultima sezione della sintassi redatta da Primisser sullo scorcio del 

secolo, che contiene una stringata, ma non inutile analisi di alcuni passi prosastici sufficientemen-
te significativi: «Denique etiam in summis auctoribus sententiae & periodi occurrunt, quarum par-
tes non legitime cohaerent, vel ubi nova constructio inchoatur, priore nondum absoluta. Hoc ano-
maliae genus graece το ανακολουθον appellatur, quod latine inconsequentiam vel interruptionem 

dixeris […]. E.g. τοις Συρακουσιοις καταπληξις ουκ ολιγη εγενετο, ὁρωντες… ad litteram: 
Syracusiis terror non exiguus extitit, videntes… ubi scribendum erat ὁρωσι, videntibus. Sed auc-
tor non ad illa verba, sed tantum ad eorum mentem attendebat, quae est: οι Συρακουσιοι ουκ 
ολιγον κατεπληγασαν, Syracusii non oarum perterriti sunt» (Primisser 1796, 182).  



Stefano Novelli 

  
- 38 - 

no gli «anacolutha» propriamente detti da quelli «rhetorica», pertinenti ad ogni lin-
gua e non agli esclusivi idiomata del greco68. Isolati dunque alcuni esempi poetici 
riconducibili alla sillessi, Viger evidenzia la stretta affinità di questi costrutti con 
l’ellissi: questa coincide spesso con l’omissione di una negazione o con quella di 
una preposizione richiesta dalle norme grammaticali, a favore di una reggenza diret-
ta verbo+sostantivo69. 

Matthiae è invece autore di una Griechische Grammatik, tradotta in francese da 
Gail e Longueville con il titolo, significativamente arricchito di un aggettivo di e-
splicita derivazione kantiana, di Grammaire raisonnée de la langue grecque.  

Prima di commentare le varie forme di anacoluto, gli autori precisano il campo 
d’indagine, osservando: 

 
«Les meilleurs écrivains grecs négligent fort souvent la construction conforme à la lo-

gique rigoureuse ou introduite d’ailleurs par l’usage, autrement, le rapport des mots 
d’une proposition, soit pour ajouter plus de force et de relief à une expression [...], pour 
aider à la clairté, ou pour donner à leur discours l’aisance et la liberté de ton du lan-

gage familier, et le revêtir d’un coloris aimable et gracieux». 
 

La ‘negligenza’ nell’articolazione del discorso assume quindi la forma di «infrac-
tions aux reglès [...] de la syntaxe grammaticale ou logique», che hanno la loro ori-
gine «non pas dans une méprise, mais dans une intention de l’écrivain, et elle ren-
ferme toujours quelque cause particulière»70. 
 
68  Rispetto a questa distinzione, Hermann polemizza contro la grammatica di Ph.K. Buttmann 

(1792), che a suo dire elenca a torto una serie di costrutti anacolutici di tipo ‘retorico’, determinati 
«a motu animi, vel ab arte oratoris, [...], vel a denique negligentia». Ma, già a parere di Gail-
Longueville 1831, cade non meno in fallo lo stesso Hermann quando include nella categoria 
dell’inconsequentia esempi come Aesch. Cho. 22 χοὰς προπομπός, dove il sintagma riflette la 
peculiarità morfologica del nomen agentis di esprimere la piena idea verbale (dopo Pasquali 
19852, Garvie 1986, 55 e Untersteiner 2002, 169, vd. il puntuale commento di Citti 2006, 29 s.).  

69  Meno convincente è tuttavia l’identificazione dell’anacoluto con una troppo generica «consociatio 
diversorum numerorum», documentata tramite strutture diffusissime sia in poesia che in prosa, 
quali la sequenza plurale maiestatis+participio congiunto al singolare e simili. Non meno critica-
bile è l’accostamento dell’inconsequentia ad una «multitudo loquutionum, quae ex duabus formu-
lis nunc ita conflatae sunt, ut utraque, omissa altera, recte se habeat».  

70  Queste ‘infrazioni’ sono distinte secondo quattro forme principali: 1) «quand le membre principal 
est interrompu par une parenthèse», per cui sono però addotti paralleli esclusivamente prosastici 
(fra essi Hdt. 6.137.1 Πελασγοὶ ἐπείτε ἐκ τῆς Ἀττικῆς ὑπὸ Ἀθηναίων ἐξεβλήθησαν, εἴτε ὦν δὴ 
δικαίως εἴτε ἀδίκως τοῦτο γὰρ οὐκ ἔχω φράσαι, πλὴν τὰ λεγόμενα, ὅτι Ἑκαταῖος μὲν ὁ 
Ἡγησάνδρου ἔφησε ἐν τοῖσι λόγοισι λέγων ἀδίκως: «i Pelasgi, dopo che furono cacciati 
dall’Attica giustamente o ingiustamente che fosse; su questo non so dire se non ciò che si 
racconta, cioè che Ecateo, figlio di Egesandro, ne parlò nelle sue storie dicendo “ingiustamente”»; 
questo il commento relativo: «Ici, jusqu’à la fin du chapitre, ταῦτα δὲ Ἀθηναῖοι λέγουσι, suit une 
parenthèse, τοῦτο γὰρ οὐκ ἔχω φράσαι, etc., laquelle renferme les differentes causes assignées à 
cette expulsion, puis, au chap. 138, reprend la phrase interrompue, οἱ δὲ Πελασγοὶ οὗτοι, etc»); 
2) «quelque fois une parenthèse est cause que la partie de la proposition principale qui la suit, s’y 
rattache aussi par la construction, et en continue la marche». Questo tipo di deviazione sintattica, 
peraltro non infrequente soprattutto in poesia, è illustrato da passi derivanti dalla tragedia e dalla 
storiografia: nello specifico, Soph. Tr. 1238 ἀνὴρ ὅδʼ, ὡς ἔοικεν, οὐ νεμεῖν φθίνοντι μοῖραν 
(«pour οὐ νεμεῖ, ou comme s’il y avait, ἀνὴρ ὅδʼ ἔοικεν οὐ νεμεῖν»: ibid.) e Hdt. 4.5.1 ὡς δὲ 
Σκύθαι λέγουσι, νεώτατον ἁπάντων ἐθνέων εἶναι τὸ σφέτερον, τοῦτο δὲ γενέσθαι ὧδε («come 



Anacoluti e anomalie sintattiche 

  
- 39 - 

Ancora più ricco ed analitico il quadro offerto da Kühner-Gerth, AGGS II 588-91, 
che a mio giudizio non rende però pienamente conto della multiformità del fenome-
no, rigidamente declinato, sulla parziale scorta di Viger 1834, 894 ss., in anacoluti 
‘grammaticali’ (Erodoto)71, ‘retorici’ (Tucidide)72, e quelli verosimilmente imputabili 
a «trascuratezza e disattenzione» della persona loquens (Platone). Se non pare infatti 
fuor di luogo affermare che «è la vivacità dell’immaginazione che fa dimenticare a 
colui che sta parlando la costruzione iniziale, facendogli fissare nella mente soltanto 
l’oggetto del discorso, ma non la sua forma», quantomeno riduttive risultano asser-
zioni secondo cui Erodoto, «non preoccupandosi di una rappresentazione plasmata 
secondo le precise leggi della grammatica, racconta ai Greci, in uno stile naturale, 
sciolto e rilassato, le grandi opere dei suoi connazionali, secondo l’esempio dei suoi 
predecessori, i logografi»73. Altrettanto poco condivisibile la conclusione, in base 
alla quale «l’uso frequente degli anacoluti risulta derivante dallo spirito della sua 
storia e dalla forma narrativa infantile»74.  

Impiantata su medesime coordinate teoriche, la suddivisione elaborata da 
Schwyzer 1966 (GG II 704 ss.) mette in luce alcuni elementi di notevole rilevanza, 
fra i quali spicca l’assunto secondo cui l’interruzione sintattica è intesa come riflesso 
della naturalezza propria della lingua quotidiana, contraddistinta dal predominio del 
momento psicologico sul livello grammaticale, che vede la densità concettuale tra-
dursi in una forte tendenza alla brevitas e all’ellissi.  

Accanto infine alla documentazione raccolta da Richter 1827-28 e Wannowski 
1835 su Omero75, e da Laun 1831 e Brinkmann 1882 su Aristofane76, fra le monogra-

 
affermano gli Sciti, il loro è il più recente di tutti i popoli, e nacque nel seguente modo […]»); 3) «un 
auteur quelquefois, sans prendre occasion d’une parenthèse, abandonne tout-à-coup l’ordre de con-
struction par lequel il avait commencé, pour en adopter un autre, ce qui produit dans le style de la 
varieté, de la vivacité de l’expression»: il passo chiamato in causa è quello offerto da Xen. Cyr. 4.6.3 
ὃς γὰρ ἦν μοι μόνος καὶ καλὸς […], τοῦτον ὁ νυνὶ βασιλεὺς οὗτος, καλέσαντος τοῦ τοτε 
βασιλέως, […] ἐγὼ μὲν ἀπεπεμψάμην, ὁ δὲ νῦν βασιλεὺς ἐπὶ θήραν αὐτὸν παρακαλέσας («co-
stui era infatti per me..., questi, l’attuale re, avendolo chiamato il re di allora, ... io lo inviai... 
l’attuale re, invece, avendolo convocato...»); 4) infine, «le passage à la construction avec le participe, 
ou de celle-ci à la construction avec un verbe à un temps défini»: a questa forma vengono ad es. ri-
condotti casi noti come Β 350-3 e Thuc. 7.47.2 νόςῳ τε γὰρ ἐπιέζοντο κατʼ ἀμφότερα, [...] καὶ τὸ 
χωρίον ἅμα, ἐν ᾧ ἐστρατοπεδεύοντο, ἑλῶδες καὶ χαλεπὸν ἦν (per καὶ τοῦ χωρίου ὄντος), τά τε 
ἄλλα ὅτι ἀνέλπιστα αὐτοῖς ἐφαίνετο (cf. G.-L. 1834, 1392 ss.). 

71  Su cui vd. anche, ancorché datata, la commentatio de anacoluthis Herodoteis di Melandi 1869. 
72  Cf. I 46 s. e la documentazione raccolta in Beltrami 1895. 
73  «unbekümmert um eine nach den Gesetzen der Grammatik sorgfältig gebildete Darstellungweise, 

nach dem Beispiele seiner Vorgänger, der Logographen, in einem ungekünstelten, losen und lo-
ckeren Stile den Hellenen die Grossthaten ihrer Landsleute erzählt» (K.-G., AGGS, II, 590). 

74  «aus dem Geiste seiner Geschichte, aus der kindlichen Erzählungsform» (K.-G., ibid.). 
75  Il primo estensore di una panoramica de praecipuis Graecae linguae anacoluthis, il secondo di un co-

spicuo saggio che indaga il fenomeno come uno dei tratti peculiari di anomalia poetica ed è articolato in 
tre sezioni principali, imperniate sulle costruzioni assolute di nominativo, genitivo e dativo. 

76  Piuttosto succinta e decisamente infruttuosa per l’approfondimento del concetto di rottura sintatti-
ca nell’epica arcaica appare la dissertazione di Laun (un regesto conciso e per la maggior parte 
dedicato a sequenze omeriche offre più recentemente Kakridis 1976, in cui si lasciano apprezzare 
le definizioni, e le relative illustrazioni, di «Regressive» e «Progressive Anakoluthie»: cf. in part. 
pp. 38 ss.); quella di Brinckmann analizza invece nelle sue varie configurazioni il concetto di li-
centia, concentrandosi a fondo sull’inconsequentia di generi, numeri, casi e persone nella lingua 



Stefano Novelli 

  
- 40 - 

fie rivolte all’anacoluto in tragedia, un approccio metodologicamente più con sape-
vole manifesta il lavoro di Uhle 1905 sulla lingua di Sofocle77. In esso si individuano 
cinque classi retorico-grammaticali, fra le quali le più pertinenti paiono 
l’«Anakoluthie der Stellung» e la «Größsere Anakoluthie», categoria cui vengono 
ricondotte asimmetrie della sintassi più specificamente sofoclee78. Ancorché partico-
larmente pregevole per l’abbondanza di loci similes, esso prospetta un alto numero 
di paralleli che, tuttavia, rispondono a moduli espressivi assolutamente ordinari, do-
ve l’incongruenza sintattica è accostata, quando non confusa, con semplici figurae 
come il pleonasmo o l’anafora.  

Pur dispiegando un notevole sforzo per l’identificazione e l’accorpamento dei di-
versi esempi secondo species, però, questi lavori condividono la quasi totale assenza 
di analisi filologiche circa i segmenti testuali di volta in volta presi in esame, mo-
mento naturalmente imprescindibile in circostanze che implicano discussione di va-
rianti, emendamenti, congetture e atetesi.  

Questa lacuna viene invece colmata, in misura tuttavia assolutamente parziale, da 
Berti 1930, autore di un diffuso articolo dedicato agli anacoluti squisitamente eschi-
lei. Malgrado l’intento, senza dubbio meritorio, di prendere in esame quasi tutte le 
forme di inconsequentia presenti nell’opera del tragediografo, con una particolare 
attenzione soprattutto verso la sintassi del nominativo, insufficiente e il più delle 
volte cursorio risulta il materiale esegetico esaminato, scarne le notae criticorum 
discusse, che non di rado si riducono all’esclusiva citazione dei due interpreti ed edi-
tori giudicati più autorevoli, ovvero Hermann e Wilamowitz79.  

In tempi più recenti, ad un incremento della documentazione e ad una più attenta 
analisi categoriale è corrisposta una difformità di opinioni circa lo statuto e la cara-
tura stilistica dell’anacoluto80. Configurandosi come rottura del nesso logico-
sintattico all’interno di un’espressione di pensiero, esso è giudicato ‘scorretto’ dalla 
grammatica normativa, viene cioè inteso come ‘rumore’ all’interno del sistema di 
comunicazione, un errore nel canale di collegamento, mentre il testo, d’abitudine, 
tende ad eliminare tutte «le deformazioni casuali»81. La linguistica testuale, al con-
trario, qualificando il tropo come ‘cambio di progetto’ nella strutturazione di un di-
scorso, ha riscattato l’anacoluto dall’accusa di irregolarità giacché esso – pur spez-
zando l’aspettativa rispetto al codice linguistico di riferimento per quanto concerne 
il piano morfologico e sintattico – non compromette mai a livello pragmatico la coe-
renza espressiva del contesto, requisito essenziale dell’efficacia di ogni tipo di co-
municazione:  

 
del commediografo; in maniera meno appropriata, per converso, viene inclusa nella stessa gamma 
di ‘deviazioni’ sintattiche anche l’epanalessi, che occupa il quinto e ultimo capitolo dell’opuscolo. 

77  Vd. anche Benloew 1847, Hartz 1865, Wrobel 1865, Freis 1870, Wrobel 1872 e Kock 1881. 
78  Le prime tre varietà sono le seguenti: «Doppelsetzung eines nominalen oder adverbialen 

Satzteiles», «Doppelsetzung eines Verbums» e «Doppeltgelfung eines Wortes oder Satzstückes». 
79  Infine, in più di un’occasione sembra poco persuasiva la scelta di declinare ulteriormente una 

classe anacolutica in sottogeneri non proprio autonomamente definiti e distinti, o quella di inclu-
dere all’interno dello stesso ‘insieme’ casi non immediatamente omologabili fra loro. 

80  In accordo con le scuole neoretoriche, l’anacoluto può essere inserito fra le metabole per detrac-

tionem e dunque associabile, per affinità tipologica, ad altre metatassi per «soppressione-
aggiunzione» quali la sillessi (cf. Gruppo μ 1976, 116 ss. e Mortara Garavelli 1988, 298 s.).  

81  Lotman 1972, 90. 



Anacoluti e anomalie sintattiche 

  
- 41 - 

 
«Voi ch’ascoltate in rime sparse il suono / di quei sospiri ond’io nudriva ‘l core / in su 
‘l mio primo giovanile errore /, quand’era in parte altr’uom da quel ch’io sono; / Del 
vario stile, in ch’io piango e ragiono… spero trovar pietà, nonché perdono»82. 

 
«Rita l’ho cacciata via; – Ma che faceva? – Tutti gli uomini, disse mia madre, non uno 
escluso, dentro casa e fuori, per un raggio di alcuni chilometri. Una ninfomane»83. 

 
Queste proposizioni costituiscono due tipi di anacoluto, ciascuno con proprie pecu-
liarità. Nel sonetto petrarchesco, l’allocutivo «Voi» propone in incipit una seconda 
plurale cui segue, dopo una catena di subordinate, una frase dotata di un nuovo sog-
getto alla prima persona singolare («spero»). Nel secondo caso, la deviazione dalla 
costruzione iniziale assume la forma della frase nominale e dell’aposiopesi, stilemi 
ben documentati in tutte le lingue letterarie, antiche e moderne84.  

Come può dedursi da questi e altri innumerevoli esempi, in poesia come in prosa 
pare dunque erroneo discriminare arbitrariamente talune manifestazioni come 
‘scorrette’. Ogni registro, infatti, presuppone proprie caratteristiche e quindi propri 
tratti stilistici. Si impone quindi l’ovvia considerazione che l’anacoluto può essere 
diretta conseguenza di una cosciente intenzionalità volta a riprodurre il livello 
informale e poco sorvegliato dell’oralità, oppure riflettere una fase linguistica in cui 
la struttura della frase sia oggettivamente «coerente»85, capace cioè di produrre un 
senso compiuto tramite l’adozione di solidi procedimenti logico-semantici, ma non 
perfettamente «coesa», rispettosa cioè delle dipendenze grammaticali e delle 
relazioni sintattiche tra le componenti del discorso, tradotte in rapporti di 
coordinazione, subordinazione etc. Com’è noto, analogamente all’esempio offerto 
nella tradizione italiana dalla paraipotassi dantesca86, questo avviene nella 
composizione omerica, dove l’articolazione del periodo non rispecchia ancora 
canoni espressivi formalizzati in saldi nessi ipotattici, ma il messaggio poetico viene 
veicolato da concatenazioni associative attraverso una costruzione di tipo 
essenzialmente paratattico, non di rado caratterizzata da sequenze che si segnalano 
per la loro ‘irregolarità’87.  

Da quanto finora argomentato, dunque, si possono trarre alcune considerazioni 
che appaiono, a mio avviso, ben più di una mera ipotesi interpretativa: soltanto in 

 
82  Canz. 1.1-7, vd. F. Petrarca, Canzoniere, Rerum Vulgarium Fragmenta, a c. di R. Bettarini, I, 

Torino 2005, 6: l’esempio ha visto riconosciuto valore paradigmatico in Serianni 1988, 451 e fa il 
paio con l’altrettanto classico «lei sa che noi altre monache, ci piace di sentir le storie per minuto» 
(cf. T. Di Salvo, A. Manzoni, Promessi sposi, IX 215 s.). 

83  Il passo è tratto dalla Noia di Moravia. 
84  Circa la reticentia, solecismo sintattico già analizzato da Demetrio (eloc. 103, 253 e 264) e docu-

mentato da Matthiae 1834, 1410 s., vd. Bardon 1943-44, 102-20, Lausberg 1969, 228 s., Hofmann 
1980, 172, Ricottilli 1984a e Ricottilli 1984b, passim (ma cf. anche Valesio 1986, 316-41). 

85  Utile documentazione in Simone 1994, 453-60.  
86  Elaborati rilievi sulle forme e la caratura stilistica dell’anacoluto, spesso «tutt’una cosa con la 

poesia di Dante», sono a firma di Wlassics 1974, 399-408 (qui p. 407).   
87  Irrinunciabile il rinvio a Chantraine, GH, II 351 ss. e in part. p. 323, dove si rimarca come la liber-

tà di construzione del participio porta alla conseguenza secondo cui spesso «deux nominatifs peu-
vent se suivre sans accord grammatical: σύν τε δύʼ ἐρχομένω, καὶ τε πρὸ τοῦ ὁ τοῦ ἐνόησεν» 
(“due che vanno assieme, l’uno vede a volte prima dell’altro”). 



Stefano Novelli 

  
- 42 - 

ossequio a un’ottica acritica che assuma la norma come fatto precostituito e non 
come fenomeno da problematizzare, l’anacoluto potrà essere ridotto a un semplice 
ἁμάρτημα, a una perturbazione grammaticale rispondente agli assetti di una sintassi 
ancora ‘ingenua’ che, procedendo per via preferibilmente giustappositiva e senza 
una chiara esplicitazione dei rapporti interfrasali, si limiti a riflettere la preminenza 
del momento psicologico su quello logico. Lungi invece da essere considerato un 
inaccettabile segno di obscuritas, una devianza da scartare come puro 
colloquialismo imitativo dell’immediatezza del parlato, esso dovrà essere inteso, 
secondo quanto documentano perspicui casi di inconsequentia presenti nella 
Kunstsprache di ogni tempo, ‘variabile’ di tipo diafasico connaturata alle 
potenzialità del linguaggio, nel quale la struttura profonda acquisisce e mantiene un 
ruolo primario rispetto a quella di superficie88.  

Come infatti testimoniano inequivoci esempi di sillessi e soprattutto di 
nominativo e accusativo assoluto89, nella sua natura di costrutto marcato esso è 
riconducibile ad affini fenomeni di topicalizzazione, tematizzazione o tema 
‘sospeso’90, copiosamente diffusi e stimati ammissibili in tutti i sistemi linguistici 
moderni. È infatti prevedibile che, per esprimere formalmente ad esempio la 
topicalizzazione, una lingua con una ricca morfologia flessiva come il greco antico 
possa ricorrere a strategie come il dis-agreement, ossia l’infrazione delle 
correlazioni morfosintattiche attese nella frase non marcata91.  

Non più allora marginalizzato entro l’insufficiente categoria di inconcinnitas, 
l’anacoluto si rivela figura di stile obbediente a una peculiare forma di testualità che, 
nella qualità di atto retorico creato a scopi consapevolmente artistici, assume i tratti 
di risorsa espressiva dotata di intrinseca efficacia argomentativa e non minore virtù 
di focalizzazione concettuale, capace dunque di caratterizzare il senso di una frase o 
la Stimmung di un’intera sezione narrativa, rappresentata tanto da un intenso blocco 
lirico quanto da una più piana sequenza dialogica. 
 
Cagliari  Stefano Novelli 
 

 

 
88  Limitatamente al greco, dopo la dissertazione di Hartz (1856), specificamente rivolta a Eschilo e 

Sofocle, vd. Matthiae 1834, 1391 ss., Viger 1834, I 897, Geisler 1845, Gildersleeve 1900, 3, Ha-
vers 1926, Havers 1928, passim, Soeteman 1943, Boon 1981, 271 ss., Adrados 1992, 76 s., 112, 
Simone 1994, 392 s., Novelli 1997, 6-120 (ora, più sinteticamente, Novelli 2006, 197-204) e No-
velli 2007; in campo precipuamente latino, cf. almeno Serbat 1988 (con bibliografia) e Hofmann 
– Szantyr 2002, 74-8 e 294. 

89  Attestati a partire dal vedico fino al latino imperiale, dall’ebraico della Genesi sino al greco neo-
testamentario e bizantino. 

90  Abitualmente dislocato a sinistra e accompagnato da ripresa pronominale tramite costituente cliti-
co o anaforico, con o senza preposizione in dipendenza verbale. 

91  Lo stesso non può dirsi per lingue come l’italiano o l’inglese che, provviste di ridotte risorse per 
l’accordo morfosintattico, ricorrono essenzialmente a manovre quali l’estraposizione e ante o pos-
posizione del costituente rispetto all’ordine non marcato. Sul concetto di marcatezza e di agreement 
la bibliografia è molto diversificata: per il primo, si vd. Croft 2003; per il secondo, sotto una facies 

tipologico-funzionale, fondamentale è il rimando a Corbett 1994, 54-60, Corbett 2006 e prima Mo-
ravcsik 1978, 331-74 e Barlow 1988 (una dossografia pressoché esaustiva è ora consultabile su 
http://www3.surrey.ac.uk/LIS/SMG/projects/agreement/agreement_bib_unicode.htm). 



Anacoluti e anomalie sintattiche 

  
- 43 - 

RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI 
 

 

Adrados 1992 
F.R. Adrados, Nueva Sintaxis del Griego Antiguo, Madrid 1992. 
 
Anderson 2000 
R.D. Anderson, Glossary of Greek Rhetorical Terms, Leuven 2000. 
 
Aujac 1991 
G. Aujac, Denys d’Halicarnasse, Opuscules rhétoriques, IV: Thucydide; Seconde lettre à 

Ammée, Paris 1991. 
 
Ax 1986 
W. Ax, Quadripertita ratio, in D.J. Taylor (ed.), The History of Linguistics in the Classical 

Period, Amsterdam 1987. 
 
Baratin 1989 
M. Baratin, La naissance de la syntaxe à Rome, Paris 1989. 
 

Barczat 1904 
W. Barczat, De figurarum disciplina atque auctoribus, Diss. Göttingen 1904. 
 
Bardon 1943-44 
H. Bardon, Le silence, moyen d’expression, REL 21-22, 1943-44, 102-20. 
 
Barlow 1988 
M. Barlow, A situated Theory of Agreement, New York 1988. 
 
Barthes 1970 
R. Barthes, L’ancienne rhétorique, Communications 16, 1970, 172-223. 
 
Barwick 1922  
K. Barwick, Remmius Palaemon und die Römische ars grammatica, Leipzig 1922. 
 
Barwick 1957 
K. Barwick, Probleme der stoischen Sprachlehere und Rhetorik, ASAW 49, 3, Leipzig 
1957. 
 
Beltrami 1895 
A. Beltrami, De anacoluthiae usu apud Thucydidem, Pisis 1895. 
 
Benloev 1847 
L. Benloev, De anacoluthis sophocleae dictionis proprietate cum Aeschyli Euripidisque 

dicendi genere comparata, Lutetiae Parisorum 1847. 
 
Berti 1930 
M. Berti, Anacoluti eschilei, RAL 6, 1930, 231-74. 
 
Blomfield 1821 
J.C. Blomfield, Preface a A Copious Greek Grammar by A. Matthiae, transl. by E.V. Blom-
field, II, Cambridge 18212. 
 
Bolognesi 1953 
G.C. Bolognesi, Sul Περὶ διαλέκτων di Gregorio di Corinto, Aevum 27, 1953, 97-120. 
 



Stefano Novelli 

  
- 44 - 

Boon 1981 
P. Boon, Isoliert-emphatischen oder proleptischer Nominativ?, IF 86, 1981, 271-83. 
 
Brancacci 1986  
A. Brancacci, Les mots et les choses. Philosophie du langage chez Démocrite, in Philoso-

phie du langage et grammaire dans l’antiquité, Cahiers de Philosophie Ancienne 5, 
Bruxelles-Grenoble 1986, 9-28. 
 
Brinkmann 1882  
A. Brinkmann, De anacoluthis apud Aristophanem capita quinque, Halis Saxonum 1882. 
 
Bryant 1968  
D.C. Bryant, Ancient Greek and Roman Rhetoricians. A Biographical Dictionary, Columbia 
1968. 
 
Calboli 1993 
G. Calboli, Cornifici Rhetorica ad Herennium, Bologna 19932. 
 
Calboli Montefusco 1979 
G. Calboli Montefusco, Consulti Fortunatiani Ars Rhetorica, Introd., ed. crit., trad. it. e 
comm., Bologna 1979. 
 
Castelli 2000 
C. Castelli, Μήτηρ σοφιστῶν. La tragedia nei trattati greci di retorica, Milano 2000. 
 
Cavazza 1981 
F. Cavazza, Studio su Varrone etimologo e grammatico, Firenze 1981. 
 
Celentano 2003 
M.S. Celentano (ed.), Ars/Techne. Il manuale tecnico nella civiltà Greco-romana, Alessan-
dria 2003. 
 
Celentano 2004 
M.S. Celentano-P. Chiron-M.P. Noël, Schéma/Figura. Forme set figures chez les anciens. 

Rhétorique, philosophie, littérature, Paris 2004. 
 
Chantraine GH 

P. Chantraine, Grammaire Homérique, II, Paris 1953. 
 
Christidis 2007 
A.F. Christidis (ed.), A History of Ancient Greek: from the Beginnings to Late Antiquity, 
Cambridge 2007. 
 
Citti 2006 
V. Citti, Studi sul testo delle Coefore, Amsterdam 2006. 
 
Collart 1954 
J. Collart, Varron grammarien latin, Paris 1954. 
 
Collart 1978 
J. Collart, À propos des études syntaxiques chez les grammariens latins, in J. Collart, Var-

ron. Grammaire antique et stylistique latine, Paris 1978, 195-204. 
 
Corbett 1994 
G. Corbett, Agreement, in R.E. Asher (ed.), The Encyclopedia of Language and Linguistics, 
Oxford 1994, 54-60. 
 



Anacoluti e anomalie sintattiche 

  
- 45 - 

Corbett 2006 
G. Corbett, Agreement, Cambridge Textbooks in Linguistics, Cambridge 2006. 
 
Croft 2003 
W. Croft, Typology and Universal, Cambridge 20032. 
 
Dahlmann 1932 
H. Dahlmann, Varro und die hellenistische Sprachtheorie, Berlin 1932 (= 1964). 
 
Degani 1991 
Hipponax. Testimonia et fragmenta ed. H. Degani, Leipzig 19912. 
 
Degani 2005 
Lirici greci. Antologia, a cura di E. Degani e G. Burzacchini, con Aggiornamento bibliogra-

fico a c. di M. Magnani, Studi di Eikasmós 11, Bologna 20052. 
 
Desbordes 1983 
F. Desbordes, Le schema ‘addition, soustraction, mutation, métathèse’ dans les texts an-

ciens, Societé d’histoire et d’épistémologie des sciences du langage, 5, 1, 1983, 23-30. 
 
Dietrich 1999 
S. Dietrich, Der Horazkommentar des Porphyrio im Rahmen der Kaiserzeitlichen Schul-und 

Bildungtradition, Berlin 1999. 
 
Donnet 1967 
D. Donnet, Le traité ΠΕΡΙ ΣΥΝΤΑΞΕΩΝ ΛΟΓΟΣ de Grégoire de Corinthe, Bruxelles 
1967. 
 
Duso 2006 
A. Duso, L’analogia in Varrone, in R. Oniga – L. Zennaro (a cura di), Atti della Giornata di 

Linguistica Latina (Venezia, 7 maggio 2004), Venezia 2006, 9-20. 
 
Ehlich 1986 
K. Ehlich, Der Normverstoß im Regelwerk. Über den Solözismus, ZLL 62, 1986, 74-91. 
 
Engelhardt 1845 
W. Engelhardt, Anacoluthorum specimina III, Gedani 1834-1838-1845. 
 
Erlebach 1992 
P. Erlebach, Barbarismus, in Ueding 1992, 1281-85. 
 
Flobert 1989 
P. Flobert, La derivation nominale chez les grammariens romains, Latomus 48, 1989, 741-
52. 
 
Freis 1870 
W. Freis, De anacoluthis sophocleis, I, Dissert. Breslau 1870. 
 
Fuhrmann 1965 
M. Fuhrmann, Untersuchungen zur Textgeschichte der pseudo-aristotelischen Alexander-

Rhetorik (der Τέχνη des Anaximenes von Lampsakos), Wiesbaden 1965. 
 
Fuhrmann 1966 
M. Fuhrmann, Obscuritas. Das Problem der Dunkelheit in der rhetorischen und 

literarästhetischen Theorie der Antike. Immanente Ästhetik, in Poetik und Hermeneutik II 

(Kolloquium Köln 1964), München Fink 1966, 47-72. 
 



Stefano Novelli 

  
- 46 - 

Galy – Thivel 1994 
J.-M. Galy – A. Thivel, La rhétorique grecque, Actes du colloque “Octave Navarre” (Nice 
17-19 décembre 1992), Nice 1994. 
 
Garvie 1986 
A.F. Garvie, Aeschylus. Choephori, Oxford 1986. 
 
Geisler 1845 
J. Geisler, De graecorum nominativis quos vocant absolutos, Vratislava 1845. 
 
Genette 1972 
G. Genette, Éponymie du nom, Critique 1972, 1019-44. 
 
Gilderlseeve 1900 
B.L. Gilderlseeve, Syntax of Classical Greek from Homer to Demosthenes, New York 1900. 
 
Gourinat 2000 
Gourinat, La dialectique des Stoïciens, Paris 2000. 
 
Gruppo μ 1976 
Gruppo μ Retorica generale. Le figure della comunicazione, Milano 1976 (trad. it. di Grou-
pe μ, Rhétorique générale, Paris 1970). 
 
Hartz 1856 
H. Hartz, De anacoluthis apud Aeschylum et Sophoclem, Berolini 1856. 
 
Havers 1926 
W. Havers, Der sogennante ‘Nominativus pendens’, IF 43, 1926, 207-57. 
 
Havers 1928 
W. Havers, Zur Syntax der Nominativus, Glotta 16, 1928, 94-127. 
 
Hedberg 1935 
T. Hedberg, Eustathios als Attizist, Diss. Uppsala 1935. 
 
Hofmann 1980 
J.B.  Hofmann, La lingua d’uso latina, introd., traduz. e note a cura di L. Ricottilli, Bologna 
1980. 
 
Hofmann – Szantyr 2002 
J.B. Hofmann – A. Szantyr, Stilistica latina, a cura di A. Traina, con trad. di C. Neri, ag-
giorn. di R. Oniga e ind. Di B. Pieri, Bologna 2002. 
 
Holder 1894 
A. Holder, Pomponi Porphyrionis Commentum in Horatium Flaccum, Innsbruck 1894. 
 
Holtz 1981 
L. Holtz, Donat e la traditon de l’enseignement grammatical, Paris 1981. 
 
Hunt 1961 
E.L. Hunt, Plato and Aristotle on Rhetoric and Rhetoricians, in Historical Studies of Rheto-

ric and Rhetoricians, a c. di R.F. Howes, Ithaca 1961, 1-63. 
 
Hyman 2003 
M.D. Hyman, One-Word Solecism and the Limits of Syntax, in Swiggers – Wouters 2003a, 
179-92. 
 



Anacoluti e anomalie sintattiche 

  
- 47 - 

Ildefonse 1997 
F. Ildefonse, La naissance de la grammaire, Paris 1997. 
 
Kakridis 1976 
J.Th. Kakridis, Ἀνακόλουθον σχῆμα, WS 10, 1976, 36-47. 
 
Kampfner 1868 
P. Kampfner, De anacoluthis apud Thucydidem, diss. Inaug. Monasterii 1868. 
 
Kemp 1987 
A. Kemp, The Technê grammatikê of Dionysius Thrax, in D.J. Taylor (ed.), The History of 

Linguistics in the Classical Period, Amsterdam 1987, 169-89. 
 
Kennedy 1997a 
A. Kennedy, Historical Survey of Rhetoric, in S.E. Porter, Handbook of Classical Rhetoric 

in the Hellenistic Period 330 B.C.-A.D. 400, Leiden-New York-Köln 1997, 3-41. 
 
Kennedy 1997b 
A. Kennedy, The Genres of Rhetoric, in S.E. Porter, Handbook of Classical Rhetoric in the 

Hellenistic Period 330 B.C.-A.D. 400, Leiden-New York-Köln 1997, 43-50. 
 
Koch 1881 
R. Koch, De anacoluthis apud Euripidem, capita selecta, Diss. Halle 1881. 
 
Kyriakou 2006 
P. Kyriakou, A Commentary on Euripides’ Iphigenia in Tauris, Berlin-New York 2006. 
 
Laun 1831 
A. Laun, De anacoluthia in Homeri carminibus, Diss. Gottingae 1831. 
 
Lotman 1972 
J. Lotman, La struttura del testo poetico, Milano 1972. 
 
Lausberg 1969 
H. Lausberg, Elementi di retorica, Bologna 1969 (tr. it. di Elemente der literarischen Rheto-

rik, München 1967). 
 
Law 2003 
V. Law, The History of Linguistics in Europe. From Plato to 1600, Cambridge 2003. 
 
Martin 1974 
J. Martin, Antike Rhetorik: Technik und Methode. Handbuch der Altertumswissenschaft, 
zweite Abteilung, dritter Teil, Münich 1974. 
 
Matthiae 1834 
A. Matthiae, Grammaire raisonnée de la langue grecque, II, trad. par J.-F. Gail et P.-M.  
Longueville, Paris 18342. 
 
Melandi 1869 
S.E. Melandi, De anacoluthis Herodoteis: commentatio, quam permittente amplissimo Phi-

losophorum Lundensium Ordine, Lund 1869. 
 
Misiano 2004 
S. Misiano, Dionigi di Alicarnasso e gli σχήματα ἀνακόλουθα, SemRom 7, 1, 2004, 85-98. 
 



Stefano Novelli 

  
- 48 - 

Moravcsik 1978 
E. Moravcsik, Agreement, in J. Greenberg (ed.), Universals of Human Language, vol. 4, 
Stanford 1978, 331-74. 
 
Mortara Garavelli 1988. 
B. Mortara Garavelli, Manuale di retorica, Milano 1988. 
 
Müller 1912  
B.A. Müller, in RE VII (1912), s.v. Gregorius, coll. 1848-52. 
 
Noël 2004 
M.P. Noël, L’art de Gorgias dans le Gorgias, Papers of Rhetoric 6, 2004, 131-49. 
 
Novelli 1997 
S. Novelli, Anacoluti eschilei, tesi di laurea Facoltà di Lettere e Filosofia Università di Ca-
gliari, a.a. 1996-97. 
 
Novelli 2006 
S. Novelli, L’anacoluto in Eschilo, in Eschilo e la tragedia. Comunicazione, ecdotica, esegesi, 
Atti del Convegno Internazionale (Trento, 23-25 settembre 2004), Lexis 24, 2006, 211-32. 
 
Novelli 2007 
S. Novelli, Un’anomalia della lexis o una lexis dell’anomalia? Nota ad Aesch. Ch. 748-60, 
Eikasmós 18, 2007, 143-56. 
 
Pasquali 1985 
G. Pasquali, Lingua nuova e antica, a cura di G. Folena, Firenze 19852, 113-40 (= G. P., 
Abitatori le terre, RAI 7, 3, 1941, 24-40, 369 s.). 
 
Primisser 1796 
J. Primisser, De syntaxi greca libellus, Oeniponti 1796. 
 
Richter 1827-1828 
F. Richter, De praecipuis Graecae linguae anacoluthis, Hagiopoli 1827-1828. 
 
Ricottilli 1984a 
L. Ricottilli, Aposiopesi, in AA.VV., Enciclopedia Virgiliana, I, Roma 1984, 227 s. 
 
Ricottilli 1984b 
L. Ricottilli, La scelta del silenzio. Menandro e l’aposiopesi, Bologna 1984. 
 
Robins 1951 
R.H. Robins, Ancient and Mediaeval Grammatical Theory with Particular Reference to 

Modern Linguistics, London 1951. 
 
Rowe 1997 
G.O. Rowe, Style, in S.E. Porter, Handbook of Classical Rhetoric in the Hellenistic Period 

330 B.C.-A.D. 400, Leiden-New York-Köln 1997, 121-57. 
 
De Saussure 1967 
F. de Saussure, Cours de linguistique générale, a cura di Ch. Bally e A. Sechehaye, con la 
collaborazione di A. Riedlinger, Lausanne-Paris, Payot 1916, 1ª parte, cap. I, trad. it. Corso 

di linguistica generale, Bari 1967. 
 
Schenkeveld 1964 
D.M. Schenkeveld, Studies in Demetrius On Style, Amsterdam 1964. 
 



Anacoluti e anomalie sintattiche 

  
- 49 - 

Schenkeveld 2000 
D.M. Schenkeveld, Figurae grammaticae and Solecism: the Embarrassment of Gramma-

rians and Rhetoricians, Aanthung 40, 2000, 389-97. 
 
Schepss 1875 
G. Schepss, De solecismo, Argentorati 1875. 
 
Scheuer 1992 
H.J. Scheuer, Alloiosis, in Ueding 1992, 416 s. 
 
Schwyzer 1966 
E. Schwyzer, Griechische Grammatik, II (completato da A. Debrunner), München 19663. 
 
Serbat 1988 
G. Serbat, Le nominativus pendens, CFC 21, 1988, 359-66. 
 
Simone 1969 
R. Simone, Grammatica e logica di Port-Royale, trad. it. di Grammaire de Port-Royal, Ro-
ma 1969. 
 
Simone 1994 
R. Simone, Fondamenti di Linguistica, Bari 19945.  

Stein 1898 
H. Stein, Zu Thukydides, Hermes 33, 1898, 352-9. 
 
Steinthal 1863 
H. Steinthal, Geschichte der Sprachwissenschaft bei den Griechen und Römern mit beson-

derer Rücksicht auf die Logik, I-II, Berlin 1863 (= Hildesheim 1961). 
 
Swiggers – Wouters 2003a 
P. Swiggers – A. Wouters, Syntax in Antiquity, Orbis Supplementa 23, Leuven 2003. 
 
Swiggers – Wouters 2003b 
P. Swiggers – A. Wouters, Réflexions à propos de (l’absence de) la syntaxe dans la grammaire 

gréco-latine, in Idd., Syntax in Antiquity (Orbis Supplementa 23), Leuven 2003, 25-41. 
 
Taylor 1987 
D. Taylor, The History of Linguistics in the Classical Period, Amsterdam 1987. 
 
Torzi 2000 
I. Torzi, Ratio et Usus. Dibattiti antichi sulla dottrina delle figure, Milano 2000. 
 
Ueding 1992 
G. Ueding, Historisches Wörterbuch der Rhetorik, I, Tübingen 1992. 
 
Uhle 1905 
A.H. Uhle, Bemerkungen zur Anakoluthie bei griechischen Schriftstellern besonders bei 

Sophokles, Dresden 1905. 
 
Untersteiner 2002 
M. Untersteiner, Eschilo. Le Coefore, a cura di V. Citti – W. Lapini, Amsterdam 2002. 
 
Usher 1974 
S. Usher, Dionysius of Halicarnassus, The Critical Essays, I-II, London-Cambridge (MA) 
1974. 
 



Stefano Novelli 

  
- 50 - 

Vainio 1999 
R. Vainio, Latinitas and Barbarism According to the Roman Grammarians, Turku 1999. 
 
Vainio 2003 
R. Vainio, Bordeline Cases between Barbarism and Solecism, in Swiggers – Wouters 
2003a, 193-201. 
 
Valesio 1986 
P. Valesio, Ascoltare il silenzio. La retorica come teoria, Bologna 1986. 
 
Vickers 1994 
B. Vickers, Storia della retorica, trad. it. Bologna 1994. 
 
Viger 1834 
F. Viger, De praecipuis graecae dictionis idiotismis liber, cum animadversionibus Henrici 
Hoogeveeni, Ioannis Caroli Zeunii et Godofredi Hermanni, his illic recognitis, Lipsiae 
18344. 
 
Wannowski 1835 
A. Wannowski, Syntaxeos anomalae Graecorum pars de constructione quae dicitur 

absoluta deque anacoluthis huc pertinentibus, Lipsiae 1835. 
 
Weigel 1822 
A.G. Weigel, Ammonius. De adfinium vocabulorum differentia, Leipzig 1822. 
 
Wlassics 1974 
T. Wlassics, Nota sull’anacoluto di Dante, Italica 51, 1974, 399-408. 
 
Weller 1630 
J. Weller, Grammatica greca, Lipsiae 1630. 
 
Wrobel 1865 
I. Wrobel, De anacoluthis apud tragicos Graecos, Vratislaviae 1865. 
 
Wrobel 1872 
I. Wrobel, De generis, numeri, casuumque anacoluthia apud Graecos poetas, Berlin 1872. 
 
 
Abstract: The article focuses on the definition and the typological shapes of anacoluthon in Greek 
literary language. Investigating the data offered by the grammatical and rhetorical theory from the 
classical age to the Byzantine period, in the context of both Greek and Latin, the author primarily 
shows that the lexis of the most important genres (epic, tragedy, comedy, history, oratory) is marked 
mainly by peculiar forms of syntactic anomaly, declined specifically in patterns of topicalization, 
namely the nominative and accusative absolute, together with aposiopesis (reticentia), syllepsis etc. 
The study proves that the anacoluthon cannot be regarded merely as a morpho-syntactic irregularity, 
but as a great rhetorical device possessing a pragmatic function conforming to a precise intention by 
the author and capable of highlighting a concept or a poetic frame semantically and stilistically. 
 
Keywords: anacoluthon, poetry, morpho-syntactic anomalies, disagreement, topic. 
 



Lexis 29.2011 

L’‘Ancient Greek Dependency Treebank’. 

Un nuovo strumento per lo studio della lingua greca 

 
 

Nel novembre 2009 il Perseus Project ha pubblicato sul proprio sito internet la prima 
versione dell’Ancient Greek Dependency Treebank (AGDT)1. L’obiettivo dell’ambizioso 
progetto, che affianca l’analogo latino (Latin Dependency Treebank, LDT) già 
disponibile dal 2007, è quello di creare il primo treebank dei testi letterari della Grecia 
antica, a partire dalle opere poetiche di età arcaica e classica. 

Nella linguistica contemporanea, si definisce con il termine inglese ‘treebank’ un 
corpus annotato in cui i testi che lo compongono, suddivisi in unità strutturali via via 
più piccole (token), sono arricchiti da un corredo di meta-informazioni che descrivono 
la morfologia delle singole parole e le loro relazioni sintattiche all’interno della frase. 
La natura delle annotazioni aggiunte può comprendere anche ulteriori livelli di analisi 
linguistica e variare a seconda degli scopi cui il corpus è destinato2. 

Nel caso dell’AGDT, così come per il LDT, le opere antiche sono divise in frasi 
seguendo la punteggiatura forte (punti, punti in alto e interrogativi) delle edizioni di 
riferimento3. Tutti i token di ciascuna frase, che corrispondono nella grande maggioranza 
dei casi alle singole parole4, sono descritti, oltre che da una serie di identificatori 
univoci, da cinque etichette di analisi morfologica e sintattica. Esse comprendono: la 
forma attestata nel testo, il lemma a cui la parola si riferisce, un codice che ne descrive 
in dettaglio la morfologia, la testa da cui la parola dipende e la relazione sintattica 
implicata nella dipendenza5. Al momento in cui scriviamo, il treebank, liberamente 
accessibile e scaricabile dal sito internet del progetto, comprende un totale di 309.096 
parole annotate, che corrispondono al testo integrale di alcune opere di poesia 
esametrica (Iliade e Odissea; Teogonia, Opere e Giorni, Scudo di Eracle di Esiodo) e 
tragica (le sette tragedie tradizionalmente attribuite ad Eschilo, Aiace di Sofocle). Le 
edizioni utilizzate per la creazione del corpus sono quelle già riprodotte nella biblioteca 

 
1  Accessibile all’indirizzo: http://nlp.perseus.tufts.edu/syntax/treebank/index.html. 
2  Per una discussione più dettagliata sui corpora annontati cf. infra § 1.1; per l’annotazione semantica e 

pragmatica dei corpora cf. quanto detto al § 2.2. 
3  Cf. n. 6  per un elenco. 
4  L’eccezione più rilevante, anche a causa dell’importanza strutturale delle congiunzioni coordinanti nel 

sistema di annotazione adottato (su cui cf. infra, § 1.1 e n. 25), è rappresentata dalle congiunzioni 
composte come οὔτε o μήτε, che sono divise in due token. Sfortunatamente, tale separazione delle 
congiunzioni non è stata ancora resa sistematica: εἴτε, per esempio, o i casi di crasi con καί 
costituiscono ancora un singolo token. 

5  La relazione sintattica è descritta attraverso l’impiego di un numero finito di tag (quali ‘soggetto’, 
‘oggetto’, ‘attributo’, eccetera): cf. Bamman – Crane 2006, 69 per una lista. Questa forma di 
descrizione delle relazioni sintattiche, basata sull’individuazione dei rapporti di dipendenza diretta tra 
le parole di una frase, si fonda su di una particolare versione della ‘grammatica di dipendenza’: cf. 
infra § 1.1 per una discussione più articolata. 



Francesco Mambrini 

 - 52 -

digitale del Perseus Project6. Il numero dei testi annotati che saranno pubblicati sul sito 
del progetto è destinato ad aumentare rapidamente, dato l’elevato numero di studenti, 
ricercatori e istituzioni universitarie coinvolte7. 

L’AGDT colma un vuoto nel panorama della linguistica computazionale, poiché 
arricchisce l’elenco dei corpora annotati con testi in una lingua comparativamente 
povera di risorse per il trattamento automatizzato del linguaggio come il greco. D’altro 
canto, il progetto di Perseus mette a disposizione della comunità degli studiosi della 
lingua greca uno strumento di lavoro supplementare. Le dimensioni e la qualità dei testi 
inclusi nel corpus già pubblicato autorizzano già da subito ad interrogarsi sui potenziali 
impieghi cui la risorsa potrà prestarsi anche in ambito filologico. 

Allo stesso tempo, è bene ricordare un assunto acquisito della linguistica 
computazionale: i corpora annotati possono essere utilizzati con pieno profitto solo a 
patto che i principi strutturali e le linee guida operative seguite nella loro progettazione 
siano esposti con la massima chiarezza8. Perché i risultati di un’interrogazione, come 
del resto di qualunque operazione compiuta sul corpus, siano ben compresi dagli utenti 
è necessario che i principi metodologici che sottintendono alla costruzione della risorsa 
siano resi espliciti. 

Nel caso di uno strumento destinato a oltrepassare i limiti della linguistica 
computazionale e dei corpora, la necessità della documentazione coinvolge un aspetto 
metodologico più ampio. L’illustrazione di alcuni dei concetti fondamentali della 
linguistica dei corpora può consentire, infatti, un uso più consapevole degli strumenti 
anche ad un pubblico che, come gli antichisti, è naturalmente lontano dai dibattiti 
metodologici di tale disciplina.  

 
1. Corpora annotati e linguistica dei corpora 
 
In quanto corpora annotati, i treebank nascono nell’alveo e dall’esperienza della corpus 

linguistics. 
A partire dalla seconda metà del Ventesimo secolo, la ricerca empirica sulle 

manifestazioni concrete del linguaggio ha conosciuto un mutamento decisivo grazie alla 
creazione delle prime grandi raccolte di testi disegnate appositamente per lo studio 
linguistico9. L’impiego delle risorse informatiche ha contribuito a tale sviluppo in due 
 
6  Ovvero: Allen – Monro 1920 per i poemi omerici; Evelyn-White 1914 per Esiodo; Smyth 1922 per 

Eschilo; Jebb 1896 per l’Aiace di Sofocle. 
7  Il sito internet del progetto (http://nlp.perseus.tufts.edu/syntax/treebank/contributors.html) menziona 

più di duecento persone coinvolte. Dato che l’intero processo di annotazione avviene per mezzo di 
software a interfaccia web, i lettori e gli utenti sono esplicitamente invitati a collaborare contattando i 
responsabili. 

8  Cf. Leech 2004. 
9  Progetti che vengono di solito menzionati come pionieri in questa vicenda sono il Brown Corpus 

(Francis – Kucera 1967, 1964), pensato specificamente per lo studio linguistico dell’inglese 
contemporaneo, e l’Index Thomisticus (Busa 1974-80), orientato piuttosto allo studio dell’opera di 
Tommaso D’Aquino. Per un agile e utile orientamento su corpus linguistics, computational linguistics 
e digital humanities, cf. Zeldes – Lüdeling 2007; più in dettaglio cf. anche McEnery – Wilson 2001. 



L’‘Ancient Greek Dependency Treebank’ 

 - 53 -

aspetti. Da un lato, l’evoluzione tecnologica ha permesso di immagazzinare e processare 
una quantità di dati sempre più ampia. Dall’altro, una disciplina come la linguistica 
computazionale, orientata al trattamento automatizzato del linguaggio e al 
raggiungimento di obiettivi operativi, tra cui soprattutto la traduzione automatica, ha 
favorito l’applicazione di metodi matematico-statistici per processare i materiali. 
Parallelamente alla crescita delle dimensioni del materiale raccolto e delle possibilità di 
impiego, ha preso piede il dibattito teorico, due aspetti del quale, in particolare, possono 
essere qui ricordati. 

Un primo nodo cruciale è il concetto di ‘rappresentatività’. Un corpus, infatti, aspira 
ad essere un microcosmo capace di riflette in scala ridotta le caratteristiche generali di 
una lingua o di un suo particolare sottoinsieme. Le opzioni metodologiche che guidano 
la scelta dei testi (scritti o trascrizioni di comunicazioni orali), delle fonti cui attingere i 
materiali, delle dimensioni dell’intera collezione e delle sue singole parti rivestono 
un’importanza fondamentale. Questioni in apparenza puramente pratiche, quali la 
preferenza per testi già digitalizzati o la selezione di materiale a seconda del diritto 
d’autore, possono spesso avere ricadute impreviste sulla qualità delle risorse prodotte10. 

Un secondo elemento del dibattito sui corpora è di natura più prettamente teorica e 
riguarda l’uso delle collezioni come strumenti della ricerca. Se è ovviamente possibile 
che linguisti appartenenti alle più disparate scuole ricorrano sporadicamente ai corpora 
a fini esemplificativi, collezioni disegnate secondo solidi criteri teorici possono 
consentire approcci empiristici anche più radicali; esse, comunque, invitano il linguista 
a ripensare il rapporto tra teoria e dati nella ricerca. 

In un’importante messa a punto Tognini-Bonelli11 ha distinto due diverse tipologie 
operative fondamentali, a loro volta molto articolate nelle diverse possibili 
realizzazioni, di ricorso ad un corpus: una modalità denominata corpus-based e un 
approccio corpus-driven. 

Nel primo caso la riflessione teorica precede e orienta l’accesso ai dati empirici; il 
corpus rappresenta il banco di prova attraverso il quale la teoria viene verificata e, nel 
caso, integrata, modificata o rigettata12. 

La seconda metodologia, invece, aspira ad una maggiore neutralità teorica. 
L’astrazione e la spiegazione dei fenomeni non sono indipendenti dal materiale 
empirico, bensì vengono inferite direttamente dai dati: intere grammatiche possono 
essere indotte processando i corpora attraverso approcci statistici e matematici. In 
termini operativi, le due modalità di concepire il rapporto fra dato fenomenico e teoria 
sono anche definiti, sulla base della direzione della ricerca che procede dall’astratto al 
concreto o viceversa, rispettivamente top-down e bottom-up. 

 
10  Per una buona introduzione si veda Sinclair 2004. Il caso, lì discusso, della Bank of English è 

esemplare per le ricadute scientifiche che scelte motivate da fattori editoriali o di copyright possono 
avere. 

11  Tognini-Bonelli 2001. 
12  In altri casi, invece, diverse spiegazioni concorrenti dello stesso fenomeno linguistico possono essere 

statisticamente misurate nella loro capacità di dar conto dei dati; in analisi quantitativa è il cosiddetto 
metodo della multifattorialità: cf. Gries 2003 per un esempio sull’inglese. 



Francesco Mambrini 

 - 54 -

Entrambi gli approcci hanno in comune un’istanza metodologica fondamentale, nella 
misura in cui, sia per chi opera top-down sia per chi segue la direttrice opposta, 
l’interpretazione dei dati dei corpora non è una fase opzionale o una verifica 
supplementare, bensì rappresenta la componente fondamentale del lavoro. Lo statuto 
metodologico della corpus linguistics, intesa come disciplina che riconosce al lavoro sui 
corpora un ruolo centrale, è dibattuto dagli stessi studiosi che, a vario titolo, vi si 
riconoscono. Recentemente, tuttavia, Gilquin13 ha individuato almeno due fattori che 
unificano i diversi approcci che ambiscono a riconoscersi all’interno di tale disciplina. 
Uno di essi è la tendenza a enfatizzare l’analisi quantitativa, oltre che qualitativa, dei 
fenomeni. Il secondo, più importante ancora, è un impegno al rispetto dell’integrità dei 
dati, ovvero a rendere conto il più possibile, in fase di riflessione teorica, della totalità 
dei fenomeni osservati nel corpus, senza operare selezioni arbitrarie di sottoinsiemi. 

Benché forse approcci di tipo diverso diverranno possibili e praticati con l’aumentare 
(in quantità e qualità) delle risorse disponibili, un’applicazione di metodologie corpus-

based ai testi latini e greci appare a chi scrive già fin da oggi del tutto percorribile14. 
Possediamo, infatti, una ricca tradizione grammaticale, normativa e storica, i cui assunti 
teorici possono essere arricchiti, rivisti o corretti attraverso l’interrogazione dei corpora 
annotati15. Da un punto di vista metodologico, inoltre, la concezione che vede nella 
linguistica teorica e nella critica testuale dei classici due ambiti indipendenti, ciascuno 
dotato del suo campo d’indagine specifico, ma posti in relazione di mutua 
collaborazione, data agli albori della grammatiké techne occidentale16.  

Il problema della rappresentatività del corpus, invece, cela implicazioni più 
complesse. 

Da un lato, si può facilmente arguire che l’insieme delle opere letterarie greche e 
latine sopravvissute rappresenta un corpus chiuso, prodotto di un processo di 
canonizzazione secolare o di eventi traumatici che hanno determinato una selezione a 
volte casuale dei testi conservati. L’aspirazione ad includere la totalità della produzione, 
dati dei limiti cronologici su cui si può discutere, è dunque legittima in questo caso e, da 
sola, sufficiente a risolvere la questione della rappresentatività del corpus. Quanto il 
corpus, a sua volta, sia rappresentativo del fenomeno linguistico in questione (la 
produzione letteraria in lingua greca antica) è un problema che non concerne il lavoro di 
costruzione del corpus linguistico in particolare, quanto piuttosto la scienza filologica in 
generale17. 

 
13  Gilquin 2010. 
14  Cf. anche infra, § 2.1. 
15  Così Passarotti 2009. 
16  Apollonio Discolo (1.1-5 ed. Lallot), nel primo paragrafo del suo trattato sulla costruzione delle 

parole, afferma di intraprendere lo studio della syntaxis proprio perché essa appare uno strumento 
indispensabile per l’esegesi dei poeti (Lallot 1997). 

17  A questo punto, tuttavia, si pone il difficile problema delle opere sopravvissute in forma 
frammentaria, che sono testimonianza di incalcolabile valore, in particolare per certi generi e per 
determinate forme letterarie o epoche (si pensi alla lirica arcaica). La loro integrazione in un corpus 
accanto alle opere sopravvissute in forma integrale pone notevoli problemi teorici e pratici (Berti 



L’‘Ancient Greek Dependency Treebank’ 

 - 55 -

Il problema del canone degli autori o delle opere antiche da riprodurre, naturalmente, 
non esaurisce il problema della rappresentatività del corpus di quei testi particolari che 
sono le opere letterarie antiche sopravvissute fino ai giorni nostri. Nel processo secolare 
di trasmissione, questi testi sono stati riprodotti ed editi in una moltitudine di formati e 
vesti differenti. Quale delle molte edizioni di un testo antico dovrà essere riprodotta nel 
corpus? Si dovranno privilegiare questioni pratiche di diritto di accesso e di diffusione, 
o si dovranno piuttosto scegliere differenti edizioni per ogni singolo autore in base al 
loro ‘valore’ scientifico, con evidenti rischi di soggettività?  

La questione, in apparenza molto pratica, cela un problema teorico di fondo. Se in 
linguistica è naturale considerare un corpus come una semplice collezione di testi 
rappresentativi di un dato linguaggio, tale definizione non può essere sufficiente dal 
punto di vista di un filologo che si occupi di opere dell’antichità greco-romana. La 
nozione stessa di ‘testo’, in questa prospettiva, appare problematica. 

A ben guardare, se la linguistica dei corpora per le lingue contemporanee privilegia 
l’aspetto sintagmatico, ovvero la sequenza delle diverse manifestazioni linguistiche 
incluse, dal punto di vista di un filologo su ognuna delle posizioni di quella sequenza 
possono insistere le diverse forme che il testo ha conosciuto nella storia della sua 
tradizione18. In altre parole, per utilizzare la terminologia di de Saussure19, il corpus 
delle opere antiche non esiste solamente sul piano sintagmatico, ma anche su quello 
paradigmatico. L’oggetto del lavoro di un filologo non può limitarsi ad un testo, ma 
deve prendere in considerazione un’intera tradizione testuale. 

Per tale ragione, la scelta di un testo di riferimento (sia essa fondata su motivi 
contingenti, sia essa dettata da criteri scientifici o dal prestigio di cui una particolare 
edizione gode al momento della creazione del corpus) non potrà che essere effimera, 
recando la chiara impronta del luogo, dell’epoca e della personalità di chi ha operato la 
selezione. 

Un corpus linguistico ‘tridimensionale’, che includa cioè anche la dimensione della 
tradizione testuale ed ermeneutica degli artefatti che lo compongano, è ancora un 
prodotto in via di elaborazione, tanto in termini teorici, quanto nei dettagli operativi 
necessari per la sua concretizzazione20. L’aggiunta di annotazione linguistica (su cui 

 
et Al. 2009; Romanello et Al. 2009). Curiosamente, la questione, che pare così specifica della filologia 
classica, non è del tutto ignota a chi progetta corpora di lingue moderne, in particolare laddove è 
previsto l’uso di opere letterarie per le quali i detentori del copyright autorizzano solamente una 
riproduzione parziale. In simili casi, ragioni d’uso e di rappresentatività consigliano, secondo Sinclair 
2004, di privilegiare l’integralità del testo: nel limite del possibile è più opportuno che i corpora siano 
costituiti da testi interi, poiché l’integralità del messaggio costituisce un valore aggiunto in sé. Si 
tratta, a mio avviso, di un criterio ragionevole anche per i corpora di lingue antiche, per lo meno in 
fase preliminare; solamente, di nuovo, è assolutamente necessario essere chiari su tale opzione. 

18  Fondamentale, per i paradigmi della scienza filologica, il rinvio a Pasquali 1952. 
19  de Saussure 1916. 
20  Di grande interesse in questo senso è l’Homer Multitext Project, promosso dal Center for Hellenic 

Studies, su cui si veda più di recente Smith 2010. Per il Digital Aeschylus cf. Boschetti 2009. Il 
progetto Musisque Deoque (http://www.mqdq.it), corpus di poesia latina con apparati critici compilati 
manualmente da collaboratori, consente di comprende anche le varianti nelle ricerche effettuate. 



Francesco Mambrini 

 - 56 -

vedi § 1.1) eleva naturalmente al quadrato i problemi, poiché comporta l’aggiunta di un 
apparato interpretativo ad un corpus testuale già stratificato e storicamente complesso. 

Non stupisce, pertanto, che le fondamenta per un treebank dei testi greci e latini 
siano state gettate in accordo all’abituale prassi di progettazione dei corpora, a partire, 
cioè, da un testo di riferimento scelto nel panorama delle edizioni critiche del XIX e XX 
secolo guardando in particolare alle esigenze di riproducibilità e copyright. La necessità 
di un approccio originale alla natura storicamente ‘aperta’ del lavoro esegetico e critico 
sui testi antichi, ben chiara ai curatori del progetto, viene, in questa fase iniziale, 
affrontata su di un altro terreno, quello dell’organizzazione del lavoro di annotazione21. 

 
1.1 Treebank e annotazione dei corpora 
 
Il materiale grezzo raccolto nei corpora presenta alcuni svantaggi che ne limitano le 
potenzialità di impiego. In primo luogo, esempi di omografia o ambiguità lessicale 
possono compromettere il trattamento (soprattutto automatizzato) dei dati22. Un simile 
inconveniente può essere aggirato aggiungendo a ciascun elemento del corpus 
informazioni linguistiche fondamentali. I tipi di analisi che possono essere codificati 
attraverso metadati aggiunti ai token possono appartenere ai più diversi livelli 
linguistici, dalla fonetica alla semantica23. Storicamente, probabilmente anche a causa 
della natura tipologica dell’inglese che rende casi di omografia come quello citato più 
sopra particolarmente frequenti, la classificazione delle parole in termini di ‘parte del 
discorso’ (part of speech, POS) è stata prioritaria. 

Un treebank, come il nome stesso (grosso modo: ‘banca dati di alberi’) suggerisce, 
comporta l’integrazione di un ulteriore livello di analisi. In questo tipo di corpora anche 
le relazioni sintattiche tra i costituenti della frase sono codificate e descritte attraverso 
l’annotazione. 

L’aggiunta di un simile apparato di informazioni ripropone in forma ancora più 
evidente il problema, già accennato, della reciproca relazione tra teoria linguistica e 
corpora

24. Se nemmeno il lavoro di POS-tagging è immune dalla necessità di compiere 
scelte precise (cosa e quante sono le parti del discorso, come distinguerle eccetera), è 
nella sintassi che le differenze di approccio possono essere più profonde, a seconda del 
quadro teorico di riferimento adottato per classificare e descrivere i fenomeni attraverso 
 
21  Cf. Bamman et Al. 2009, sull’‘ownership model’ e sulla ‘scholarly annotation’, discussi più sotto; cf. 

infra le parole citate alla n. 35. 
22  Un esempio tratto da Dickinson – Meurers 2003: l’inglese can potrebbe essere tanto un sostantivo 

(italiano ‘lattina’), quanto voce del verbo denominativo corrispondente (it. ‘mettere in scatola’) o del 
più comune ausiliare servile (it. ‘potere’). La quantità di lavoro necessario per disambiguare le diverse 
forme rischia facilmente di essere troppo elevata. 

23  Leech 2004. 
24  Si tratta di un passo che non tutti sono, in effetti, disposti a compiere; secondo alcuni, l’annotazione 

introdurrebbe un’adulterazione indebita dei dati del corpus: cf. ad esempio Sinclair 1987. In 
prospettiva contraria, secondo Hajičová – Sgall 2006 l’annotazione di un corpus rappresenta un banco 
di prova per le teorie linguistiche, nonché un’opportunità per scoprire punti deboli o aspetti da 
migliorare nei modelli grammaticali. 



L’‘Ancient Greek Dependency Treebank’ 

 - 57 -

un numero finito di etichette. 
Nella progettazione dei treebank, si possono distinguere due modelli di 

rappresentazione delle relazioni sintattiche, assurti a standard de facto (cf. Abeillé 2003: 
xvi-xviii). La constituency annotation analizza la frase scomponendola in costituenti 
intermedi, che possono a loro volta ricorsivamente dividersi in altri sintagmi fino a 
giungere al livello delle parole. Nel modello opposto (dependency annotation), invece, 
le parole stesse sono poste direttamente in relazione di dipendenza tra di loro: secondo 
tale modalità di rappresentare la sintassi, un soggetto dipende direttamente dal proprio 
verbo, un aggettivo dal sostantivo con cui concorda, eccetera25. 

Dal punto di vista teorico, il primo approccio si apparenta alla grammatica 
generativo-transformazionale e all’influenza di Chomsky26; un punto di riferimento per 
la grammatica di dipendenza, invece, è l’opera di Tesnière27. 

Storicamente, l’analisi a costituenti ha dominato a lungo il campo fin dai primi 
progetti, poiché essa ben si adatta a descrivere una lingua caratterizzata da un ordine dei 
costituenti rigido e dalla scarsa morfologia flessionale come l’inglese. Viceversa, le 
diverse formalizzazioni della grammatica di dipendenza si rivelano più adatte a 
rappresentare una lingua fortemente flessa, i cui costituenti possono presentare un alto 
grado di discontinuità. Per tale ragione la grammatica di dipendenza è la cornice teorica 
favorita, oltre che da diversi progetti su lingue a noi contemporanee, anche per le lingue 
antiche28. 

Fra i diversi ‘dialetti’ della grammatica di dipendenze, l’AGDT adotta la ‘Functional 
Generative Description’ nel cui alveo, in uno stretto rapporto di interscambio tra teoria 
linguistica e pratica dell’annotazione, è nato il Prague Dependency Treebank per la 
lingua ceca29. 

 
25  Tale approccio, all’apparenza molto intuitivo, non è tuttavia esente da una certa artificialità nella 

rappresentazione di determinati costrutti. Nel sistema di regole adottato da Perseus, ad esempio, in 
caso due parole siano coordinate attraverso l’uso di una congiunzione o di un segno di interpunzione, 
è proprio l’elemento coordinante (e nel caso di coordinazione polisindetica l’ultimo coordinante) ad 
assumere la funzione di testa. Nel caso, poi, che una parola sia logicamente riferita ad entrambi i cola 
coordinati (ad esempo un soggetto comune a due verbi, come nell’esempio: Paolo studia e lavora), 
anche tale parola dipenderà dalla congiunzione. Nell’esempio, Paolo sarà governato da e con funzione 
di soggetto. 

26  Chomsky 1957 e 1965. 
27  Tesnière 1959. Cf. per una presentazione più dettagliata, anche in relazione all’applicabilità dei 

modelli alle lingue antiche cf. Boschetti 2005, 53-64 e Passarotti 2009, 7 s. 
28  Cf. Bamman et Al. 2007 per il LDT e l’‘Index Thomisticus Treebank’ (IT-TB), che condividono le 

medesime regole per l’annotazione; anche il progetto PROIEL 
(http://www.hf.uio.no/ifikk/english/research/projects/proiel), corpus parallelo di traduzioni del 
Nuovo Testamento nelle lingue indoeuropee, adotta la grammatica di dipendenze. Boschetti 2005, 
74-80, invece, opta per un sistema misto, ispirato al NEGRA corpus della lingua tedesca: in esso la 
frase è descritta attraverso i rapporti di dipendenza tra costituenti, i quali tuttavia possono 
presentarsi in ordine variabile ed essere discontinui fra loro; tali costituenti sono comunque 
rappresentati da phrasal nodes intermedi, invece che dalle parole stesse. 

29  Sulla ‘Functional Generative Description’ il rinvio è a Sgall et Al. 1986; per la reciproca 
interdipendenza tra teoria e annotazione il già citato Hajičová – Sgall 2006; sul PDT Böhmová et Al. 2003. 



Francesco Mambrini 

 - 58 -

In linea con l’interpretazione stratificata del fenomeno linguistico offerta dal 
paradigma generativo-funzionale, il PDT offre un’annotazione su tre livelli: uno di 
analisi morfologica, ed uno rispettivamente per la struttura sintattica di superficie 
(analitico) e per quella profonda (tectogrammaticale)30. I due treebank di Perseus 
adottano, salve poche modifiche, i medesimi tag e le medesime regole del livello 
analitico praghese31. Secondo questo formalismo, la frase è descritta come una struttura 
gerachica incentrata sulla funzione di predicazione; i diversi complementi vengono poi 
analizzati sulla base della funzione, distinguendo in particolare tra argomenti necessari e 
complementi circostanziali32; tutte le parole ricevono un’annotazione morfologica e 
sintattica, compresi i segni di punteggiatura e le parti del discorso che svolgono una 
funzione più strutturale (preposizioni e congiunzioni). 

Il processo di annotazione, in particolare per corpora di grandi dimensioni, comporta 
numerosi problemi pratici che possono avere importanti conseguenze sulla natura e 
sulla qualità del treebank. Per i corpora di lingue che possono vantare più risorse, solo 
parte del lavoro viene generalmente svolta da annotatori umani. Per lo più, 
l’annotazione manuale svolge un ruolo preliminare e interessa una parte ridotta del 
corpus: l’output prodotto dagli annotatori umani funge soprattutto da training set su cui 
vengono allenati part-of-speech taggers o parsers sintattici, che concludono in forma 
automatizzata (o semi-automatizzata) la marcatura delle parti restanti33. 

Per quanto riguarda l’annotazione manuale, inoltre, una prassi molto comune 
consiste nell’utilizzare due persone per le medesime frasi, con un terzo revisore (di 
solito dotato di competenze più avanzate) impiegato per armonizzare le differenze e 
correggere gli errori. Tale flusso di lavoro (denominato standard method) è stato 
adottato anche per il LDT e per parte dell’AGDT. Nel paradigma della corpus 

linguistics, una simile organizzazione del lavoro mira a ridurre al minimo la soggettività 
dell’interpretazione, proponendo l’annotazione prodotta alla fine del processo come una 
rappresentazione oggettiva delle strutture morfo-sintattiche soggiacenti alle singole 
manifestazioni linguistiche. 

Per il corpus dei tragici, caratterizzato da situazione testuale complessa e dall’elevato 
grado di conflittualità nelle possibili interpretazioni, i creatori hanno invece preferito 
sperimentare un approccio diverso. Un solo annotatore, con maggiore esperienza di 
studio filologico dei testi, è responsabile del lavoro di marcatura. Il risultato si 
configura, di conseguenza, come un’interpretazione originale e fortemente 
individualizzata del testo. 

Il modello cui gli autori del progetto mirano esplicitamente per questo metodo (da 
essi chiamato scholarly annotation) è quello dell’edizione annotata, prodotto principe 

 
30  Sul livello tectogrammaticale cf. le osservazioni svolte più sotto al § 2.2. 
31  Si noti che LDT e IT-TB adottano, in uno sforzo congiunto, il medesimo tagset per il livello analitico. 

Per l’IT-TB, inoltre, è in corso l’annotazione semi-automatica a livello tectogrammaticale: cf. 
Passarotti c.s. 

32  Altro sulla valenza al § 2.3. 
33  Se per il latino dell’IT-TB è in corso di sperimentazione l’adozione di un flusso di lavoro simile 

(Passarotti 2009), l’annotazione sintattica del greco è ancora integralmente manuale. 



L’‘Ancient Greek Dependency Treebank’ 

 - 59 -

della critica testuale fin dalla fondazione della Biblioteca di Alessandria. Un treebank 
dovrebbe, in questa prospettiva, presentarsi come un testo in cui è incorporato un 
commento linguistico e sintattico sotto forma di metadati, espresso nel metalinguaggio 
del sistema di annotazione adottato dal progetto. Creare una versione sintatticamente 
annotata di un testo, in altre parole, si presenta come una forma di lavoro critico, 
condotta con i metodi della scienza filologica e in continuo confronto con la tradizione 
esegetica millenaria che interessa le opere antiche34. 

In questa fase iniziale del lavoro, la differenza fra i prodotti dei due metodi non 
appare immediatamente apprezzabile. I curatori del progetto, tuttavia, esprimono 
apertura verso la possibile inclusione di una pluralità di differenti versioni di una 
medesima opera che la scholarly annotation sembrerebbe incoraggiare; non è da 
escludere che diverse versioni di uno stesso testo, prodotto di due annotatori differenti e 
discordanti, come è naturale, nella lettura di passi problematici, siano incluse nel 
treebank e pubblicate sulla pagina del progetto35. 

 
2 Gli scenari futuri: corpus linguistics e NLP 
 
2.1  Treebanks e ricerca linguistica: alcuni esempi 
 
I corpora annotati si sono imposti all’attenzione dei linguisti in particolare grazie a due 
ambiti di applicazioni in cui sono stati utilizzati, il trattamento automatizzato del 
linguaggio (Natural Language Processing o NLP) e la ricerca linguistica. 

L’impiego dei corpora come strumento di lavoro per testare teorie precedentemente 
elaborate rappresenta, come si è detto (§ 1), una delle vie più battute e meglio fondate 
da un punto di vista metodologico della linguistica dei corpora. 

Nell’ambito dei fenomeni sintattici, questo tipo di approccio è già praticabile sui dati 
pubblicati dal Perseus Project. Il treebank, in effetti, consente di raccogliere 
rapidamente i dati eseguendo ricerche orientate alla morfo-sintassi anche molto 
sofisticate. Reggenze dei verbi, tipi di predicazione (frase nominale vs uso della copula), 
realizzazione dei nessi nomi-attributo, ordine dei costituenti e delle parole sono esempi 
di informazioni che possono essere estraibili sulla totalità del corpus annotato messo a 
disposizione dal progetto36. 

Al momento di scrivere, tale ricerca non è ancora alla portata di chi non abbia 
competenze piuttosto avanzate in linguistica computazionale, benché l’obiettivo del 
Perseus Project per il prossimo futuro sia quello di mettere a disposizione strumenti di 
interrogazione accessibili a tutti gli utenti37. Alcuni tentativi di sfruttamento delle 
 
34  Bamman et Al. 2009. 
35  Scrivono Bamman et Al. 2009, 13: «by publicly releasing the data with citable attributions of 

ownership, we hope to provide the core around which other interpretations of the data can be layered 
– a scholar who disagrees with a single annotation decision need not start from scratch to contribute a 
new annotation, but can simply build on the existing data and change only the elements subject to 
debate.» 

36  Alcuni esempi di analisi del word order latino sono illustrati da Bamman – Crane 2006, 72-6. 
37  Cf. Bamman – Crane 2007, 38. 



Francesco Mambrini 

 - 60 -

risorse pubblicate fino ad ora per studi corpus-based, tuttavia, sono già possibili. 
Fenomeni prettamente sintattici, molto rilevanti per l’interpretazione di passaggi o di 

intere opere, possono essere indagati con profitto attraverso un’interrogazione del 
treebank. È il caso, per esempio, dell’alternanza fra la frase nominale (del tipo frequente 
nelle iscrizioni vascolari: ὁ παῖς καλός) e la predicazione per mezzo della copula, su 
cui esiste abbondante letteratura38. 

I dati che possono essere estratti in relazione a questo fenomeno nel corpus delle 
tragedie di Eschilo, per esempio, paiono rilevanti tanto da un punto di vista linguistico 
quanto da quello filologico. La complessa predicazione nominale di Aesch. Eum. 381-
639 è apparsa sospetta, anche perché essa viola la tendenza ad esprimere sempre il 
pronome soggetto nelle frasi nominali ogni qual volta esso è rappresentato da un 
pronome di prima o seconda persona40; la struttura sintattica è alterata da Sommerstein 
(1989), che stampa la congettura di Heath διέποµεν per il tradito διόµεναι. 

Eppure i dati ricavabili dal treebank ci informano che è proprio con gli aggettivi 
composti di δυσ- e εὐ- (rispettivamente 11 contro 5 e 21 contro 10), nonché con gli 
aggettivi che, come μνήμονες κακῶν e δυσπαρήγοροι βροτοῖς, governano un 
complemento (37 contro 20) che Eschilo predilige l’uso della costruzione nominale 
rispetto alla copula41. Il testo tradito, dunque, pare rispondere ad un usus stilistico ben 
visibile nel corpus; tra le tante difficoltà del testo, non sembra prudente alterare la 
costruzione sintattica. 

La frequenza della costruzione nominale con i composti di δυσ- e εὐ- o con aggettivi 
in grado di governare complementi è già stata intuita dalle grammatiche. 
L’interrogazione di un corpus annotato, tuttavia, permette di verificare molto 
facilmente, e di misurare con precisione, l’esistenza di particolari tendenze stilistiche. 

Anche da un punto di vista linguistico più generale il corpus di Eschilo offre dati 
interessanti sul fenomeno. La teoria secondo cui esisterebbe un legame prioritario, 
anche in termini cronologici, tra la frase nominale e la predicazione impersonale e 
atemporale42, avanzata forse sulla base di una lettura un po’ frettolosa di Benveniste43, 
appare poco persuasiva alla luce della chiara tendenza in Eschilo ad usare la frase 

 
38  Per il greco e le lingue indoeuropee si vedano almeno Meillet 1906-08, Benveniste 1950, Guiraud 

1962. 
39  Il testo riprodotto ed annotato nel treebank è il seguente: Mένει γάρ. εὐμήχανοί / τε καὶ τέλειοι, 

κακῶν / τε μνήμονες σεμναὶ / καὶ δυσπαρήγοροι βροτοῖς, / ἄτιμ᾽ ἀτίετα διόμεναι λάχη / θεῶν 

διχοστατοῦντ᾽ ἀνηλίῳ λάμπᾳ; il passo è tormentato da una serie di difficoltà e da almeno una sicura 
corruttela, testimoniata dalla mancata responsione del testo tradito della strofe con l’antistrofe; il testo 
di Smyth, su cui si basa il treebank, non rappresenta certamente la migliore soluzione a queste 
difficoltà: cf. Sommerstein 1989, 147-50. 

40  Ma la costruzione senza pronome soggetto, benché chiaramente in declino, è ben attestata come tratto 
sintattico arcaico nelle lingue indoeuropee più conservative: cf. Meillet 1906-08. 

41  Si noti poi che grazie al treebank è possibile ottenere facilmente il quadro complessivo di un 
fenomeno con cui comparare le cifre delle specifiche sotto-classi che interessano: nel caso in 
questione, il corpus fornisce 342 (57%) frasi nominali contro 242 (43%) casi di uso della copula. 

42  Cf. per esempio le conclusioni di Moorhouse 1982, 340-2 sui dati di Sofocle. 
43  Benveniste 1950. 



L’‘Ancient Greek Dependency Treebank’ 

 - 61 -

nominale di preferenza quando il soggetto è il pronome deittico ὅδε (25 casi contro 11). 
Tale tendenza assume significato, a mio parere, se interpretata sulla base della più 

generale definizione della funzione verbale offerta da Benveniste44; accanto ad un ruolo 
coesivo (che fornisce coerenza sintattica alla frase), la predicazione svolge anche una 
funzione assertiva, ovvero di realtà. Ora, nella frase nominale atemporale e impersonale 
un elemento diverso dal verbo, e perciò privo di marche morfologiche di tempo, aspetto 
e persona, può assumere il ruolo di predicato; l’intelligibilità del discorso o la sua 
coerenza sintattica non ne risultano comunque compromesse. Il pronome deittico 
soggetto di una proposizione nominale, d’altro canto, potrà facilmente rimpiazzare il 
verbo nell’esercizio dell’asseverazione assertiva della proposizione stessa45. Una lettura 
del fenomeno della frase nominale attraverso la sola lente dell’opposizione tra 
predicazione generale vs predicazione individuale46 non può, viceversa, rendere conto a 
pieno di questi dati. 

Benché svolte su di un corpus tutto sommato limitato, tali osservazioni sono state 
rese possibili, almeno a chi scrive, solo dal ricorso al treebank. La facilità e la rapidità 
con cui i dati dell’AGDT possono essere interrogati consente, infatti, di elaborare 
spiegazioni sempre più idonee a rendere conto dei problemi studiati, che possono 
successivamente essere di nuovo testate sul corpus. Ugualmente, la possibilità di 
estrarre da un corpus tutte le attestazioni rilevanti di un determinato costrutto, come la 
frase nominale, permette di osservare il fenomeno da una varietà di angolazioni, così da 
correggere precedenti approcci teorici parziali o da suggerire nuovi percorsi di ricerca. 

 
2.2  Livelli supplementari di annotazione 
 
Lo spettro di fenomeni che è possibile indagare attraverso l’uso di un treebank è 
piuttosto ampio. Esso non è, tuttavia, sufficiente ad esaurire la complessità dei fattori 
invocati dalle teorie linguistiche: raramente la sintassi, isolata dal resto dei livelli di 
analisi, come la semantica e la pragmatica, è in grado di rendere conto degli aspetti più 
importanti e studiati della lingua47; per alcuni fenomeni, inoltre, il limite della frase 
risulta troppo costrittivo48. 

L’uso sempre più sofisticato di architetture che conservano separatamente i dati dalle 
annotazioni (stand-off markup), consente di moltiplicare a piacimento i livelli di analisi, 

 
44  Benveniste 1950, 154. 
45  Cf. la formulazione di Benveniste 1950: «À la relation grammaticale qui unit les membres de l’énoncé 

s’ajoute implicitement un “cela est!” qui relie l’agencement linguistique au système de la réalité». Va 
da sé che un deittico è perfettamente in grado di aggiungere il «cela est!» necessario alla predicazione. 

46  Cf. Guiraud 1962. 
47  Si prenda ad esempio il già citato problema dell’ordine dei costituenti. Partendo da Erodoto e dalle 

sezioni giambiche delle tragedie di Sofocle, Dik 1995; Dik 2007 ha sostenuto l’ipotesi che il word 

order in greco sia legato alla struttura informativa della frase (articolazione topic-focus). Un approccio 
corpus-based a una simile teoria è solo parzialmente aiutato dall’uso di un treebank. 

48  Cf. per esempio il problema della deissi e dell’anafora, sulla cui rilevanza per l’interpretazione di testi 
letterari antichi, spesso destinati alla performance, si veda ora Edmunds 2008. 



Francesco Mambrini 

 - 62 -

anche conflittuale, che possono essere collegate ai dati non interpretati del corpus
49. 

L’esempio di una delle collezioni annotate più antiche della lingua inglese, il Penn 
Treebank50, può mostrare come differenti annotazioni possano operare sui medesimi 
dati. Recentemente il corpus, composto da articoli tratti dal Wall Street Journal, è stato 
il punto di partenza per lo sviluppo di altri progetti indipendenti volti a integrare nuovi 
tipi di informazione. 

Il Penn Discourse Treebank ha implementato un approccio lessicale per marcare le 
relazioni discorsive tra frasi e proposizioni51. Connettivi esplicitamente (tramite l’uso di 
particelle inferenziali) o implicitamente realizzati vengono marcati nel testo ad un 
livello che, di necessità, supera la frase. Il corpus PropBank, invece, integra 
l’annotazione sintattica del Penn Treebank con una marcatura completa degli argomenti 
verbali, che vengono distinti per ruoli semantici52. 

Anche a causa della lunga tradizione di ricerca grammaticale sulla lingua greca, è 
chiaramente interesse della comunità scientifica ampliare il livello della sintassi con 
markup relativi ad ulteriori fenomeni linguistici. 

In questo senso, in virtù della parentela di fondo tra AGDT e PDT di cui si è detto, 
un possibile riferimento potrebbe essere rappresentato dall’annotazione 
tectogrammaticale del treebank praghese. 

Come il livello analitico, anche il tectogrammaticale rappresenta le relazioni tra i 
componenti in termini di gerarchie e rapporti di dipendenza incentrati sul predicato. 
Esso, tuttavia, intende riflettere la struttura dei significati della frase; i token, di 
conseguenza, vengono annotati con una serie di attributi che descrivono gli aspetti 
semantici e pragmatici. 

A differenza di un albero analitico, dove la frase mantiene una fisionomia piuttosto 
ben riconoscibile, la rappresentazione tectogrammaticale non riflette specularmente la 
frase come essa appare nella realizzazione di superficie del testo. Se a livello analitico 
ad ogni parola (ivi comprese le parti del discorso puramente funzionali, come 
congiunzioni, preposizioni, ausiliari e persino la punteggiatura) corrisponde un nodo, 
nella struttura profonda solo i termini dotati di una vera e propria autonomia semantica 
vengono mantenuti. Alcuni nodi vengono così soppressi: congiunzioni, preposizioni, 
ausiliari e verbi servili53. Allo stesso modo, nuovi nodi possono essere introdotti. Il caso 
più frequente è quello degli elementi sottintesi nelle costruzioni ellittiche, sia che essi 

 
49  Si noti, tuttavia, che, a differenza del PDT e dell’IT-TB che adottano una pura annotazione stand-off, 

ripartendo il materiale tra quattro livelli di informazione (uno per il testo, uno rispettivamente per 
l’analisi morfologica, analitica e tectogrammaticale), l’AGDT segue la modalità opposta (inline 

markup). Il treebank greco offre il testo e tutti i livelli di annotazione in un unico file. 
50  Taylor et Al. 2003. 
51  Prasad et Al. 2008. 
52  Palmer et Al. 2005. 
53  La presenza di un verbo servile viene registrata attraverso uno speciale grammatema (vedi più avanti 

nel testo) che identifica la modalità deontica (deontmod) e può avere 7 valori diversi (tra cui necessità, 
obbligatorietà, volontà, possibilità); tale attributo caratterizza il verbo che, in superficie, è retto dal servile. 



L’‘Ancient Greek Dependency Treebank’ 

 - 63 -

siano integrabili dal contesto, sia che invece non lo siano54. 
Ogni nodo viene definito da una serie complessa di attributi, che in particolare 

riportano tre tipologie di informazioni. 
I grammatemi codificano gli aspetti semantici veicolati dalla morfologia delle parole. 

Alcuni di essi (ad esempio genere e numero per nomi e aggettivi; tempo e modo per i 
verbi) hanno una precisa corrispondenza con determinate categorie morfologiche. In 
questo caso, il valore espresso dalla flessione delle parole viene riprodotto nel nodo 
tectogrammaticale, con alcune eccezioni55. Altri, come la modalità deontica (cf. n. 52) o 
l’aspetto dei verbi (che può assumere due valori: progressivo/imperfettivo e 
complesso/perfettivo), non corrispondono necessariamente a precise categorie 
morfologiche. 

Una lista di una quarantina di functori, inoltre, descrivono le relazione di dipendenza 
fra i nodi in termini di ruoli semantici. Ad esempio, il ruolo di attore definisce, in 
particolare, l’origine umana e non umana di un’azione o di uno stato di cose: a livello di 
sintassi superficiale, corrisponde al primo argomento di un verbo, ovvero al soggetto di 
un verbo attivo, all’agente di un predicato passivo e a un genitivo soggettivo. Un terzo 
gruppo di codici descrive la struttura informativa della frase, classificando i nodi in base 
ai fattori di contextual-boundness e contrastività. Dalle tre diverse realizzazioni (t: 
contextually-bound non contrastive; c: contextually-bound contrastive; f: contestually-
non bound) può essere dedotta l’articolazione in topic e focus

56. 
Infine, un’ultima serie di attributi permette di sciogliere le anafore e le co-referenze 

all’interno della frase e a livello di discorso; ciò si traduce, nella visualizzazione, in un 
collegamento che unisce i nodi che condividono il medesimo referente. 

La costruzione del treebank praghese prevede strumenti automatici e semi-automatici 
per l’estrazione degli alberi tectogrammatici dal livello analitico57. Di conseguenza, la 
transizione tra le due strutture risulta una strada percorribile con uno sforzo 
relativamente contenuto. 

 
2.3 Treebanks e lessicografia 
 
Le applicazioni dei treebank nell’ambito lessicografico sono molteplici. Storicamente, 
uno dei primi benefici arrecati dai corpora, annotati e non, è stata la possibilità di 

 
54  Per un esempio di nodo lessicale integrabile a partire dal contesto cf. la frase: Giovanni visita Maria, 

Paolo Lucia; Nell’albero tectogrammaticale il nodo verbale visita sarebbe duplicato. Il secondo 
gruppo, in cui invece non è possibile estrarre nessun elemento preciso dal contesto, è rappresentato ad 
esempio da frasi nominali quali: perché tanta fretta? In questo caso un nodo identificato da 
un’etichetta funzionale (predicato), ma privo di un preciso lemma lessicale, prenderebbe il posto del 
predicato. 

55  Ad esempio, il grammatema di numero dei pluralia tantum riflette l’effettiva ‘quantità’ degli oggetti 
menzionati (es. lat. castra: si tratta di un accampamento di un esercito, o sono menzionati più 
accampamenti? ), anziché il numero grammaticale. 

56  Hajičová – Sgall 2006. 
57  Böhmová et Al. 2003, 117-9. 



Francesco Mambrini 

 - 64 -

estrarre frequenze d’uso e informazioni sulla collocazione di ogni lessema58. Ma è sul 
comportamento sintattico delle parole che l’apporto di un treebank può rivelarsi 
decisivo. 

A partire dalla tendenza di determinati lemmi semanticamente complessi a 
combinarsi in locuzioni più o meno fisse è possibile, infatti, estrarre automaticamente 
un numero di informazioni rilevanti sulle diverse classi di significati delle parole. In 
questa direzione, il Perseus Project ha già intrapreso ricerche per la creazione di un 
lessico dinamico del latino, destinato ad integrarsi a pieno con la biblioteca digitale del 
progetto59. 

Utilizzando i testi annotati per allenare parser e tagger che siano in grado di marcare 
anche il resto del corpus, i responsabili del lessico dinamico hanno potuto identificare i 
lemmi che tendono a co-occorrere nelle medesime strutture sintattiche, classificandoli 
per tipologia di relazione. Tra le coppie nome-attributo risaltano locuzioni idiomatiche 
quali res publica, patres conscripti o bellum civile. Concentrandosi sulla coppia 
predicato-oggetto, invece, è possibile estrarre i più frequenti complementi di ogni verbo, 
in modo tale da fornire un’illustrazione dei più importanti usi. Nel caso dei verbi di 
significato più generico (come ago, gero, do), inoltre, questo approccio permette di 
ottenere i materiali necessari ad operare almeno una classificazione orientativa dei 
diversi sensi del lemma60. 

Quel che appare più promettente in un simile approccio è proprio il carattere 
‘dinamico’ del lavoro lessicografico, come definito dai responsabili del progetto. I 
risultati ottenuti si riferiscono ad un corpus che comprende solo un numero limitato di 
opere rispetto al potenziale dell’intera latinità. L’aggiunta di nuovo materiale e nuovi 
testi, appartenenti o meno al canone del latino classico, aggiornerà i risultati, ma non 
comporterà ulteriore lavoro manuale ai creatori del lessico. Allo stesso tempo, l’utente 
può essere messo in grado di adattare il corpus di riferimento alle proprie esigenze, 
limitando il lessico entro un preciso arco cronologico o ad un certo novero di autori.  

Un simile compito di individuazione delle diverse sotto-categorie di significati dei 
lemmi verbali sulla base della reggenza sintattica può essere ulteriormente sviluppato 
grazie ai lessici di valenza. 

Con valenza si intende abitualmente il numero di argomenti che determinate classi di 
parole (verbi, aggettivi, nomi) sono in grado di reggere. Nel caso dei verbi, la valenza 
abbraccia tutti gli attanti che partecipano all’azione verbale: soggetto, oggetti diretti e 
indiretti, complementi predicativi. 

La nozione di oggetto di un verbo copre, in questo contesto, uno spettro più vasto 
rispetto a quello di complemento oggetto di un predicato transitivo, tradizionalmente 
riservato dalle grammatiche scolastiche. In analogia alla distinzione fra actants e 
circonstants operata da Tesnière61, essa si estende anche a quei complementi indiretti 

 
58  Cf. Sinclair 1987 per il progetto COBUILD. 
59  Bamman – Crane 2008. 
60  Cf. le tabelle in Bamman – Crane 2008, 15. 
61  Tesnière 1959, 102. 



L’‘Ancient Greek Dependency Treebank’ 

 - 65 -

che sono richiesti per completare necessariamente la costruzione del verbo62. Nei 
treebank del Perseus Project e nell’IT-TB, come già nel PDT, la medesima distinzione è 
operata in sede di annotazione. In particolare, i complementi del verbo che non possono 
essere omessi senza che la frase diventi agrammaticale o che il senso del verbo cambi 
chiaramente, ricevono l’etichetta di object, i complimenti circostanziali quella di 
adverbial. 

Un treebank a dipendenze permette di estrarre con precisione e completezza le 
informazioni relative alla valenza, distinguendo altresì i diversi costrutti del medesimo 
lemma. Un buon esempio di una simile applicazione è rappresentato dall’IT-Valex 
creato a partire dall’Index Thomisticus Treebank63. Per ogni lemma verbale è possibile 
visualizzare il numero degli argomenti governati e l’ordine usuale in cui ogni specifica 
costruzione è attestata. Ricerche complesse, sulla base del lemma del predicato e dei 
complementi governati, dei casi retti o della relazione (oggetto, soggetto, complemento 
predicativo) degli argomenti, sono possibili sul corpus delle opere annotate del filosofo 
aquinate. Infine, tutti passi dove è attestato il costrutto selezionato vengono visualizzati, 
con i diversi argomenti opportunamente evidenziati per una più immediata fruizione. 

Una simile organizzazione del materiale lessicale può essere ulterioremente ampliata 
e resa più sofisticata grazie al contributo delle informazioni estratte da altri livelli di 
annotazione. Un esempio di una strutturazione più complessa può essere tratto dal PDT-
Vallex, il lessico di valenza del Prague Dependency Treebank. Nella sua più recente 
versione, grazie alla presenza dell’annotazione tectogrammaticale (su cui cf. quanto 
detto al § 2.2), esso consente di operare una classificazione su diversi usi del lemma non 
solo in relazione al numero degli argomenti retti o alla relazione sintattica, ma anche in 
base ai ruoli semantici dei diversi complementi. 

Il lemma dosáhnout, per esempio, può reggere due o tre argomenti. E tuttavia, i 
diversi ruoli semantici dei complementi possono aiutare a distinguere ancora le 
attestazioni della costruzione più comune in tre sottogruppi, a seconda che il verbo 
governi, oltre al soggetto-agente, un paziente (it. ‘raggiungere’), un’espressione 
idiomatica (it. ‘ottenere il proprio scopo’, letteralmente ‘raggiungere il suo’), o un 
complemento di direzione (it. ‘giungere fino a’)64. 

Un simile livello di complessità presuppone, naturalmente, l’esistenza dei diversi 
livelli di annotazione da cui attingere le informazioni ed è dunque riservato, per il greco 
e il latino classico, ad un futuro non immediato. Al contrario, un equivalente greco 
dell’IT-Valex basato sui testi già annotati e iclusi nell’AGDT appare del tutto 

 
62  Così ad esempio il complemento di direzione sarà da considerarsi oggetto di un verbo di moto. Si noti, 

inoltre, che il medesimo verbo può avere diverse reggenze e un diverso numero di argomenti richiesti 
a secondo delle sotto-classi di senso. Cf. per esempio il lat. facere, che può essere costruito con un 
oggetto all’accusativo, o con oggetto e predicativo quando significa ‘eleggere’, ‘nominare’. 

63  Cf. McGillivray – Passarotti 2009. Il lessico è consultabile online all’indirizzo 
http://itreebank.marginalia.it/itvalex. 

64  L’esempio è tratto dal manuale disponibile online sul sito internet del progetto: 
http://ufal.mff.cuni.cz/pdt2.0/doc/pdt-guide/en/html/ch03.html#a-data-vallex; il lessico può essere 
consultato in rete all’indirizzo: http://ufal.mff.cuni.cz/pdt2.0/visual-data/pdt-vallex/vallex.html. 



Francesco Mambrini 

 - 66 -

immaginabile. In virtù della facilità di uso, dell’efficacia della visualizzazione, della 
completezza e varietà degli esempi che esso renderebbe disponibile agli utenti, nonché 
alla possibilità di personalizzazione del corpus di riferimento di cui si è detto, esso 
rappresenterebbe senz’altro un’acquisizione di notevole importanza tra gli strumenti di 
ricerca lessicale del greco antico. 

 
Boston  Francesco Mambrini 

 
 

RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI 

 
Abeillé 2003  
A. Abeillé, Introduction, Treebanks. Building and Using Parsed Corpora, Dordrecht-Boston 
2003, xiii–xxvi. 
 
Allen – Monro 1920 
T.W. Allen – D.B. Monro, Homeri Opera. Recognoverunt brevique adnotatione critica 

instuxerunt D.B. Monro et Th.W. Allen, Oxford 1920. 
 
Bamann – Crane 2006 
D. Bamman – G. Crane, The Design and Use of a Latin Dependency Treebank, in Proceedings 

of the Fifth International Treebanks and Linguistic Theories Conference (TLT 5), Prague 2006, 
67-78. 
 
Bamann – Crane 2007 
D. Bamman – G. Crane, The Latin Dependency Treebank in a Cultural Heritage Digital 

Library, in  Proceedings of the Workshop on Language Technology for Cultural Heritage Data 

(LaTeCH 2007), Prague 2007, 33-40. 
 
Bamann – Crane 2008 
D. Bamman – G. Crane, Building a Dynamic Lexicon from a Digital Library, in Proceedings of 

the 8th ACM/IEEE-CS Joint Conference on Digital Libraries, Pittsburg 2008, 11-20. 
 
Bamman et Al. 2007 
D. Bamman – M. Passarotti – G. Crane – S. Raynaud, A Collaborative Model of Treebank 

Development, in Proceedings of the Sixth Workshop on Treebanks and Linguistic Theories (TLT 

6), Bergen 2007, 1-6. 
 
Bamman et Al. 2009 
D. Bamman – F. Mambrini – G. Crane, An Ownership Model of Annotation: The Ancient Greek 

Dependency Treebank, in Proceedings of the Eighth International Workshop on Treebanks and 

Linguistic Theories (TLT 8), Milan 2009, 5-15. 
 
Benveniste 1950 
E. Benveniste, La phrase nominale, Bulletin de la Société de Linguistique 45, 1950, 19-36. 
 
Berti et Al. 2009 
M. Berti – M. Romanello – A. Babeu – G. Crane, Collecting Fragmentary Authors in a Digital 



L’‘Ancient Greek Dependency Treebank’ 

 - 67 -

Library,  in JCDL ’09: Proceedings of the 2009 joint international conference on Digital 

libraries, New York (NY) 2009, 259-62. 
 
Böhmová et Al. 2003 
A. Böhmová – J. Hajič – E. Hajičová – B. Hladká, The Prague Dependency Treebank: Three-

Level Annotation Scenario, in A. Abeillé (ed.), Treebanks: Building and Using Syntactically 

Annotated Corpora, Dordrecht-Boston 2003, 1-26. 
 
Boschetti 2005 
F. Boschetti, Saggio di analisi linguistiche e stilistiche condotte con l’ausilio dell’elaboratore 

elettronico sui Persiani di Eschilo, Tesi di Dottorato, Università di Trento - Université Lille III 
2005. 
 
Boschetti 2009 
F. Boschetti, Digital Aeschylus. Breadth and Depth Issues in Digital Libraries, in R. Bernardi – 
S. Chambers – S. Gottfried (eds.), Proceedings of the Workshop on Advanced Technologies for 

Digital Libraries 2009 (AT4DL 2009), Bozen 2009, 5-9. 
 
Busa 1974-80 
R. Busa, Index Thomisticus. Sancti Thomae Aquinatis operum omnium indices et concordantiae, 
Stuttgart 1974-1980. 
 
Chomsky 1957 
N. Chomsky, Syntactic Structures, The Hague 1957. 
 
Chomsky 1965 
N. Chomsky, Aspects of the Theory of Syntax, Cambridge 1965. 
 
de Saussure 1916 
F. de Saussure, Cours de linguistique générale, publié par Charles Bailly et Albert Sechehaye, 
Lausanne 1916. 
 
Dickinson – Meurers 2003 
M. Dickinson – W.D. Meurers, Detecting Inconsistencies in Treebanks, in Proceedings of the 

Second International Workshop on Treebanks and Linguistic Theories (TLT 2), Växjö 2003, 45-
56. 
 
Dik 1995 
H. Dik, Word Order in Ancient Greek: A Pragmatic Account of Word Order Variation in 

Herodotus, Amsterdam 1995. 
 
Dik 2007 
H. Dik, Word Order in Greek Tragic Dialogue, Oxford 2007. 
 
Edmunds 2008 
L. Edmunds, Deixis in Ancient Greek and Latin Literature: Historical Introduction and State of 

the Question, Philologia Antiqua 1, 2008, 67-99. 
 
Evelyn-White 1914 
H.G. Evelyn-White, Hesiod. The Homeric Hymns and Homerica with an English Translation, 
London 1914. 
 



Francesco Mambrini 

 - 68 -

Francis – Kucera 1964 
W.N. Francis – H. Kucera, Manual of Information to Accompany a Standard Corpus of Present-

day Edited American English, for Use with Digital Computers, Providence 1964. 
 
Francis – Kucera 1967 
W.N. Francis – H. Kucera, Computational Analysis of Present Day American English, 
Providence 1967. 
 
Gilquin 2010 
G. Gilquin, Corpus, Cognition and Causative Constructions (Studies in Corpus Linguistics), 
Amsterdam-Philadelphia 2010. 
 
Gries 2003 
S.T. Gries, Multifactorial Analysis in Corpus Linguistics. A Study of Particle Placement, 
London-New York 2003. 
 
Guiraud 1962 
C. Guiraud, La phrase nominale en grec d’Homère à Euripide, Paris 1962. 
 
Hajičová – Sgall 2006 
E. Hajičová – P. Sgall, Corpus Annotation as a Test of a Linguistic Theory, in Proceedings of 

the Fifth International Language Resources and Evaluation (LREC’06), Genoa 2006, 879-84. 
 
Jebb 1896 
R.C. Jebb, Sophocles. The Plays and Fragments. Part VII. The Ajax, Cambridge 1896. 
 
Lallot 1997 
J. Lallot, Apollonius Dyscole. De la Construction, Paris 1997. 
 
Leech 2004 
G. Leech, Adding Linguistic Annotation, in M. Wyne (ed.), Developing Linguistic Corpora: A 

Guide to Good Practice, Oxford 2004. 
 
McEnery – Wilson 2001 
T. McEnery – A. Wilson, Corpus Linguistics, Edinburgh 20012 . 
 
McGillivray – Passarotti 2009 
B. McGillivray – M. Passarotti, The Development of the Index Thomisticus Treebank Valency 

Lexicon, in Proceedings of the EACL 2009 Workshop on Language Technology and Resources 

for Cultural Heritage, Social Sciences, Humanities, and Education (LaTeCH-SHELT&R 2009), 
Athens 2009, 43-50. 
 
Meillet 1906-08 
A. Meillet, La phrase nominale en indo-européen, Mémoires de la Société de Linguistique de 
Paris 14, 1906-08, 1-26. 
 
Moorhouse 1982 
A.C. Moorhouse, The Syntax of Sophocles, Leiden 1982. 
 
Palmer et Al. 2005 
M. Palmer – D. Gildea – P. Kingsbury, The Proposition Bank: An Annotated Corpus of 

Semantic Roles, Computational Linguistics 31.1, 2005, 71-106. 
 



L’‘Ancient Greek Dependency Treebank’ 

 - 69 -

Pasquali 1952 
G. Pasquali, Storia della tradizione e critica del testo, Firenze 1952. 
 
Passarotti 2009 
M. Passarotti, Theory and Practice of Corpus Annotation in the “Index Thomisticus Treebank”, 
Lexis 27, 2009, 5-24. 
 
Passarotti c.s. 
M. Passarotti, When Praguian Functionalism Meets Latin. From Analytical to 

Tectogrammatical Annotation of Latin Syntax. in Proccedings of the International Conference 

on Linguistics and Classical Languages (LCL), Rome c.s. 
 
Prasad et Al. 2008 
R. Prasad – N. Dinesh – A. Lee – E. Miltsakaki – L. Robaldo – A. Joshi – B. Webber, The Penn 

Discourse Treebank 2.0, in Proceedings of the 6th International Conference on Language 

Resources and Evaluation (LREC 2008), Marrakech 2008, 2961-8. 
 
Romanello et Al. 2009 
M. Romanello – M. Berti – F. Boschetti – A. Babeu – G. Crane, Rethinking Critical Editions of 

Fragmentary Texts By Ontologies, in S. Mornati – T. Hedlund (eds.), Proceedings of 13th 

International Conference on Electronic Publishing: Rethinking Electronic Publishing: 

Innovation in Communication Paradigms and Technologies, Milan 2009, 155-74. 
 
Sgall et Al. 1986 
P. Sgall – E. Hajičová – J. Panevová, The Meaning of the Sentence and Its Semantic and 

Pragmatic Aspects, Prague-Dordrecht 1986. 
 
Sinclair 1987 
J.M. Sinclair, Looking up: An Account of the COBUILD Project in Lexical Computing and the 

Development of the Collins COBUILD English Language Dictionary, London 1987. 
 
Sinclair 2004 
J.M. Sinclair, Corpus and Text – Basic Principles, in M. Wyne (ed.) Developing Linguistic 

Corpora: A Guide to Good Practice, Oxford 2004. 
 
Smith 2010 
N. Smith, Digital Infrastructures and the Homer Multitext Project, in G. Bodard – S. Mahony 
(eds.), Digital Research in the Study of Classical Antiquity, Farnham 2010, 121-38. 
 
Smyth 1922 
H.W. Smyth, Aeschylus. With an English Tranlsation, Cambridge (MA) 1922. 
 
Sommerstein 1989 
A.H. Sommerstein, Aeschylus. Eumenides, Cambridge 1989. 
 
Taylor et Al. 2003 
A. Taylor – M. Marcus – B. Santorini, The Penn Treebank: an Overview, in A. Abeillé (ed.), 
Treebanks: Building and Using Syntactically Annotated Corpora, Dordrecht-Boston 2003, 5-22. 
 
Tesnière 1959 
L. Tesnière, Éléments de syntaxe structurale, Paris 1959. 
 



Francesco Mambrini 

 - 70 -

Tognini-Bonelli 2001 
E. Tognini-Bonelli, Corpus Linguistics at Work, Amsterdam-Philadelphia 2001. 
 
Zeldes – Lüdeling 2007 
A. Zeldes – A. Lüdeling, Three Views on Corpora: Corpus Linguistics, Literary Computing, 

and Computational Linguistics, Jahrbuch für Computerphilologie 9, 2007, 151-80. 
 
 
Abstract: This article aims to provide an overview of the Ancient Greek Dependency Treebank (AGDT) 
that has been developed by the Perseus Project (Tufts University). The AGDT is the first corpus that 
includes complete morphological and syntactical annotation for the ancient Greek language. Currently in 
its first release, it includes more than 300,000 words and this corpus could potentially serve as a major 
asset for linguistic and philological research on the ancient Greek language. This article will also 
introduce some of the methodological principles that guided the treebank’s construction, as well as 
outline a number of the main directions in which the tool can be expanded. Some practical applications of 
the treebank will also be presented, including: querying of the treebank for linguistic research, expansion 
of the annotation to other levels of linguistic analysis (semantics, pragmatics), the potential for 
lexicography and the creation of valency lexicons. The goal of this discussion is to show how fruitful the 
interaction between computational linguistics and Classical philology can be, one from which both 
disciplines can greatly benefit. 
 
Keywords: linguistics, treebank, Greek syntax, annotated corpora, lexicography. 
  



Lexis 29.2011 

Note di lettura al papiro di Telefo (P.Oxy. LXIX 4708 fr. 1)
*
 

 

 

1. Una esegesi semantico-ritmica del v. 2 
 
Al v. 2 del frammento, 

 
. . . θεοῦ κρατερῆ[ς ὑπʼ ἀνάγκης 

 
l’integrazione, proposta da W.B. Henry, è stata accolta dagli studiosi. D. Obbink la 
mette a testo già nell’editio princeps

1, fornendo nel commento alcuni riscontri2 per 
tale espressione e indicando la possibile relazione tra essa e μοῖρα θεῶν del v. 7. 
Nella princeps la sequenza θεου non viene interpretata: nel testo è priva di accento e 
nella traduzione non compare («... because of mighty necessity...», p. 32); è solo nel-
la editio altera

3 che Obbink la intende esplicitamente come genitivo singolare della 
parola θεός, e nella nuova traduzione si legge (p. 5): «(to suffer) under the compul-
sion of a god». Si noti come θεοῦ in questa resa sia fatto dipendere da ἀνάγκης4. 
Nelle sue note testuali G.B. D’Alessio5 ravvisa tracce di ben tre lettere prima della 
sequenza θεου; in base alla interpretazione di esse e al contesto metrico propone di 
leggere: ] π̣ᾶ̣ν̣ θεοῦ, che comporterebbe scansione monosillabica di θεοῦ, come lo 
stesso D’Alessio non manca di notare. Tale lettura prospetterebbe anche una fine di 
parola dopo il terzo metron (realizzandone πᾶν il biceps), una posizione delicata, in 
quanto la dottrina antica ci informa che alla versificazione esametrica era vietata la 
δίχα τομή, cioè la divisione dell’esametro in due parti eguali attraverso dieresi me-
diana6. A questo punto una precisazione: con cesura o dieresi qui si intenderà soltan-
to la pausa ritmica fondamentale7, o meglio l’ipotesi di essa; è una nomenclatura che 
pertiene al piano ritmico, non a quello verbale. Altrimenti parlerò semplicemente di 
‘fine di parola’. 

Può essere utile richiamare alla mente la cosiddetta legge di Bulloch (che se è va-
lida quale precisa norma per l’esamentro callimacheo, lo è come tendenza per la po-
esia arcaica8): qualora vi sia fine di parola al terzo metron è sempre presente una del-

 

*  Le note che seguono sono ricavate dalla mia tesi di laurea triennale dal titolo Il papiro di Telefo 

(P.Oxy. LXIX 4708). Stato degli studi e note di lettura (rel. Liana Lomiento), discussa presso 
l’Università degli Studi di Urbino nell’anno accademico 2007-08. 

1  Obbink 2005. 
2  Tra cui Il. 6.458; Od. 10.273, Thgn. 195, 387. 
3  Obbink 2006. 
4  Medesima intelligenza del verso ha West 2006, 12: «… the force of divine [compulsion …»; egli 

riesce a leggere qualcosa di più, cioè uno iota dinanzi a θεου che interpreta come l’ultima lettera 
della parola che precedeva, rendendo inequivocabile la lettura di θεου come gen. sg. di θεός. 

5  D’Alessio 2006. 
6  Cf. Ps.-Heph. p. 353, 11 ss. Consbruch; e Gentili – Lomiento 2008, 255. 
7  Quella che determina l’articolazione del verso in cola dalla fisionomia precisa, coincidenti con 

quelli delle formule che Parry aveva individuato alla base della dizione epica; da non confondere 
con i ‘cola’ individuati da Fränkel, che non hanno pertinenza ritmica ma semantica. Cf. Fränkel 
1968; Cantilena 1995; Gentili – Lomiento 2008, 253 s. e 262-6. 

8  Cf. Bulloch 1970 e Gentili – Lomiento 2008, 262 n. 4. 



Angelo Vannini 

 - 72 -

le pause ritmiche principali, spesso rinforzata da pausa sintattica. La ratio che sog-
giace a detta norma è delle più comprensibili: una forte pausa ritmica principale a-
vrebbe smussato agli orecchi di un greco l’effetto sgradito della fine di parola a metà 
del verso, armonizzandolo. Sicché, se D’Alessio avesse ragione nel proporre la lettu-
ra di πᾶν, il v. 2 potrebbe trattarsi come un esametro a cesura eftemimere (con πᾶν 
θεοῦ appartenente al primo emistichio) o pentemimere (con πᾶν θεοῦ appartenente 
al secondo). Tornando ora all’integrazione di Henry, D’Alessio propone di intender-
la: «<Ma bisogna accettare/soffrire> tutto (π̣ᾶ̣ν̣) sotto la violenta costrizione del di-
o» (p. 19). Si noti come anche in questo caso, nell’interpretazione del verso, θεοῦ 
sia strettamente connesso ad ἀνάγκης, mentre πᾶν va a legarsi con la prima, e per-
duta, parte del rigo. 

Credo convenga però soffermarsi sul valore semantico delle parole che sono in 
gioco, e sulle loro possibilità associative. L’aggettivo κρατερός è di impiego piutto-
sto largo nell’epica arcaica9. Esso in genere qualifica un potere rispetto a cui non si 
può – oppure è difficile – lottare o soltanto stabilire un confronto. Spesso attribuito 
agli eroi o agli dei, in alcuni casi può connotare il sentimento di scorata impotenza 
verso qualcosa di più forte10. Nell’uso epico il sostantivo ἀνάγκη indica un obbligo, 
una costrizione avvertita come superiore e oggettiva rispetto all’attività mentale, 
emotiva e volitiva, del soggetto. Spesso riguarda qualcosa fatto οὐκ ἐθέλων11. Si 
tratta di una costrizione che risulta determinata o da particolari circostanze presenti – 
ad esempio, la necessità per i soldati di fuggire di fronte alla superiore potenza degli 
avversari, come in Il. 11.150 –, o dal sistema di valori condivisi sentito come ogget-
tività data e indiscutibile12. Per gli esseri umani spesso l’ἀνάγκη coincide con le 
ἀθανάτων βουλαί (cf. Hes. Op. 15-16), ma anche gli dèi sono ad essa soggetti: è in 
questo caso un μέγας δεσμός, una μοῖρα assegnata loro da Zeus (cf. Hes. Th. 517 e 
617). Quanto alle relazioni, è interessante notare come θεός, κρατερός e ἀνάγκη 
non compaiano mai in prossimità nella tradizione poetica greca, se non in Cypria 9.3 
Bernabè, dove però θεός non ha collegamento alcuno con gli altri due termini. 
Κρατερός e ἀνάγκη quando appaiati costituiscono sempre un sintagma autonomo, o 
meglio una formula, che quando va a situarsi nel secondo emistichio esametrico lo 
fa conformemente a due fondamentali tipologie: 

a) κρατερῆς ὑπʼ ἀνάγκης dopo cesura eftemimere (es. Thgn. 387); 
b) κρατερὴ + verbo + ἀνάγκη dopo cesura pentemimere (es. Il. 6.458, Od. 

10.273). 
Invero la tipologia a) è suscettibile di essere adattata per occupare il segmento di 

verso dopo la cesura trocaica, facendo precedere la formula da parola giambica13. 
Altrettanto interessante è notare l’impiego specifico di ἀνάγκη nel corpus epico ed 

 

9  Ricorre, se non ho commesso sviste, 139 volte nell’Iliade, 35 nell’Odissea; in Esiodo conto 49 
occorrenze. Non particolarmente amato dagli alessandrini: 15 occorrenze in Apollonio Rodio, 3 
sole in Teocrito (sempre quale mero epiteto di divinità), 1 sola in Callimaco (TLG). 

10  Come ad esempio Ade (Od. 11.277), o le pene (Od. 15.232), o la paura del giudizio divino (Od. 
14.88). 

11  Cf., ad es., Il. 4.300; 18.113; 19.66-8. 
12  Come la necessità di difendere la patria e le donne (Il. 8.57; 10.418), o di incoraggiare gli altri alla 

guerra (Il. 14.128). 
13  Cf. ad es. Thgn. 195, con lieve alterazione linguistica. 



Note di lettura al papiro di Telefo 

 - 73 -

elegiaco di età arcaica, classica ed ellenistica. Il sostantivo non risulta mai determi-
nato da un genitivo soggettivo. Al contrario, è sempre impiegato autonomamente, 
lasciando che sia il contesto a chiarire quale situazione o quale entità numinosa ab-
bia prodotto la costrizione in oggetto. Invero l’azione del ‘costringere’ adombrata 
dalla parola ἀνάγκη non è mai evocata in modo da rendere oggettivamente esplicito 
l’intero processo che coinvolge chi compie e chi subisce l’azione, ma si limita a co-
gliere il punto di vista di quest’ultimo. Così, si trova frequentissimo l’uso della paro-
la in dativo, ‘per costrizione’, a chiosare la descrizione di un’azione che il soggetto è 
costretto a compiere contro la sua volontà14. Analogo è l’impiego del termine nella 
poesia lirica. Il primo esempio di un uso diverso è in Pind. Ol. 3.28, in cui si legge il 
sintagma ἀνάγκα πατρόθεν, ‘la costrizione che viene dal padre’, scil. Zeus (si sta 
parlando di Eracle e del suo obbligo di compiere le fatiche). A parte l’unicismo pin-
darico, l’utilizzo di ἀνάγκη determinato da un soggetto che agisce si afferma nel te-
atro attico, o tramite l’espressione di provenienza ἐκ + nome al genitivo, affine al ci-
tato esempio pindarico (cf. ad es. Eur. Pho. 1763), o con il semplice genitivo come 
in Eur. Andr. 132, δεσποτᾶν ἀνάγκαις15. 

È ora evidente che accettando l’integrazione di Henry si aprono due possibilità di 
lettura del verso in questione: 

1) verso a cesura eftemimere, di struttura affine a quello di Hes. Th. 517, in cui la 
parola che precede la formula – nella fattispecie θεοῦ – appartiene al primo emisti-
chio (in questo caso essa andrebbe connessa anche sintatticamente alla parte perduta 
del verso, a meno di non ipotizzare un enjambement in cesura, ma su questo ved. 
punto 2); 

2) verso a cesura trocaica (o pentemimere se si vuole, con D’Alessio, leggere 
πᾶν), del quale la parte tramandata e quella ricostruita per congettura costituiscono 
il secondo emistichio. In questo caso, o si pensa che θεοῦ dipenda, sintatticamente e 
secondo la consuetudine poetica arcaica, dal primo e perduto emistichio, oppure la si 
considera un’espressione di piena unità semantica, traducibile nel modo in cui è stata 
finora unanimemente intesa (‘sotto la possente costrizione del dio’). Ma sarebbe al-
tresì un’espressione inedita, che non ha precedenti nel corpus epico ed elegiaco, e 
che poggia su un uso di ἀνάγκη che sembra attestarsi per la prima volta nel teatro 
(con il solo precedente pindarico succitato dell’Olimpica terza, 476 a.C.). 

 

2.  L’epifania di Eracle al v. 22 
 

Nella più recente edizione critica del fr. 1 (Nicolosi 2007) a partire dal v. 22 si legge 
(vv. 22-5): 

 
‘Ηρακλ]έ̣η̣ς . . . τη . [.] βοῶν ̣ταλ[̣α]κάρδιον [υἱόν 
    . . ]ρον . . [. (.)]. . . [. . . (.)] δηΐωι ἐν [πολ]έ̣μ[̣ωι 
Τ]ήλεφον, ὁς Δ̣α̣[ν]α̣οῖσι κακὴν ̣[τ]ό̣[τε φύζαν ἐόρσας 
    .] . ειδ̣ε[. . .] . . . ο . πατρὶ χαριζό̣μ[̣ενος   

 

14  Cf. Il. 9.429; 11.150; 12.178; 14.128; 15.199, 655; 16.305; 18.113. 
15  Alcuni saggi eschilei: Ag. 726, 1042; Pers. 587 è affine, ma con aggettivo di appartenenza in luo-

go del genitivo. 



Angelo Vannini 

 - 74 -

 
Dopo avere narrato l’arrivo degli Achei in Misia anziché a Troia, l’autore avrebbe 
introdotto Eracle che leva un grido al figlio Telefo. Invero la lettura a principio del 
v. 22 è estremamente ardua, in luogo di lettere si scorgono appena labili tracce16; e la 
presenza di Eracle è frutto di congettura. Nel commento la Nicolosi ha modo di pre-
cisare che, tra le ipotesi avanzate da Obbink circa l’identità del personaggio che gri-
da, quella di Eracle è la più probabile, per il fatto che l’eroe è padre di Telefo ed a 
lui verisimilmente si riferisce πατρί a v. 2517.  

Nel suo interessante contributo all’esegesi del fr. 1 West accetta l’integrazione, 
ricostruendo i vv. 22-5 in maniera sostanzialmente analoga18. Tuttavia avverte nelle 
note al testo che lo spazio a margine sinistro del v. 22 è troppo stretto per ‘Ηρακλ; 
ma, aggiunge, «Telephos’ father must be named here» (p. 15). Tale visione del pas-
so è stata suggerita da Obbink nel commento alla editio princeps; di lì si evince co-
me l’idea della presenza di Eracle derivi da una interpretazione organica dei sememi 
superstiti, la quale tuttavia poggia su alcuni assunti che è bene vengano enucleati. 

In primo luogo, la sequenza del v. 22 . βοω . (così nell’edizione diplomatica) è 
letta come participio presente del verbo βοάω (βοῶν quindi), né sono contemplate 
altre possibilità19. Di qui deriva la necessità di un soggetto: doveva esservi un nome, 
scrive Obbink, tra le parti mancanti. Quale? In teoria a gridare poteva essere chiun-
que degli eroi, precisa l’editore; ma qui viene a pesare la congettura υἱόν a termine 
del v. 22, che direziona univocamente l’esegesi del passo. Per prima cosa, essa im-
plica che ταλακάρδιον sia riferito a Telefo, escludendo quest’ultimo dalla schiera 
dei soggetti potenziali di βοῶν. Chi era dunque a gridare? Un ulteriore assunto è che 
a farlo dovesse essere uno dei personaggi principali che agivano nella storia di Tele-
fo a noi nota: Achille, Dioniso, Eracle. I primi due sono scartati perché non collima-
no con le tracce; il terzo sembrerebbe avvalorato da πατρί di v. 25, benché 
anch’esso dia problemi paleografici20. È evidente come la scelta di Eracle quale sog-
getto di βοῶν al tempo stesso condizioni, e sia condizionata, dalla congettura υἱόν a 
termine del verso. Presupposto fondamentale di tutta la ricostruzione è che il riferi-
mento a un padre, a v. 25, riguardi Eracle piuttosto che Teutrante; nel commento 
dell’editore alla voce πατρί si legge (p. 40): «Telephus’ father Heracles (rather than 
his adoptive father Teuthras)». Ma questa preferenza rimane immotivata. 

Obbink a p. 40 del commento segnala una notizia di Pausania (8.45.7). In essa il 
Periegeta rende noto che il gruppo scultoreo del frontone occidentale del tempio di 
Atena Alea a Tegea rappresentava lo scontro tra Telefo e Achille. La ricostruzione 
iconografica del frontone che gli archeologi hanno effettuata sulla base dei ritrova-
menti vorrebbe Atena tra i due contendenti, Dioniso dietro l’uno ed Eracle dietro 

 

16  Cf. l’edizione diplomatica, dove l’unica cosa che l’editore può dire è che una di quelle tracce po-
teva essere un epsilon. 

17  Cf. Nicolosi 2007, 319 s. 
18  Le lievi differenze non intaccano la visione generale del passo. 
19  Ad eccezione del composto τηλεβοῶν, nominato ma giudicato impossibile. Luppe invece legge-

rebbe ἐ]βοῶν. Nella poesia epica ed elegiaca la maggior parte delle occorrenze costituisce il gen. 
pl. del sostantivo βοῦς. 

20  Come già detto lo spazio a sinistra non sembra essere sufficiente. Cf. West 2006, 15. 



Note di lettura al papiro di Telefo 

 - 75 -

l’altro21. Forse a questo proposito non è inopportuna una precisazione. Come è noto, 
il tempio di Tegea, distrutto da un incendio nel primo decennio del sec. IV a.C., fu 
ricostruito attorno alla metà del secolo; a sovrintendere i lavori fu chiamato, quale 
progettista e direttore, con la funzione sia di architetto che di scultore, Skopas di Pa-
ro. Questi era un’artista che amava le iconografie complesse, le composizioni con un 
gran numero di personaggi, le scene ricche di eventi. Ma, a parte il gusto personale 
dello scultore, v’erano certo altri motivi circa la presenza di quei personaggi, e in 
particolare di Eracle, che a noi più interessa. Uno poteva essere di ragione epicorica: 
il sito dove sorgeva il tempio, Tegea, era il luogo del concepimento di Telefo, il luo-
go nel quale Eracle usò violenza ad Auge22. Così il frontone del tempio poteva cele-
brare Tegea due volte, una per Telefo che vi era nato, una per il più importante eroe 
greco che vi era passato. Con questo non si vuole negare la possibilità che Eracle 
fosse intervenuto nella battaglia tra Achille e Telefo23, ma semplicemente suggerire 
che, quale che fosse la struttura del frontone, essa non implica che ogni trattazione 
poetica dell’episodio necessariamente dovesse coinvolgere i personaggi che lì com-
parivano; né che Skopas per la sua composizione dovesse dipendere, tra le varie trat-
tazioni poetiche, da una in particolare, o tanto più che questa dovesse essere paria 
dato che lo era anche il grande scultore24. 

Tornando al testo, una ipotesi, credo, abbastanza pacifica è ritenere che il 
χαριζό̣μ ̣di v. 25, sia esso nominativo o accusativo, vada riferito a Telefo, cuore del 
componimento. Egli deve quindi necessariamente compiere un’azione per cui si ren-
de gradito al padre. Che cosa dovrebbe fare Telefo per rendersi gradito a Eracle? Nel 
presentare la sua ipotesi ricostruttiva del v. 22, Obbink scrive che Eracle, soprag-
giungendo, avrebbe potuto esortare Telefo a fronteggiare Achille, o suggerirgli la 
fuga dopo la perdita dello scudo25. La Nicolosi, sulle orme del primo editore, amplia 
le ipotesi: potrebbe portare aiuto al figlio, avvertendolo di lontano o sottraendolo e-
gli stesso al Pelide26. Ma l’episodio dello scontro con Achille non è stato narrato 
prima del v. 22, né v’è alcun indizio che suggerisca la sua trattazione in ciò che si 
legge dei versi che seguono. 

Credo valga la pena di soffermarsi anche sull’interpretazione di βοῶν. Obbink e 
West sono costretti ad ammettere un uso di βοάω che regge accusativo di persona, 
nel senso di ‘invocare’, ‘chiamare gridando’. Quest’uso è completamente ignoto alla 
poesia arcaica prima di Pindaro, le prime attestazioni si leggono nell’opera del poeta 
tebano. A meno di non intendere la parola come sostantivo (caso in effetti largamen-
te maggioritario nella poesia epica), le possibilità sembrano due: o un uso del verbo 
che potremmo chiamare ‘pindarico’ e a cui va collegato ταλακάρδιον; o un uso as-
soluto del verbo in conformità con la prassi dell’epica arcaica, e in tal caso 

 

21  In proposito Obbink rimanda a Bauchhenss-Thüriedl 1971, 37 s. e a Boardman 1966, 177.  
22  Cf. Apollod. 2.7.4. 
23  Si noti comunque che di questo non v’è riscontro nelle fonti letterarie. 
24  Riconosco però che in questo caso la comune origine del poeta e dell’artista è alquanto suggesti-

va. 
25  Cf. Obbink 2005, 38. Confesso di trovare un po’ bizzarra l’idea di un Eracle che sproni alla fuga; 

ad ogni modo siamo nel campo delle pure ipotesi: non v’è indizio di queste azioni nel testo che 
possiamo leggere. 

26  Cf. Nicolosi 2007, 320. 



Angelo Vannini 

 - 76 -

ταλακάρδιον non dipende da esso. A questo proposito va segnalato che il verbo 
βοάω è di preferenza impiegato per l’azione del gridare legata a una invettiva o a un 
discorso (spesso parenetico)27, mentre per il grido di guerra è più frequente 
l’impiego dei verbi ἰάχω, αὔω o κλάζω – tuttavia esso, benché raro, è comunque at-
testato (tre casi nell’Iliade ad esempio: 17.89, 17.607, 23.847). 

Prima di tornare a riflettere sull’identità del padre di Telefo, è bene esaminare, 
brevemente, la congettura υἱόν a fine v. 22, che a prima vista sembra convincente 
perché – oltre ad essere, per così dire, speculare a πατρί di v. 25 – vanta un ottimo 
riscontro in [Hes.] Sc. 424, dove Διὸς ταλακάρδιος υἱός costituisce una formula si-
tuata dopo cesura trocaica; un parallelo, questo, reso anche più allettante dal fatto 
che l’espressione si riferisce a Eracle. Ma continuando la lettura del poemetto si ar-
riva al v. 448, dove il semidio è designato con una formula all’altra assai simile: 
Διὸς θρασυκάρδιον υἱόν. Le designazioni sono del tutto equivalenti, stanno per ‘E-
racle coraggioso’; gli aggettivi θρασυκάρδιον e ταλακάρδιος, benché con diversa 
sfumatura di significato28, all’interno dell’espressione formulare perdono la loro 
pregnanza semantica per divenire interscambiabili – la loro scelta difatti non inerisce 
al contesto. Anche θρασυκάρδιος è aggettivo molto raro, vi sono due sole occor-
renze nell’Iliade che può essere utile considerare. In 10.41 al secondo emistichio si 
legge μάλα τις θρασυκάρδιος ἔσται dopo pentemimere; in 13.343 μάλα μεν 
θρασυκάρδιος εἴη, sempre dopo pentemimere. Anche qui l’aggettivo si trova 
all’interno di due formule pressoché identiche, a occupare – come nel caso 
dell’Ἀσπίς – il biceps del quarto metron e tutto il quinto metron. Ora, considerando 
che un individuo non può essere designato semplicemente come figlio, bensì come 
figlio di qualcuno, mi sembra chiaro come l’integrazione υἱόν proposta da Obbink (e 
accolta a testo già nell’editio princeps) sia accettabile soltanto qualora si postuli la 
presenza, a inizio di v. 22 o 23, di uno dei padri di Telefo che deve compiere 
un’azione rivolta al proprio figlio. Mentre il fatto che la formula di Sc. 424 termini 
con υἱός non implica che ogni uso di ταλακάρδιος in quella posizione esametrica 
comporti la medesima fine di verso – qualsiasi bisillabo potrebbe starvi, come dimo-
strano gli esempi iliadici con θρασυκάρδιος. Insomma, o si accetta la presenza di 
un padre di Telefo o l’integrazione di Obbink a fine del v. 22 svela tutto il suo carat-
tere problematico. Fatta questa precisazione è meglio tornare al testo tràdito, a πατρί 
di v. 25 e al suo riferimento. 

Apollodoro (3.9.1) rende noto non solo che Auge sposò Teutrante, ma anche che 
Telefo, dopo varie vicissitudini (esposto sul monte Partenio, allattato da una cerva, 
allevato da bovari), giunse in Misia istruito dal dio, dove fu adottato dal re. Teutran-
te è quindi padre putativo di Telefo, proprio come Anfitrione di Eracle. Mi sembra 
non vi sia alcun ostacolo tale da impedire a πατρί di riferirsi al re dei Misi. Inoltre, il 
nome di Teutrante è presente nel testo, egli è stato già nominato al v. 16, dove la ca-
 

27  Cf. ad es. Il. 2.97, 198; 15.687; 17.264. A volte si tratta delle grida di un araldo, come in due e-
sempi teognidei: vv. 887 e 1197.  

28  Il primo pone più l’accento sull’ardimento, l’assenza di paura; il secondo sulla forza interiore di 
affrontare le situazioni, da cui infatti le due accezioni principali del verbo *τλάω, ovvero quella di 
sopportare e quella di osare (come avere il coraggio di fare qualcosa). Per un uso pregnante di 
ταλακ. fuori da espressione formulare cf. Soph. OC 540, ove sta per ‘sventurato’, come Edipo di-
ce di sé per aver ‘sopportato le cose più turpi’ (cf. v. 521). 



Note di lettura al papiro di Telefo 

 - 77 -

pitale della Misia è definita ‘amabile città di Teutrante’. Questo elemento sarebbe 
stato sufficiente a eliminare l’ambiguità tra padre putativo e padre biologico nel rife-
rimento a v. 25. Insomma sembra di poter dire che πατρί riferito a Teutrante abbia 
maggior coerenza testuale che se riferito a Eracle. 

Ma riflettiamo meglio su questa espressione. Il verbo χαρίζω accompagnato da 
dativo significa ‘fare cosa gradita a qualcuno / compiacere qualcuno’. Nell’uso epico 
il participio è impiegato in funzione attributiva a esprimere soprattutto finalità29 ma 
anche conseguenza30, in riferimento alla determinata azione che il soggetto sta com-
piendo. Tra i vari esempi è molto interessante Hes. Th. 580, dove si legge 
χαριζόμενος Διὶ πατρί – il soggetto è Efesto che sta fabbricando il diadema da por-
re sulla testa di Pandora, ‘per far cosa gradita a Zeus padre’. Al v. 572 Esiodo preci-
sa che Efesto sta operando Κρονίδεω διὰ βουλάς. Qui compiacere il padre è servir-
lo. In Od. 13.265 l’identità o prossimità tra le idee di servire il padre e di far cosa a 
lui gradita viene addirittura tematizzata31, si legge infatti: οὕνεκʼ ἄρʼ οὐχ ᾧ πατρὶ 
χαριζόμενος θεράπευον (soggetto è l’io parlante Odisseo). In sintesi, questo ‘far 
cosa gradita’ può riguardare un’azione eseguita di propria spontanea volontà; 
un’azione di propria volontà ma fatta per χάρις, come compenso per qualcosa che si 
è ricevuto32; un’azione per compiacere la volontà altrui, vicina all’idea del servire. 

Ora, quale azione dovrebbe fare Telefo allo scopo di rendersi gradito al padre o di 
servirlo? Dato che gli Achei stanno assediando la città di Teutrante è ovvio che egli 
compiacerà o servirà suo padre difendendola e respingendo i nemici33. Questa mi 
sembra la lettura che abbia maggiore coerenza con i dati del testo. Forse Teutrante 
poteva comparire all’inizio del v. 22 e, quale soggetto del ‘pindarico’ βοῶν, invoca-
re il figlio alla difesa della città. A questo proposito si noti che il riscontro apportato 
da Obbink per un uso di βοάω che regge l’accusativo (Pind. Pyth. 6.36) riguarda 
proprio un padre (Nestore) che richiede l’aiuto del figlio (Antiloco). Ma a mio giu-
dizio Teutrante poteva anche non comparire affatto, e il grido essere un grido di 
guerra, o di altro. La presenza di Teutrante in quel punto del testo non è necessaria 
perché l’espressione del v. 25 mantenga attivo e pertinente il suo riferimento. 

Forse si può anche aggiungere qualcosa. Si è detto della valenza attributiva 
dell’espressione χαριζόμενος + dativo, che non di rado è quella di una finale impli-
cita. Se a proposito del riferimento non ci siamo ingannati, essa potrebbe essere stata 
usata dall’autore per chiarire le motivazioni del comportamento dell’eroe. ‘Telefo 
argivo, degli Argivi mise in fuga il numeroso esercito’: ciò è da lui stato fatto, inten-
deva forse il poeta, per servire la volontà del padre adottivo? 

 

 

 

 

29  Cf. Il. 11.23; 15.449; 17.291. 
30  In Od. 8.538 esso ha valore consecutivo e descrive l’effetto di un’azione. 
31  Benché non si tratti del proprio padre, ma di quello altrui. 
32  È il caso di A.R. 2.530. 
33  Si noti che l’azione di ‘suscitare la fuga’ dei nemici è proprio quella che gli studiosi anglosassoni 

integrano al v. 24, nonostante la presenza di Eracle. 



Angelo Vannini 

 - 78 -

3.  L’elegia di Telefo quale exemplum mythicum? 
 

Che l’elegia di Telefo conservi parte di un componimento in cui Archiloco avrebbe 
fatto ricorso ad un exemplum mythicum a partire da un contesto concernente eventi a 
lui contemporanei è oramai, nella letteratura critica, communis opinio; se ne distacca 
solo parzialmente Aloni ipotizzando il fr. 1 quale esito della conflazione di due di-
stinte elegie (una consolatoria, l’altra celebrativa) avvenuta in ambito simposiale34. 
In particolare tutti gli studiosi concordano sul fatto che la narrazione mitica sarebbe 
stata introdotta dal poeta per giustificare un episodio di fuga che lo vedeva coinvol-
to. Si consideri, a titolo di esempio, la lettura di M.L. West. A mio avviso quella ri-
costruzione contiene un elemento abbastanza palese di incoerenza semantica. In par-
ticolare, suscita perplessità che il poeta, dopo aver detto che non bisogna definire 
κακότης un caso di fuga dovuto alla decisione divina (vv. 2 s.) e dopo aver raccon-
tato quale exemplum di ciò la battaglia del Caico, possa concludere definendo pro-
prio κακή la φύζα che Telefo provoca negli Achei (v. 24; «cowardly panic» traduce 
West). Questa esegesi del componimento da un lato trae origine dall’esigenza di ri-
condurre il testo del fr. 1 a ciò che si conosce della prassi poetica archilochea (ipo-
tizzandone l’occasione, la sua precisa funzionalità pragmatica), dall’altro è basata 
sull’interpretazione del significato della parola κακότης come ‘vigliaccheria’. Inve-
ro Obbink nel commento all’editio princeps scrive che il termine può avere due si-
gnificati, quello di disaster e quello di cowardice; ma dalla traduzione fornita a p. 32 
e dall’esposizione del contenuto nella sezione introduttiva – dov’egli annota «men-
tions of cowardice and flight» (p. 20) – risulta evidente quale sia la preferenza 
dell’editore.  

Vale la pena ricordare che nella poesia epica il sostantivo κακότης – qualora non 
sia impiegato nel senso di ‘sciagura, rovina, male’, quantitativamente più rappresen-
tato – significa sì qualcosa come il valer poco, ma in riferimento a un comportamen-
to individuale che si valuta come inadeguato rispetto alle circostanze o alle aspetta-
tive. In tutti questi casi si è nel mezzo di un contesto discorsivo, non narrativo, nel 
quale è in atto da parte del locutore un giudizio sopra il comportamento altrui. In tut-
ti gli esempi omerici il discorso del personaggio è specificamente parenetico35 e la 
parola κακότης ricorre sempre in dativo causale al fine di analizzare le ragioni di 
una situazione estremamente negativa, circoscrivendole all’ambito distintamente 
umano, allo scopo di responsabilizzare l’uomo e in opposizione concettuale alla vo-
lontà divina quale movente36. Il suo impiego ha perciò valenza di sprone: esso vuole, 
sottraendo responsabilità agli dèi, conferirla agli uomini e al loro comportamento, 
affinché si sia consapevoli che una possibilità di rovesciare a proprio vantaggio la 
situazione esista, che non tutto è ancora perduto.  Nella poesia omerica, ove vi sia 
associazione dell’idea di ‘viltà’ con quella di ‘fuga’ il termine impiegato è piuttosto 
l’aggettivo κακός, a volte sostantivato (cf. ad es. Il. 8.94 e 11.408). In questo modo 
la qualificazione della viltà non è ottenuta evocando una nozione astratta, ma attri-

 

34  Cf. Aloni 2007. 
35  Ad eccezione di Il. 3.366, che consiste in un’apostrofe a Zeus in cui Menelao lamenta 

l’insuccesso avuto nel tentativo di punire Paride. 
36  Alcuni esempi: Il. 2.368; 13.108; 15.721; Od. 24.455. 



Note di lettura al papiro di Telefo 

 - 79 -

buendola direttamente (e quindi più efficacemente) al soggetto, che si trova perciò a 
occupare il polo per lui più disdicevole dell’opposizione κακός-ἐσθλός, che è il 
fondamento etico di una civiltà di vergogna. 

È sufficiente una lettura attenta dell’Iliade per comprendere come già nell’epica 
arcaica non esista un atteggiamento univoco a riguardare la fuga, bensì che ogni fu-
ga è soggetta a valutazione particolare. Due sono gli elementi discriminanti nel giu-
dicare se un determinato caso di fuga rientri tra i comportamenti ammissibili per 
l’ἐσθλός oppure sia azione indegna di lui. Primo, il grado di evoluzione dello scon-
tro; cioè se la ritirata avvenga per costrizione, nel senso che è l’unica possibilità per 
salvare la vita (quindi a combattimento iniziato e, diremmo, divenuto irreversibile in 
quanto all’esito), oppure se essa sia volontaria e dovuta a pusillanimità, nella forma 
dell’astensione a priori dalla battaglia37. Secondo, l’entità dell’avversario in relazio-
ne al piano umano/divino; cioè se la ritirata sia imposta o meno da una manifesta-
zione della potenza divina38. 

Si noti che nel fr. 1 la battaglia è introdotta dall’espressione ‘Telefo ἐφόβησε il 
numeroso esercito (degli avversari)’ (vv. 5 s.), la quale pone certamente in rilievo 
l’eroe. Infatti, se nell’Odissea il verbo φοβέω è impiegato nel senso specifico di 
‘fuggire per paura’, dove lo spavento è sempre scatenato dalla vista di un immorta-
le39, nell’Iliade esso diviene quasi un termine tecnico del lessico militare, designante 
una precisa modalità di guerra, una tipologia di ritirata originata dallo spavento che è 
suscettibile di rappresentazione specifica: all’origine vi è un evento δεινός (come la 
folgore divina, o l’apparizione di un dio40) oppure una persona (come un eroe sma-
nioso41) che suscita uno spavento terribile; di qui lo scoramento, la depressione che 
toglie forza ai guerrieri e li costringe alla fuga. Nel caso dell’eroe che imperversa, la 
ritirata è accompagnata dall’inseguimento da parte del furioso e dall’uccisione degli 
ultimi42. Questo tipo di rappresentazione ha spesso luogo in concomitanza con 
l’aristia dell’eroe43; in tale contesto la problematizzazione della fuga – quale azione 
ammissibile o deprecabile – non sembra avere pertinenza, perché il racconto è orien-
tato ad altro (l’esaltazione delle gesta dell’eroe) e perché il ripiegamento è visto co-
me costretto. Sembra insomma di poter cogliere nella lingua epica una particolare 
sfumatura connotativa circa questa espressione designante la fuga: se una proposi-
zione con il verbo φεύγω potrebbe essere impiegata per inquadrare il soggetto che 
compie l’azione di fuga con particolare attenzione alle sue motivazioni, invece la 
formulazione del tipo ‘un individuo ἐφόβησε gli avversari’ pare piuttosto centrata 
sulla persona o sull’evento che causa la fuga, esaltandone la grandezza. 

Si noti che nel testo del fr. 1 gli Achei, sbarcati in Misia, non rifiutano la batta-
glia, ma la ingaggiano; essa ha per loro un esito funesto: la pianura misia e il Caico 

 

37  Cf. Il. 5.217-238; 11.150; 21.580. 
38  Cf. Il. 8.133-170, 335-347.  
39  Cf. ad es. Od. 16.163; 22.299; 24.57. 
40  Cf. Il. 8.139; 15.318-327; 17.595 s.  
41  Si noti che spesso l’eroe μαίνεται perché un dio gli ha ispirato furore. Cf. Il. 15.603-638; 16.656-

659. 
42  In Il. 20.90-94 Enea dice che una volta, messo in fuga da Achille, si è salvato soltanto grazie a 

Zeus che gli infuse forza e agilità nelle gambe. 
43  Cf. ad es. Il. 11.91-178. 



Angelo Vannini 

 - 80 -

si empiono di caduti, e gli invasori, sterminati da un uomo implacabile, si volgono in 
fuga. La rappresentazione non è quella di una fuga anticipata, ma di un esercito mes-
so in rotta da un eroe smanioso, in quel momento invincibile; un genere di fuga che, 
come già detto, non sembra destare problemi a proposito della viltà. Al v. 7 si legge 
μοῖρα θεῶν ἐφόβει, espressione assai singolare, che non credo abbia paralleli nella 
poesia greca44, a enfatizzare la presenza di una volontà divina all’origine della fuga. 
Telefo quindi costringe i Greci al ripiegamento in virtù della sua superiore potenza 
(e supportato dalla volontà divina). Al v. 7 pare che gli Achei siano definiti 
ἄλκιμοι45. Interessante è notare l’impiego di questo aggettivo in contesti di fuga. In 
Il. 11.483 sembra che il valore di Odisseo ne esca accresciuto, dato che l’eroe è ca-
pace di resistere da solo contro nemici numerosi e ἄλκιμοι; in Il. 16.689 si dice che 
il νόος di Zeus è superiore a quello degli uomini, infatti ὅς τε καὶ ἄλκιμον ἄνδρα 
φοβεῖ. Sembra insomma impiegato, in tali contesti, in qualità di counterpart, al fine 
di esaltare la superiorità e la grandezza di colui che riesce a sopraffare persino un 
ἄλκιμος. 

I valori semantici che a mio avviso – e per quello che si riesce a leggere – emer-
gono dai primi dodici versi del frammento, sembrano compatibili con due direzioni 
generali di significato. La prima sarebbe quella della esaltazione di Telefo e del suo 
eroismo, che è riuscito a mettere in fuga guerrieri valorosi come gli Achei46; l’altra 
quella centrata sulla inevitabilità della fuga dei Greci, data la superiore potenza del 
nemico. A questo punto vorrei precisare che uno dei nodi interpretativi dell’elegia 
sta nel determinare quale di queste due direzioni semantiche sia stata maggiormente 
enfatizzata dal poeta, o meglio, se dobbiamo credere che il poeta ne avesse, per dir 
così, perseguita una (e a scapito dell’altra), oppure se possiamo pensarle come com-
plementari tra loro, quale effetto di una medesima idea di fondo. Ad ogni modo mi 
sembra evidente che l’ipotesi degli studiosi anglosassoni – che vuole il fr. 1 quale 
exemplum mitico introdotto dal poeta per giustificare un proprio episodio di fuga – 
possa trovare consistenza solo poggiandosi su quegli elementi testuali riferibili alla 
seconda delle due direzioni di significato sopra elencate. Ma prima di riflettere su 
tale ipotesi e sulle sue implicazioni, vorrei esaminare in breve un exemplum tratto 
dall’Iliade per fare alcune considerazioni sulla sua struttura. In 6.129-41 Diomede 
afferma di non voler combattere contro gli dèi, e per motivare tale posizione ram-
menta la vicenda di Licurgo; al termine del racconto aggiunge che, a causa di quello 
che è accaduto a Licurgo, egli non vuole combattere contro gli dèi. L’exemplum è 
qui incluso in una struttura ad anello, dove l’affermazione che lo ha innescato è po-
sta immediatamente prima e dopo di esso; la ripetizione finale è necessaria per ripor-
tare l’attenzione al punto da cui era partita e riprendere le fila del racconto. Ma come 
è articolato l’exemplum? Esso inizia offrendo immediatamente la risposta al quesito 
che vorrebbe sciogliere. Il quesito in questo caso sarebbe ‘perché non vuoi combat-
tere contro gli dèi?’, la risposta ‘perché chi lo fa, per forte che sia, non vive a lungo’; 

 

44  Le espressioni più vicine sono quelle che vedono μοῖρα soggetto di un’azione coercitiva, cf. ad 
es. Od. 11.292 e 22.413. 

45  Il papiro si lascia leggere fino alla lettera my. 
46  Sono incline ad una lettura pregnante di αἰχμηταί a v. 8 come ‘valorosi’, dato il contesto. Per que-

sto significato cf. Il. 1.290; 3.49; 7.281. 



Note di lettura al papiro di Telefo 

 - 81 -

ma questo concetto non è espresso tramite un enunciato generale, bensì si trova ad 
affiorare implicitamente da un esempio particolare: ‘perché Licurgo, dopo averlo 
fatto, non visse a lungo, benché fosse κρατερός’. A questa ‘risposta’ segue, in bre-
ve, il racconto di come Licurgo provò a contrastare gli dèi, come venne ad essi in 
odio, tanto che Zeus lo accecò; e a causa di tale odio, aggiunge il poeta, non visse a 
lungo. Di nuovo ciò che ho chiamato ‘risposta’ – e che è il concetto fondamentale 
dell’exemplum – è ribadito, creando una seconda struttura ad anello situata dentro la 
prima. A questa forte unità strutturale si aggiungono una grande linearità e perspi-
cuità argomentative, di tipo paratattico, tramite concetti giustapposti o consequenziali. 

Ora, posto che qui non si ha alcuna intenzione – a proposito della struttura e delle 
modalità argomentative dell’exemplum – di derivare regole generali da un unico ca-
so particolare, questa analisi del passo iliadico è utile in quanto, semplicemente, of-
fre il destro per alcune considerazioni sulla struttura del fr. 1. Per prima cosa pro-
viamo a immaginare come quel testo poteva funzionare in qualità di exemplum. Il 
concetto fondamentale richiesto sarebbe ‘anche a chi è valoroso può capitare di esse-
re costretto alla fuga’; la sua realizzazione particolare dovrebbe essere ‘persino i va-
lorosi Achei furono costretti alla fuga da Telefo’. A questo proposito si potrebbe dire 
che da una parte i valori fondamentali di senso sembrano compatibili, ma che 
dall’altra non compare, in ciò che si riesce a leggere, alcuna espressione linguistica 
esplicita che comunichi il concetto fondamentale richiesto – pertanto o essa compa-
riva nella parte di testo perduta47, oppure non compariva affatto. In quest’ultimo ca-
so dovremmo pensare a un exemplum diverso da quello iliadico, introdotto con mi-
nore perspicuità comparativa: un exemplum in cui il parallelo tra il piano del locuto-
re e quello della diegesi mitica era suggerito in modo più indiretto, potremmo dire 
allusivo, lasciando che il concetto fondamentale – anziché essere espresso esplicita-
mente – affiorasse in maniera più connotativa mediante la rappresentazione dello 
scontro. Nel testo che si può leggere non vi sono elementi tali da far pensare a 
un’unità strutturale simile a quella del caso iliadico citato. Invero West ravvisa una 
ring-composition, leggendo μ]οῦνος ἐών a v. 5, e μο]ῦνος a v. 25 (riferiti a Tele-
fo)48. Sono però entrambe letture assai incerte, e la seconda in misura maggiore49; 
tuttavia, anche ammettendo si possa parlare di struttura ad anello50, il tema che ver-
rebbe ribadito (e perciò sottolineato) sarebbe diverso da quello richiesto: anziché e-
splicitare l’inevitabilità della fuga dei Greci e la relativa assenza di viltà, sarebbe po-
sta in risalto la figura di Telefo, che ‘da solo sconfisse i nemici’, con una prospetti-
va, per così dire, rovesciata rispetto a quella che ci attenderemmo – saremmo in-
somma fuori di quella che abbiamo chiamata seconda direzione di significato. 

Ma l’aspetto più problematico per una lettura del frammento quale exemplum per 
giustificare un episodio di fuga, pare essere la sua articolazione narrativa generale. 
 

47  Questa alternativa non sarebbe compatibile con le ricostruzioni effettuate da Obbink 2006 e West 
2006. 

48  West 2006, 15. 
49

  Sembra vi sia un chi in luogo del ny, cf. D’Alessio 2006, 7, che propone [πρό]μ̣α̣χος o ἄ[μ̣α̣χος, 
e Obbink 2006, 7. 

50  Cf. Obbink 2006, 7 n. 19, secondo il quale πρόμαχος «is but a variation on» μοῦνος: tale lettura 
non sarebbe quindi d’ostacolo al riconoscimento della struttura. Di diversa opinione Aloni 2007, 
227-30. 



Angelo Vannini 

 - 82 -

Sebbene non si tratti qui che di spunti di riflessione, una cosa credo si potrebbe dire 
a proposito della tecnica narrativa degli exempla, che pare intuitiva. A partire da un 
dato patrimonio di avvenimenti mitici, la narrazione si dovrebbe esplicare attraverso 
una rigorosa selezione di contenuti in rapporto alla funzione esemplare che essa vie-
ne ad assumere. È probabilmente di qui che nascono la forte unità strutturale, la li-
nearità e la perspicuità argomentative che abbiamo ravvisate nell’exemplum iliadico 
sopra considerato. Quanto all’elegia di Telefo invece, la rappresentazione 
nell’insieme pare troppo complessa, troppo ricca di dettagli che finirebbero col dilui-
re l’efficacia dell’exemplum; in particolare, dal v. 15 in poi si verificherebbe la per-
dita della sua unità, con l’articolata spiegazione dell’‘errore’ dei Greci prima (un fat-
to che l’uditorio di certo conosceva e che sarebbe stato superfluo rievocare51), e il 
ritorno alla narrazione dello scontro poi. Inoltre in questa cornice interpretativa non 
troverebbe spiegazione l’attenzione che il poeta sembra concedere alla figura di Te-
lefo: perché porsi, da un punto di vista narrativo, nella sua prospettiva, evidenziando 
le ragioni (o gli effetti) del suo comportamento52? A mio parere la complessità della 
diegesi – con la sua ricchezza di particolari, con l’anacronia narrativa a v. 16 (pali-
nodia dello scontro o semplice digressione?) – e la dinamica di un movimento pro-
spettico che va da Telefo agli Achei e dagli Achei ritorna a Telefo, rientrano con 
qualche difficoltà nell’economia che l’episodio avrebbe richiesto, se narrato come 
exemplum per giustificare un reale episodio di fuga che avrebbe avuto per protagoni-
sti Archiloco e compagni. 

 
Università di Urbino Angelo Vannini 

 
 

RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI 

 
Aloni – Iannucci 2007 
A. Aloni – A. Iannucci, L’elegia greca e l’epigramma dalle origini al V secolo, Firenze 
2007, 205-36. 
 
Bauchhenss-Thüriedl 1971 
C. Bauchhenss-Thüriedl, Der Mythos von Telephos in der antiken Bildkunst, Beiträge zur 
Archäologie 3, 1971, 37-74. 
 
Boardman et Al. 1966 
J. Boardman et Al., Griechische Kunst, München 1966. 
 
Bulloch 1970 
A.W. Bulloch, A Callimachean Refinement to the Greek Hexameter, CQ 64, 1970, 257-68. 
 

 

51  Come ben nota lo stesso West 2006, 15 s., quando scrive «if his hearers were as familiar with the 
story as he was, lines 5-7 might have sufficed to make his point. The fact that he goes on about it 
at such lenght must mean that he enjoys telling it for its own sake. [...] I suspect that the retelling 
of the myth was the main raison d’être of the poem». 

52  Mi riferisco ovviamente all’espressione di v. 25. 



Note di lettura al papiro di Telefo 

 - 83 -

Cantilena 1995 
M. Cantilena, Il ponte di Nicanore, in Struttura e storia dell’esametro greco, I, Roma 1995, 
9-67. 
 
D’Alessio 2006 
G.B. D’Alessio, Note al nuovo Archiloco (POxy LXIX 4708), ZPE 156, 2006, 19-22. 
 
Fränkel 1968 
H. Fränkel, Wege und Formen frühgriechischen Denkens, München 19683, 100-56 (tr. it. 
L’esametro di Omero e di Callimaco, in Struttura e storia dell’esametro greco, II, Roma 
1996, 173-269). 
 
Gentili – Lomiento 2008 
B. Gentili – L. Lomiento, Metrics and Rhythmics: History of Poetic Forms in Ancient 

Greece, Pisa-Roma 20082. 
 
Luppe 2006 
W. Luppe, Zum neuen Archilochos (P.Oxy. 4708), ZPE 155, 2006, 1-4. 
 
Nicolosi 2007 
A. Nicolosi, Ipponatte, epodi di Strasburgo. Archiloco, epodi di Colonia (con un’appendice 

su P.Oxy. LXIX 4708), Bologna 2007, 277-333. 
 
Obbink 2005 
D. Obbink, The Oxyrhynchus Papyri vol. LXIX, London 2005, 18-42. 
 
Obbink 2006 
D. Obbink, A New Archilochus Poem, ZPE 156, 2006, 1-9. 
 
West 2006 
M.L. West, Archilochus and Telephos, ZPE 156, 2006, 11-17. 

 
 
Abstract: The author presents some textual observations on Telephos’ elegy (P. Oxy. 4708 fr. 1). 
First, he examines v. 2 from a semantic and rhythmic point of view; then he analyses vv. 22-5 dis-
cussing the most crucial textual suggestions hitherto accepted by scholars, including Heracles’ epiph-
any at 22. Finally, he explores the relationship between ‘cowardice’ and ‘flight’ in Early Epic, con-
cluding with some remarks about structure and meaning of Telephos’ poem. 
 
Keywords: Archilochus, Telephos, Herakles, flight, exemplum. 



Lexis 29.2011 

Eschilo, Sept. 576. 

Anfiarao e la ‘doppia’ sorte dei figli di Edipo 
 
 
1.  
 
La folla dei cittadini si è adunata sull’acropoli di Tebe: a loro Eteocle comunica che, 
nel corso della notte, gli Argivi hanno deliberato l’attacco decisivo. La paura assale 
le donne che dicono di sentire già il rumore dei carri e il cigolio dei mozzi: «scosso 
dalle aste l’etere sembra impazzire» (v. 155). Ad esse non resta che affidare la città 
agli dei. Dinanzi a tanta ansia e a tanta preoccupazione il re non ha parole di com-
prensione, bensì pronuncia frasi dure e severe: non è tempo di lacrime né di sospiri, 
non è tempo di grida né di clamori; è tempo piuttosto di andare alla battaglia e di 
schierare alle sette porte della città i sette guerrieri tebani, che affronteranno i nemici 
argivi e le immagini scolpite sui loro scudi. Sono infatti ‘scudi parlanti’ e lo sono 
anche quelli che non recano alcun motto inciso perché essi parlano, gridano attraver-
so gli emblemi.  

Ad aprire la serie di queste terribili raffigurazioni – solo il giusto Anfiarao com-
batte con uno scudo privo di simboli – è il cielo stellato con la luna piena dello scu-
do di Tideo, uomo arrogante, ansimante come un cavallo a stento tenuto a freno. È 
un panorama notturno che potrebbe non apparire inizialmente minaccioso, ma che in 
realtà sottolinea la superbia dell’eroe: la luce più intensa dell’astro (Tideo) offusca le 
stelle più piccole (gli altri guerrieri). Esplicita invece la minaccia ‘disegnata’ sugli 
scudi del gigante Capaneo e di Eteoclo: sono guerrieri che portano fiaccole e scalano 
mura, mentre mostri mitologici e terribili compaiono sulle armi di Ippomedonte e 
Partenopeo. Tifone «che spira dalla bocca infuocata una nera fuliggine» (vv. 493 s.), 
e la Sfinge carnivora, l’antica vergogna di Tebe. Il passato (la Sfinge) e il presente 
(la guerra) sono su quegli scudi ‘parlanti’. L’accenno al mostro incute ancora più ti-
more nel coro delle donne che imprecano contro i nemici: «che possano morire tutti 
nella terra di Tebe» (vv. 566 s.). Ma il messaggero continua le sue rheseis: è la volta 
di Anfiarao, il più saggio tra gli eroi, l’indovino perfetto, che si scaglia contro il for-
te Tideo, apostrofandolo quale assassino, perturbatore della città, maestro di sciagu-
ra, evocatore di Erinni, ministro di stragi. Ma egli ha parole dure anche per Polinice, 
quel fratello che la sorte ha dato ad Eteocle perché avesse compimento la maledizio-
ne della stirpe di Edipo. Nella sua saggezza il μάντις, con ironia tragica, gioca sul 
nome di Polinice perché è nel nome stesso, come in quello di Eteocle, racchiuso il 
destino di morte dei fratelli:  

 
«uomini che hanno tenuto fede al loro nome gonfio di guerra e di violenza» (vv. 829 s.).  

 

2.  
 
Si giunge così ai versi 576-9, qui riportati secondo il Laurenziano 32, 9 (M per i si-

gla di West 1998): 
 

καὶ τὸν σὸν αὖθις πρὸσμόραν ἀδελφεόν 



Paola Volpe Cacciatore 

 - 86 -

ἐξυπτιάζων ὄνομα, Πολυνείκους βίαν 
δίς τ’ἐν τελευτῇ τοὔνομ’ ἐνδατούμενος 
καλεῖ· λέγει δὲ τοῦτ’ἔπος διὰ στόμα 

 
576 πρὸσμόραν M (` del. Mc) A: πρόσμορον vel πρὸς μόρον reliqui (πρὸς μόρον τ’ Fpc): 
πρόσπορον ΣI

γρ.Bγρ.Wsscr.Dsscr.: προσμόρων T: προσμολών Aldinae margo: προσθροῶν 
Francken: προυσελῶν Schmidt: προσδρακών Mazon: πρόσθ’ ὁρῶν Harry: πρός μ’ ὁρῶν 
Headlam 
 

Come avverte Novelli1, «le principali aporie sono costituite dal termine che segue 
αὖθις (scilicet πρὸσμόραν nel Mediceo) e da ἀδελφεόν. Circa quest’ultimo, la pre-
sunta assenza nei trimetri della forma aperta in ε, sostenuta da Fraenkel [...] e da 
Hutchinson [...], pare negata almeno da τὰς ἑάς (Soph. fr. 35 R.), così come non pa-
re improprio richiamare consimili ionismi ed epicismi quali ξυνός (cf. il v. 76), 
μέσσος (Soph. Ant. 1223 e 1236) o μοῦνος, analogamente rari in tragedia, e per ciò 
stesso significativi (come anche in Soph. OC 535 ἀδελφεαί, pur in lyricis)».   

In questa sede vorrei concentrare la mia attenzione sulla lezione πρὸσμόραν di 
M, considerato che anche le varianti πρόσμορον / πρὸς μόρον offerte dai recenziori 
danno un testo che, oltre che oscuro, è ametrico, dal momento che è richiesta la mi-
sura di un giambo al posto del pirrichio realizzato da μόρον. Di tale obiettiva 
difficoltà sembrano non tener conto gli editori fino a Stanley che, accettando 
πρόσμορον, traduce «Tuumque rursus fatalem fratrem» senza alcuna nota di com-
mento, interpretazione ristampata poi da Pauw, che però avverte «versus claudicat: 
scribe, ut fulciatur pes, καὶ τὸν σὸν αὖθις πρόσμορον γ’ ἀδελφεόν»2. Nel 1805 
Bothe, accogliendo la proposta di Pauw, traduce «deinde vero vicissim in tuum in 
perniciem datum fratrem vultum» ma avverte «metro laeso, nec sensu verbi satis de-
finito ...». Lo studioso ritorna sul verso nell’edizione del 1831 e in nota riporta i testi 
degli scoli 576e Smith (τὸν ἀξιοθάνατον ἢ τὸν συμπράκτορα αὐτοῦ) e 576-78 
Smith (καὶ τὸν οὐκ ἐπὶ φιλίᾳ σὸν ἀδελφὸν γενόμενον, ἀλλ’ ἐπὶ μάχῃ καὶ φθορᾷ), 
proponendo di leggere πρὸς σποράν, e ipotizzando così una confusione μ/π, attesta-
ta di frequente nei codici antichi – un probabile errore di lettura di minuscola3. Una 
nuova lettura è offerta da Schütz: αὖθις δύσμορον ἐς ἀδελφεόν, ovvero «Deinde 
vero vicissim in infelicem tuum malo tuo fato tibi natum fratrem ...»4. Προσμολών 
stampa invece Blomfield, che, richiamando Sofocle (Aj. 721), ammette però «locum 
mihi ne sic quidem persanatum videri»; Wellauer scrive πρόσμορον e in nota com-
menta: «Varia tentarunt interpretes, quae omnia, interdum satis inepta, afferre lon-
gum foret»5. Negli Adversaria di Dobree, pubblicati da Scholefield, si legge αὖτ’ 
ἀδελφὸν εἰς πατρὸς μόρον supponendo che nel tràdito πρός potesse celarsi la for-
ma compendiata di πατρός, non riconosciuta dal copista: sulla scia di Dobree (sep-

 

1  Novelli 2005, 261. 
2  Stanley 1663, 171; Pauw 1745, 925. 
3  Bothe 1805, 650; Bothe 1831, 234 s. 
4  Schütz 1809, 301. 
5  Blomfield 1817, 54 s.; Wellauer 1823, 140. 



Eschilo, ‘Sept.’ 576 

 - 87 -

pur non citato), Hermann stampa αὖθις ἐς πατρὸς μοῖραν κάσιν, proposta che non 
convince Paley: « ... seems no improvement on Dobree’s emendation»6.  

Wecklein-Zomaridis7, suggerendo προυσελῶν, annotano «προυσελῶν, 
προπηλακίζων», ricordando inoltre che in EM, s.v. προσέληνοι, προυσελεῖν equi-
vale a ὑβρίζειν; αὖθις πρὸς σπορᾶς ἀδελφεόν scrive invece Tucker, che considera 
non intelligibile la parola πρόσμοραν di M: «It is doubtless possible that the word 
μόρα, used of a ‘division’ of the Spartan army, may once have possessed a wider 
use (‘part’ or ‘portion’), but, if so, it apparently lay very far back, and we can hardly 
receive into Attic trimeters a word which is not only absent from Attic and its cog-
nate Ionic, but is without any literary tradition»8 (lo stesso Tucker in un primo mo-
mento ha pensato a αὖθις <ὡς> πρόσω μ’ ὁρᾶν, κᾶσιν). Wilamowitz pone tra 
cruces πρὸς μορὸν ἀδελφεόν, mentre Untersteiner, correggendo πρὸς μόρον in 
πρὸς μάχην, traduce «fratello tuo solo per combatterti»9. Cataudella, riprendendo la 
congettura tricliniana πρὸς μόρων, la cui forma plurale si potrebbe spiegare in rife-
rimento al destino dei due fratelli, intende «il tuo, per destino (o da parte del desti-

no) di entrambi, fratello». Lo scolio τὸν οὐκ ἐπὶ φιλίᾳ συνάδελφον γενόμενον, 
ἀλλ’ ἐπὶ μάχῃ καὶ φορᾷ (cf. supra) – aggiunge ancora –, sul quale Untersteiner 
fonda il suo intervento μάχην («πρόσμοραν conflatum est ex μάχην et φοράν»), 
può benissimo aver spiegato πρὸς μόρων o πρὸς μόρους10.  

Crocifiggono in vario modo il passo Murray, Page e West11: alle croci ricorre 
precedentemente anche Hutchinson, il quale ipotizza che πρὸς μορόν (o 
πρόσμορον) e πρὸς πορόν (o πρόσπορον) siano lezioni corrotte di un originario 
ὁμόσπορον glossato da ἀδελφεόν12. Novelli ritiene che la proposta più economica e 
plausibile sia προσμολόντ’ di Butler, che meglio si adatta all’incedere furioso e im-
petuoso di Polinice e, sulla scia di Butler, suggerisce exempli gratia προσμένοντ’, 
«dipendente ancora da καλεῖ, paleograficamente poco costoso e rispettoso della se-
quenza tràdita: καὶ τὸν σὸν αὖθις προσμένοντ’ ἀδελφεόν: “(si rivolge) a tuo fratel-
lo che per parte sua lì attende”»13. Recentemente Sommerstein, che preferisce 
ὁμόσπορον, pone nella sua edizione tra croci προσμοράν14. 

 
A tale passo maxime desperatus vorrei dare il mio contributo esegetico accogliendo 
l’invito di Hutchinson che, al termine della nota introduttiva al secondo episodio dei 
Sette, esortava, in qualche modo, a tornare al testo15. Vero è che la semplicità non è 
sempre inferiore alla complessità, ma è anche vero l’inverso, ossia che talvolta la 
complessità nasconde l’incapacità di guardare all’interno delle cose e delle parole. 
Come già si è detto, siamo alla scena centrale della tragedia: la scena degli scudi 

 

6  Dobree 1833, 18; Hermann 1852, 146; Paley 1879, 301 s. 
7  Wecklein – Zomaridis 1891, 414. 
8  Tucker 1908, 116. 
9  Wilamowitz 1914, 104; Untersteiner 1947, 64 s. 
10  Cataudella 1956, 47 s. 
11  Murray 1955 (senza numero di pagina); Page 1972, 67 e West 1998, 94. 
12  Hutchinson 1985, 134. 
13  Novelli 2005, 262 s. n. 1072. 
14  Sommerstein 2008, 210. 
15  Hutchinson 1985, 106. 



Paola Volpe Cacciatore 

 - 88 -

nella quale il Messaggero da un lato ed Eteocle dall’altro in discorsi paralleli ed anti-
tetici al tempo stesso pongono negli scudi il carattere degli eroi, il segno tangibile 
della eventuale rovina di Tebe. Ed è proprio nell’ultimo scudo, quello di Polinice, 
scolpito il futuro della polis: uno scudo rotondo sul quale «una donna di onesto a-
spetto guida un uomo scolpito nel bronzo, di certo un guerriero. Ella dichiara di es-
sere Dike, come suona la scritta “ricondurrò in città quest’uomo, che riavrà la città 
paterna e la dimora nelle case avite”». Contro costui sarà lo stesso Eteocle a schie-
rarsi; ormai non vi è più scampo perché un re andrà contro un re, un fratello contro 
un fratello, un nemico contro un nemico. Nelle parole di Anfiarao, oggetto di questo 
contributo, si adombra quanto si legge ai vv. 811 s., dove è ancora il messaggero a 
parlare: «con le mani fraterne si sono uccisi l’un l’altro, uno stesso δαίμων essi ave-
vano». Dunque uno stesso δαίμων per quelli che saranno chiamati in Eur. Phoe. 
1295 «due belve, due anime sanguinarie», uno stesso δαίμων che li stringe in un u-
nico destino di morte: nati dallo stesso seme bagneranno con il loro sangue la terra 
degli avi (vv. 931-6: unico il seme, grande la rovina: tutto si sono divisi con odio in 
una folle contesa fino all’estrema sfida).  

Alla luce di queste considerazioni proporrei di scrivere il v. 576 nel modo se-
guente: 

 
καὶ τὸν σὸν αὖθις πρὸς μόροιν ἀδελφεόν 
 

Il duale μόροιν ben si adatta all’inseparabile, in vita come in morte, coppia dei figli 
di Edipo: si considerino ad esempio i vv. 680 ss. dove la corifea, temendo e volendo 
stornare la duplice morte dei fratelli, si riferisce ad Eteocle e Polinice con 
l’espressione ἀνδροῖν ὁμαίμοιν (v. 681)16.  

Μόροιν è inoltre difendibile paleograficamente, considerando per il Mediceo un 
modello in minuscola – e forse proprio minuscola informale – nel quale le lettere 
omicron e iota si trovassero accostate con iota sviluppato sia in alto sia in basso: di 
qui la confusione con alfa costituito da occhiello e tratto obliquo tendente al vertica-
le. Della possibile confusione tra il dittongo οι (quando non scritto in compendio) e 
la lettera α parla il Bast nella sua Commentatio palaeographica – testo più volte ri-
chiamato da West nei suoi Studies: lo studioso rinvia ai Meletemata critica di Schae-
fer, il quale, a sua volta, rimanda a Richard Porson: «horum errorum unus (scilicet la 
confusione οι/α) idemque fons, quem indicavit Porsonus ad Eurip. Med. v. 44. p. 
353 ed. Lips.» 17. È Porson infatti a spiegare il possibile scambio οἴσεται/ᾄσεται in 
Eur. Med. 45 ricorrendo ad un’argomentazione propriamente paleografica («Nimi-
rum ut cum scribere οι conaris si lineola tangis circulum a efficis, ita contra si α e-
xarare vis et lineolam a circulo dividis diphthongum οι effingis») e segnalando di-
versi altri luoghi in cui si verificherebbe una simile confusione (e.g. Eur. Ion. 
1232)18

. 

 

16  Il v. 681 (ἀνδροῖν δʼ ὁμαίμοιν θάνατος ὧδʼ αὐτοκτόνος), dal punto di vista sintattico e retorico, 
è fortemente enfatizzato dall'anacoluto (nominativus pendens), che lo separa bruscamente, isolan-
dolo, dal verso successivo: a tal proposito cf. Novelli 2005, 280-2. 

17  Schaefer 1808, 66; Bast 1811, 769. 
18  Porson 1802, 353. 



Eschilo, ‘Sept.’ 576 

 - 89 -

L’espressione πρὸς μόροιν potrebbe esprimere un’idea di pertinenza/relazione 
(πρός + genitivo): il vincolo di sangue tra Eteocle e Polinice, il loro essere fratelli e 
figli di Edipo, viene dunque richiamato in relazione alla loro duplice morte, che 
l’indovino avverte oramai come prossima. Nel dire (...) e poi tuo fratello per destino 

di morte per/di entrambi Anfiarao potrebbe voler sottolineare ancora una volta la 
volontà del Fato con quel duale che evidenzia la rovina reciproca dei due fratelli. 
Una rovina doppia canterà il coro, ricordando le parole del messaggero: «guardate la 
doppia angoscia, le sciagure di entrambi, il destino a due teste che trova il suo com-
pimento in questi morti» (vv. 849 s.). 

 
Università di Salerno Paola Volpe Cacciatore 

 

 

RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI 
 

Bast 1811 
F.J. Bast, Commentatio palaeographica, in G.H. Schaefer, Gregorii Corinthii et aliorum 

grammaticorum libri de Dialectis Linguae Graecae, Lipsiae 1811.   
 
Blomfield 1823 
C.J. Blomfield, Aeschyli Septem contra Thebas, Lipsiae 18232. 
 
Bothe 1805 
Aeschyli dramata quae supersunt et deperditorum fragmenta, Graece et Latine, recensuit et 
brevi annotatione illustravit F.H. Bothe, Lipsiae 1805. 
 
Bothe 1831 
Aeschyli tragoediae, edidit F.H. Bothe, I-II, Lipsiae 1831.  
 
Cataudella 1956 
Q. Cataudella, Emendamenti ai Sette contro Tebe, RFIC 34, 1956, 45-51.  
 
Dobree 1831-1833 
P.P. Dobree, Adversaria I-II, Cantabrigiae 1831-1833.  
 
Hermann 1852 
G.H. Hermann, Aeschyli Tragoediae, I-II, Lipsiae et Berolini 1852.  
 
Hutchinson 1985 
G.O. Hutchinson, Aeschyli Septem contra Thebas, Oxford 1985. 
 
Murray 1955 
G. Murray, Aeschyli septem quae supersunt Tragoediae, Oxford 19552 (1937). 
 
Novelli 2005 
S. Novelli, Studi sul testo dei Sette contro Tebe. Avant-propos de Pierre Judet de la Combe, 
Amsterdam 2005. 
 
Page 1972 
D. Page, Aeschyli septem quae supersunt Tragoediae, Oxford 1972.  
 
Paley 1879 
F.A. Paley, The Tragedies of Aeschylus, London 18795.  
 



Paola Volpe Cacciatore 

 - 90 -

Pauw 1745 
J.C. de Pauw, Aeschyli tragoediae superstites, graeca in eas scholia, et deperditarum frag-

menta, cum versione latina et commentario Thomae Stanleii et notis F. Robortelli, A. Tur-

nebi, H. Stephani et G. Canteri, curante J.C. de P., cujus notae accedunt, 2 voll., Hagae 
Comitum 1745. 
 
Porson 1802 
Euripidis tragœdiæ. Ad fidem manuscriptorum emendatæ, et brevibus notis emendationum 
potissimum rationes reddentibus instructæ. Edidit R. Porson, Lipsiae 1802. 
 
Schaefer 1808 
Dionysii Halicarnassensis De compositione verborum liber graece et latine. Cum priorum 
editorum suisque annotationibus edidit Godofredus Henricus Schaefer. Accedunt eiusdem 
Meletemata critica in Dionysii art. rhetor. cap. 1. - 4., Lipsiae 1808. 
 
Schütz 1809  
C.G.S. Schütz, Aeschyli Tragoediae quae supersunt ac deperditarum fragmenta, I, Halae 
18092.  
 
Sommerstein 2008 
Aeschylus, edited and translated by Alan H. Sommerstein, Cambridge (MA)-London 2008. 
 
Stanley 1663 
T. Stanley, Aeschyli tragoediae septem,cum scholiis graecis omnibus; deperditorum 

dramatum fragmentis, versione et commentario, Londini 1663. 
 
Tucker 1908 
T.G. Tucker, The Seven against Thebes of Aeschylus, Cambridge 1908. 
 
Untersteiner 1947 
M. Untersteiner, Eschilo. Le Tragedie, Milano 1947.  
 
Wecklein – Zomaridis 1891 
Αἰσχύλου δράματα σῳζόμενα καὶ ἀπολωλότων ἀποσπασμάτια, μετὰ ἐξηγητικῶν καὶ 
κριτικῶν σημειώσεων τῇ συνεργασίᾳ Ε.Ι. Ζωμαρίδου, ἐκδιδόμενα ὑπὸ N. Wecklein, ἐν 
Λειψίᾳ 1891. 
 
Wellauer 1823 
A. Wellauer, Aeschyli Tragoediae. Ad optimorum librorum fidem denuo recensuit integram 

lectionis varietatem notasque adiecit A. W., Lipsiae 1823.  
 
West 1998 
M.L. West, Aeschyli Tragoediae cum incerti poetae Prometheo, Stuttgart 19982 (1990). 
 
Wilamowitz 1914 
U. von Wilamowitz-Moellendorff, Aeschyli Tragoediae, Berlin 1914. 
 
 
Abstract: At Sept. 576, in the context of Anphiaraus’ invective against Tydeus and Polynices 
described by a messenger’s rhesis (particularly vexed by ecdotic and exegetic problems), the codex 
Mediceus (M) gives the lectio πρόσμοράν; the other codices, all recentiores, give the ametric πρὸς 
μόρον. The text’s obscurity has caused a great number of conjectures to be proposed, as it is evident 
from the repertories of Wecklein and Dawe. But no conjecture seems to satisfy, and the most recent 
editors prefer to place the lectio (or else the entire verse) between cruces. However, the correct 
reading could perhaps be inferred from the corrupt reading of M (πρόσμοράν). The possibility of the 
confusion alpha – omicron-iota (and viceversa) is attested by Bastius’ Commentatio palaeographica: 



Eschilo, ‘Sept.’ 576 

 - 91 -

in the lower case letters omicron and iota are linked together, and iota has an ‘up and down’ graphic 
development; the confusion with alpha, with its oblique/vertical trait, is easy to fall into. Moreover, 
the same paleographic explanation is used by Porson to justify the confusion οἴσεται-ᾄσεται at Eur. 
Med. 45. In the light of these observations, I would propose to write πρὸς μόροιν, translating «…. 
and then your brother for the death’s fate of both them». The dual would stress the mutual ruin of the 
brothers/combatants, associated with the same guilt and destined to a common end, as the chorus 
itself evidences at 849 f. 
 
Keywords: Greek tragedy, Aeschylus, Seven against Thebes, textual criticism, exegesis. 



Lexis 29.2011 

Il Prometheus Vinctus nella collazione di I (Athous Iviron 209)  

e di un suo probabile apografo, Ia (Neap. II.F.32) 
 
 
L’importanza del codice atonita I (Ἰβήρων 209, olim 161, XIII/XIV sec.) nella tra-
dizione della triade eschilea fu rettamente messa in luce da Roger D. Dawe in The 

Collation and Investigation of Manuscripts of Aeschylus (Cambridge 1964), mono-
grafia che a tutt’oggi costituisce il più meritorio contributo – sia per l’oscuramento 
di presunte certezze stemmatiche sia a livello strettamente documentario – alla cono-
scenza dei poziori testimoni manoscritti del poeta. Dawe fu il primo ad investigare I, 
«hitherto dormant on Mt Athos»1, e a proporne un siglum

2; fino allora il codice, rela-
tivamente alla sua porzione eschilea, figurava, sì, già nel catalogo dei manoscritti a-
toniti di Spyridon Lambros3 e successivamente nelle due rassegne di codici eschilei 
compilate prima da Smyth4 e poi, in misura ben più estesa, da Turyn5, ma non era 
mai stato oggetto di recensione. Grazie a Dawe, «the scholarly I» diviene teste di ri-
lievo nella Textgeschichte eschilea6 ed emerge, per la prima volta, in una dettagliata 
collazione di sedici codici della triade7 di cui s’avvalse dichiaratamente Page per 
l’Eschilo oxoniense8 e che fu tenuta nel debito conto da West per la sua teubneria-
na9. 

Tuttavia, la qualità verosimilmente limitata della riproduzione fotografica di I – 
che già, di per sé, è assai poco nitido – studiata da Dawe, ormai cinquant’anni fa, 
non ha permesso di vedere o d’interpretare esattamente, in varî punti del Prometeo 

(la sola tragedia cui limitiamo la nostra indagine), interventi correttivi dello scriba o 
lezioni ante correctionem, varianti interlineari/marginali e talora le stesse lezioni in 

textu del codice. Un duplice aiuto, ai fini di una miglior conoscenza documentaria di 
I nel Prometeo, ci giunge sia dalla versione digitalizzata (in formato PDF) di un mi-
crofilm più soddisfacente del ms., sia dall’identificazione, che intendo argomentare 
in questa sede, del codice napoletano II.F.32 (databile al XV sec. e contenente, nella 
sezione eschilea, il solo Prometeo con scolî e glosse) come strettamente affine ad I, 
tanto che parrebbe esserne, con buona probabilità, se non un diretto apografo, alme-
no la copia o di un gemello o di un ‘figlio’ di I. La coincidenza quasi sistematica (le 
divergenze notevoli, lo vedremo, sono assai ridotte) del testo perspicuamente offerto 
dal Neap. II.F.32 con l’Athous Iviron 209 consente d’illuminare incerte lezioni di 
quest’ultimo in più punti della tragedia.  

 
1  Così Dawe 1964, 16. 
2  Cf. ibid. ix. 
3  Cf. Lambros 1900, 41 nr. 4281. 
4  Cf. Smyth 1933, 13 nr. 52, che citava come propria fonte, purtroppo senza precisarne la pagina, 

l’ampio catalogo di Spyridon – Eustratiades 1925: per quanto l’abbia percorso da capo a fondo, 
non ve ne ho però trovata traccia, né il nome di Eschilo compare nei minuziosi indici. Sospetto 
che Smyth si possa esser confuso col catalogo di Lambros: egli associa infatti al codice della 
Μόνη τῶν Ἰβήρων il numero 4281, cioè lo stesso dell’elenco di Lambros (cf. supra n. 3). 

5  Cf. Turyn 1943, 120, che attingeva esplicitamente a Lambros 1900, loc. cit.  
6  Cf. Dawe 1964 passim, in part. (per l’occhio di riguardo riservato ad I) 16, 28, 108 e 118. 
7  Contenuta ibid. 198-344. 
8  Cf. Page 1972, in part. viii. 
9  Cf. in part. West 1990, 320. 



Matteo Taufer 

 - 94 -

Il ms. II.F.32 (d’ora in poi Ia, sigla che proporrei d’adottare) della ‘Vittorio Ema-
nuele III’ compariva nel minuzioso catalogo di Salvatore Cirillo10, fonte esclusiva e 
obbligata di Smyth e poi di Turyn, che si limitarono a farne menzione11 (isolata e ir-
rilevante la consultazione di Herington12), ma è rimasto finora inesplorato dagli edi-
tori. Il testimone s’è imposto alla mia attenzione durante la fase d’indagine prelimi-
nare, finalizzata a un nuovo apparato del Prometeo che sto delineando, dell’intera 
tradizione manoscritta della tragedia, resami accessibile su microfilm convertiti in 
formato digitale 13 . A differenza di altri codici a tutt’oggi trascurati o ignorati 
dall’ecdotica eschilea (mi riferisco, segnatamente ma non solo, a quelli che Turyn 
additava fra i «manuscripts not yet investigated»14), e che registrano un livello tale 
di contaminazione da scoraggiare tentativi stemmatici, Ia mostra non solo di appar-
tenere, in modo incontestabile, alla famiglia che West ha classificato con la lettera 
α15, ma di distinguersi, all’interno di essa, per la quasi puntuale coincidenza – com-
prese sviste ortografiche – con I là dove quest’ultimo esibisca lezioni isolate. Pres-
soché sovrapponibile, inoltre, salvo rarissime discrepanze dovute a errori meccani-
ci16, è la disposizione colometrica dei due codici17. L’unico lato problematico di Ia è 
costituito non tanto da divergenze di punteggiatura rispetto ad I (scarsamente pro-
banti), bensì da alcune rare lezioni diverse e, segnatamente, da numerosi scolî o 
glosse, interlineari e marginali, non sempre presenti in I e derivanti, per lo più, da un 
altro preciso ramo di tradizione scoliastica18; queste copiose annotazioni, tuttavia, 

 
10  Cf. Cirillo 1832, 178 s. 
11  Cf. Smyth 1933, 22 nr. 90 e Turyn 1943, 121. 
12  Cf. Herington 1972, 9, che citava anche il Neap. II.F.32 fra i «some manuscripts […] sounded or 

briefly inspected on the spot, but which are not actually cited in this edition». 
13  L’acquisizione dei microfilm (o, talora, dei CD contenenti immagini fotografiche dei codici), forniti 

da varie biblioteche italiane e straniere, dell’imponente tradizione manoscritta di Eschilo è stata pos-
sibile grazie al finanziamento, ottenuto alcuni anni fa dall’Università di Trento, del progetto europeo 
NAE (A New Aeschylus’ Edition, MTKD-CT-2004-510136: al riguardo rinvio a Citti 2008). Relati-
vamente al Prometeo, dei centocinque testimoni conosciuti (per il solo testo della tragedia: vi sono 
infatti numerosi codici che tramandano unicamente scolî), soltanto sette, d’importanza peraltro limi-
tata, non ci sono giunti nell’àmbito dell’iniziativa NAE; di ciascuno dei mancanti, tuttavia, intendo 
prender visione in tempi brevi per dare fondamento documentario tendenzialmente completo al mio 
lavoro ecdotico. 

14  Cf. Turyn 1943, 119-21 (sezione da cui, dopo Dawe 1964, può esser tolto il solo I). 
15  Cf. West 1990, 323-7 e, in sintesi, Id. 1998 (1900) VI-VII. I testimoni studiati da West per identi-

ficare la famiglia a sono, oltre ad I, Δ (Mosqu. gr. 508, XV sec.) e Ba (Vat. Ottob. gr. 210, XV 
sec.). Ad essi devono esser aggiunti Bc (Vat. gr. 1459, XV/XVI sec.) e Bd (Par. gr. 2790, XVI 
sec.), ritenuti da Turyn 1943, 64 s., meri apografi di Ba (in maniera forse un po’ frettolosa, come 
dimostrerò in un’indagine di prossima pubblicazione), nonché Δb (Vat. Pal. gr. 319, XV sec., che 
del PV conserva solo 283-675 e 1032-93), quasi certo apografo di Δ, e Ia. 

16  Ia diverge da I solo per isolate assenze dello spazio metri causa interno ad un medesimo rigo (in-
dicato di séguito col segno || , mentre / indica ‘a capo’), e precisamente in PV 96-97 ἀεικῆ· || φεῦ, 
114 s. ἔα || τίς ἀχὼ || τίς, 142 προσπορπατὸς, || τῆσδε, 413 s. μεγαλοστόνοισι … πή||μασι, 534 
s. ἐμμένοι· || καὶ, 536 s. θαρσαλέαις || τὸν, 542 s. τρομέων || ἰδία. Inoltre, ai vv. 545 s., I segmen-
ta εἰ||πέ· ποῦ e Ia εἰπέ· || ποῦ. 

17  Importanti informazioni sulla colometria di I sono già in Fleming 2007 (1973), 63-76. 
18  Quello recenziore siglato usualmente con B: cf. Dindorf 1851 vi ss. 



Il ‘Prometheus Vinctus’ 

 - 95 -

sono in larga parte semilleggibili (talvolta affatto svanite) e tradiscono, parrebbe19, 
l’intervento di mani differenti. Comunque sia, l’impressione è di una cesura netta fra 
il testo poetico, aderente ad I in modo quasi pedissequo e ben leggibile nella sua 
chiarezza calligrafica («haud ineleganter exaratus» era definito Ia nel catalogo di Ci-
rillo20), e la massa di marginalia o scolî interlineari per lo più semisvaniti, d’in-
chiostro solitamente diverso e non di rado irreperibili in I. Ora, benché la disamina 
del materiale scoliografico e più in genere ‘extra-testuale’ esuli, entro certi limiti, dal 
fine di puro confronto del testo poetico rispettivamente tràdito da I e da Ia, avremo 
cura di segnalare non solo tutte le varianti leggibili supra lineam (spesso identiche 
nei due mss. e dovute, nel caso di Ia, allo stesso scriba del testo poetico) e nei mar-
gini (precedute da γρ[άφε]ται καί e di norma esibite dal solo I)21, ma anche i versi 
in relazione ai quali Ia offre scolî/glosse riscontrabili in I e quelli, invece, in cui ne 
diverge attingendo ad altra tradizione22. Se Ia è contaminato, dunque, lo è sostan-
zialmente nei soli elementi extra-testuali23, peraltro di ardua se non, talora, impossi-
bile lettura a causa di un pessimo stato di conservazione24; ciò complica ulteriormen-
te le cose, in quanto non sempre è dato appurare se uno scolio dileguato in Ia sia o 
meno presente in I (a sua volta malandato nei fitti margini: «Εἰσὶ δὲ τὰ σχόλια 
πολλάκις ἀμυδρότατα μέχρις ἀφανείας», annotava sconsolato Lambros già più di 
un secolo fa25). 

 
La collazione sarà divisa in due parti, rispettivamente di coincidenze (a) e divergen-
ze (b). Queste, a loro volta, saranno articolate nelle sottosezioni seguenti:  

a1) lezioni che isolano I Ia dal resto della tradizione; a2) errores coniunctivi di I 

Ia comuni a parte della tradizione (specie ad α)26; a3) varianti sopralineari o mar-
ginali identiche; a4) versi con scolî/glosse comuni;  

 
19  Incertezza e prudenziale dubbio sono motivati dalla consultazione del solo microfilm: per quanto 

una riproduzione fotografica possa essere di elevata qualità, non potrà mai sostituire il controllo 
autoptico in loco del codice.  

20  Cf. Cirillo 1832, 178. 
21  Questo settore di collazione ha un discreto interesse per comprovare (ma anche problematizzare, 

nelle divergenze) la parentela fra i due mss.; tuttavia, forse maggiore è l’importanza di tali dati sul 
piano strettamente documentario. 

22  Si noti però che in molti casi sia I sia, in misura minore, Ia attestano scolî e glosse inediti, cioè 
assenti nelle due edizioni disponibili rispettivamente per gli scholia vetera (Herington 1972) e per 
i recentiora (ancora Dindorf 1851) al Prometeo. 

23  V’è anche il caso, come già anticipato, di alcune significative lezioni divergenti: si rinvia alla 
parte conclusiva del saggio. 

24  Ciò spiega anche la scomparsa dell’indicazione della dramatis persona in Ia (leggibile invece in 
I) nei seguenti casi: PV  1 (dove peraltro I attesta Κράτος καὶ Βία), 36-393, 515-7, 687, 698, 742-
52, 819, 877, 936 s., 997, 1007, 1040 e 1057 s. 

25  Lambros 1900, 41. 
26  Il limite di tale sezione – è bene sottolinearlo – sta nel fatto che non si preciserà (salvo in alcuni e 

già ben verificati casi) quale famiglia o quali singoli codici condividano le singole lezioni di I Ia; 
tuttavia, mi prefiggo di fornire ogni opportuna precisazione, che permetteranno di collocare con 
maggior cognizione di causa I Ia nella tradizione del Prometeo, nel momento in cui avrò effettua-
to la collazione completa di tutti i testimoni disponibili.  



Matteo Taufer 

 - 96 -

b1) lezioni diverse; b2) varianti sopralineari/marginali/ante corr. in I assenti in 
Ia; b3) varianti sopralineari/marginali in Ia assenti in I; b4) versi di Ia con sco-
lî/glosse assenti in I.  

Seguiranno un’appendice di carattere documentario divisa in due parti (c1. inter-
venti auto-correttivi27 notevoli di I e di Ia, ivi inclusi versi omessi e poi ripristinati 
nei margini o inter lineas; c2. rettifiche e/o segnalazioni di nuovi dati su I rispetto 
alla collazione di Dawe e ai successivi apparati) ed un bilancio conclusivo. 

 
Avvertenza 
 
Salvo casi particolari, non saranno oggetto d’attenzione presenza o assenza di iota mutum

28
 

(che, quando figura, non è mai ascritto29 ma sempre sottoscritto), né grafie costanti come μὴ 
δέ pro μηδέ o discretamente frequenti come δέ senza accento. L’accento grave, là dove 
spesso compare dinanzi a segno d’interpunzione, è stato normalizzato in acuto. 

Nelle sottosezioni a5 e b4, relative ai complessi dati extra-testuali, non si farà distinzione 
fra scolî e glosse in senso proprio, ma ci si limiterà, dopo l’indicazione del numero di verso, 
a lettere in ordine alfabetico separate da trattino (a - b - c…) per distinguere annotazioni re-
lative a lemmi differenti nello stesso verso (di esse, per intuibili ragioni di spazio e per im-
portanza secondaria rispetto al tema del presente studio, non sarà riportato il testo greco). 
Qualora un verso dovesse avere un’unica annotazione si troverà solo la lettera a; ma la sola 
lettera a in rapporto a un certo verso potrebbe implicare, nella sottosezione opposta (di coin-
cidenze o divergenze a seconda del caso), altre lettere per altre annotazioni relative al mede-
simo verso. Pertanto, se ad es. nella sottosezione di coincidenze si trovasse, in relazione a un 
certo verso, la sequenza a - c, ciò significa che la lettera b comparirà, per quel medesimo 
verso, nella sottosezione delle divergenze. Ad ogni lettera seguirà, tra parentesi, l’indicazione 
dell’eventuale reperibilità del dato extra-testuale in Herington 197230 o, se di presunta origi-
ne bizantina, in Dindorf 1851, 166 ss.31, rispettivamente siglati H. e D.32; l’accorpamento di 
più lettere (ad es. ab o abc) seguite da un’unica indicazione di reperibilità in H. o D. signifi-
ca che i pur diversi scolî/glosse sono leggibili senza soluzione di continuità in H. o D.; 
l’assenza, dopo una lettera, di H. o D. fra parentesi denota che l’elemento extra-testuale o è 
inedito (caso frequente là dove I e Ia consentono) oppure illeggibile in Ia e introvabile in I 
(è il caso di note sopralineari svanite – ma di cui resta tenue traccia – in Ia e assenti nel luo-
go corrispondente di I: esse saranno segnalate nella sottosezione b433). Qualora l’elemento 

 
27  O, in varî punti di I, più propriamente correttivi, giacché subentra palese un’altra mano (I²). 
28  Se una lezione prevede lo iota sottoscritto, esso sarà segnalato se almeno uno dei due mss. lo esi-

bisca, ma omesso se non figuri in nessuno dei due. 
29  Come invece si potrebbe dedurre dalla collazione di Dawe 1964, 198-246, che lo segna sempre ascritto. 
30  Che purtroppo, nonostante la via aperta da Dawe nel valorizzare I, non ebbe modo d’includere 

nella sua edizione dei παλαιά il fondamentale codice atonita, fitto di scolî sovente inediti e acco-
stabili, talvolta, a quelli del Mediceus. 

31  Edizione, com’è noto, non molto soddisfacente e spesso incompleta (v’è una congerie di glosse, 
per lo più assai recenti, tuttora inedite). 

32  Alla sigla seguiranno direttamente numero di pagina e numero di rigo (e, in Herington, l’indica-
zione del verso di riferimento). Quando il numero di rigo riporta a sua volta un numero in apice, 
quest’ultimo precisa quale lemma si voglia porre all’attenzione (normalmente nel caso del solo 
Dindorf, che arriva a stampare, sul medesimo rigo, due o tre lemmi diversi con le relative glosse). 

33  Saranno dunque classificate nelle divergenze fra i due codici: è infatti improbabile che sco-
lî/glosse sopralineari in Ia siano state tratte dai margini di I anziché dai corrispondenti punti in I 
supra lineam: per quanto i margini di I siano spesso male o, talvolta, non più leggibili, e possano 



Il ‘Prometheus Vinctus’ 

 - 97 -

figuri a margine, la lettera sarà contrassegnata dall’indicazione in apice (ad es. a
m); 

l’assenza di apice dà per implicita la sede interlineare di scolî/glosse. Saranno invece trascu-
rati i casi (non rari) di totale illeggibilità e conseguente inclassificabilità dei dati extra-te-
stuali. Il simbolo ≈ prima di D. o H. indica marcata simiglianza ma non perfetta corrispon-
denza fra il dato extra-testuale in I/Ia e D./H. 

Nella sottosezione b1 il testo di I verrà separato da quello di Ia tramite i due punti (:). 
Nelle sottosezioni a4, b2 e b3 (varianti sopralineari o marginali), un esempio come PV 

80 μου (s.l.) s’interpreterà così: sopra la lezione in textu μοι è segnalata la variante μου ri-
dotta al solo tratto differenziante (ου soprascritto ad οι). 

I due puntini che nei codici spesso (di norma in I Ia) marcano ι e υ se atone sono stati ri-
portati solo in quei rari casi ov’era opportuno evidenziare come inequivocabile una certa – 
pur insensata – lezione (ad es. PV 119 δεσμώτην I: -τϊν Ia). 

Si adottano le abbreviazioni seguenti (di nomi e aggettivi s’indica il solo nominativo an-
che se verranno declinati in altri casi): acc.: accentus; add. = addidit; a = ante correctionem; 
ci. = coniecit;  c = post correctionem; corr.: correxit; del. = delevit; edd.: editores; ev. = 
evanuit; ft. = fortasse; gl. = glossema; ib. = ibidem; i.e.: id est; i.l. = incerta lectio; m./m = in 

margine; om. = omisit; s.l./s.l. = supra lineam; sq.: sequens; trib. = tribuit; u.v. = ut videtur; 
v. = versus; vd. = vide, vidit; v.l. = varia lectio; γρ. = γράφεται (καί); εὕ. = εὕρεται καί; Σ/Σ = 
scholium/scholia; ² = altera manus. Inoltre, come in Dawe, l’asterisco (*) equivale a rasura 
dello spazio d’una lettera, il segno • a lettera illeggibile e le parentesi uncinate (< >) a lettere 
non più leggibili nel codice ma agevolmente integrabili34. 

Per lo scioglimento delle sigle dei codici citati – in specie di quelli meno noti se non af-
fatto trascurati – si rinvia a Turyn 1943. 

  
a1) Lezioni che isolano I Ia dal resto della tradizione 

 
92 θεός] κακῶς35  129 προσέβου (u.v. in I, ft. -βα; -βου certe Ia)  172 οὔτε  189 

ταυτὶ  323 κῶλον κέντρα (Iª Ia)  369 λευρᾶς  475 ὁποίοισι  502 τε (et Oa ex Ro-
bortello, qui suo Marte τε coniecisse videtur)  513 κναμφθεὶς (et Ms.l.)  520 οὐκ ἄν 
μου  549 s. φωτῶν· πορεύεται  552 βροτῶν  553 τᾶς (iterum hunc acc. praebet u-
terque cod.)  576 s. ποῖ ποῖ ποῖ ποῖ ποῖ πῆ (secundum et quartum ποῖ dubiae lectio-
nis in I)  589 πῶς οὐ (et ft. Lfª)  716 πρόσπλατοι  731 ἀυλ-  998 ὦ πταῖ (sic)  1057 

χάλᾶ (sic)   

 
a2) Errores coniunctivi degni di nota in I Ia comuni a parte della tradizione (specie ad α) 

 
3 μέλλειν  6 ἀδαμαντίναις πέδαισιν ἐν ἀρρήκτοις πέτραις  78 γαρύεται  90 

παμμήτωρ  103 δὲ / χρὴ  111 πέφῃνε (cf. Bas.l. Bc)  115 ὀδμὴ  125 ῥυπαῖς (i.l. in I: 
ft. ῥι-36)  134 ἀιδώ  136 αἲ αἲ αἴ·37   138 τ᾿ εἰλισσομένου  145 ὁμίχλα  149 

 
forse occultarci informazioni preziose, finora non m’è capitato di trovarvi chiose trasferite da Ia ne-
gli spazi interlineari. 

34  Cf. Dawe 1964, x e 197. 
35  Probabilmente era lezione comune ad a (cui l’ascrive West 1998 [1990]): pare infatti esservi stata 

sia in Baª, che ha rasura nel testo e supra lineam corregge θεός, sia in Δª, che soprascrive θεός ad 
una parola erasa. Diversamente, Bc e Bd, apografi (presunti) di Ba, hanno l’uno il sano θεός, 
l’altro uno spazio vuoto dopo πάσχω· (Bd non ha dunque né θεός né κακῶς). Sta di fatto che gli 
unici a leggere chiaramente ed esclusivamente κακῶς sono I e Ia. 

36  Ma certo è ῥυπαῖς nel resto di α (Ia Ba Bc Bd Δ). 



Matteo Taufer 

 - 98 -

κρατοῦσιν  162 κακοῖσι  164 δάμνεται  167 ἕλοι  189 ῥεχθῆ  207 φρονήμασι  213 

χρεῖ᾿ ἦ  221 συμμάχοις  229 καθίζετ᾿  235 δε (sic) ὁ τόλμης (ὁ s.l.)  253 ἔχουσιν  
257 ἄθλων  258 ἄλλοτ᾿ οὐδὲν  268 οὐ μὴν ποιναῖς  280 αἰθέρα δ᾿ ἁγνὸν (et Ba Bc 
Bd Δª)  312 ἀπωτέρω  327 βαρυστόμει  330 ὁθ᾿ οὕνεκ᾿ ἐκτὸς  341 προμηθείας  
348 ἐς  349 ἔστηκε  353 ἑκατοντακάρηνον38  356 ἤστραπται  376 ἕστ᾿ ἂν  377 

γινώσκεις  379 μαλθάση  380 ἰσχαίνη  405 ἐνδεικνύει  425 supra πρόσθεν legitur 
σοῦ quasi gl.  457 ἀνατολὰς  489 οἵτινες δεξιοὶ  491 ἔχουσιν  518 ἐκφύγοιτο  539 

om. ἐν (et E tantum)  549 ᾗ  555 τὸ δ᾿ ἀμφίδιον (et E tantum)  556 s. ἐκεῖν᾿ ὅτ᾿ ἀμφὶ 
λουτρὸν  586 γεγυμνάκασι  610 ἀπλῶ  625 μή τί με  627 μὴ οὐ γεγωνεῖν (et U 
Ua Ub tantum)  642  om. καὶ  653 om. πρὸς (et Lg Xa tantum)  690 om. καὶ  691 

ᾀμφήκει  724 ἵξῃ  746 om. γε  753 μέν ἐστι (u.v.)  756 ἐκπέσοι  759 κακά  760 σοι 
μαθεῖν  761 συλληθήσεται  777 κέρδος] πόνους  796 μονώδοντες (sed vd. infra c1 
ad loc.)  800 θνητὸς] βροτὸς (cf. Ba Bc Bd)  829 εἰς (et Ba Bc tantum)  838 

πολυπλάγκτοισι  850 γενημάτων  877 ἐλελελελελελεῦ (et Ba Bc tantum)  879 τ᾿ 
(cf. Ba Bc)  882 ὄμματ᾿ ἐλίγδην  916 καθήστω  918 τάδ᾿ (cf. Ba Bc)  925 αἰχμὰν 
(cf. Ba Bc)  943 ἀγγελὼν  947 λόγους  952 μαλακίζεται (cf. Ba Bc)  961 γε δεῖ (et 
Ba Bc tantum)  963 ἂν ἱστορῆς  979 πράσοις (cf. Ba Bc)  1026 μοι μὴ  1052 

στερεαῖς  1057 εἰ (ev. in Ia) τάδ᾿ εὐτυχεῖ  1069 οὐκ ἔστι  1074 ὡς ὁ ζεὺς  1075 
ὑπέβαλε  1081 σαλεύεται  1080-93 Prom. <vel?> Choro trib.   

 
a3) Varianti sopralineari o marginali identiche 

 
167 ἀρχήν s.l.  217 προσλαβόντα s.l.  258 quid sibi velit ϊ supra τ in ἄλλοτ᾿ non li-
quet  355 φόνον I s.l. et Ia in textu: φόβον Ia s.l. et I in textu  394 λευρῶν s.l.  | 
οἴμων s.l.  397 τῆς οὐλομένης τύχης s.l. (v.l. an gl. incertum)  400 λειβομένη s.l. 
(v.l. an gl. incertum)  410 τιμὴν s.l. (v.l. an gl. incertum)  411-12 ἔποικοι s.l. | ἁγνῆς 
s.l. (v.l. an gl. incertum)  417 γῆς s.l.  433 γῆς s.l. (v.l. an gl. incertum)  434 πηγαί 
s.l.  451 προσείλους s.l.  452 ἀήσυροι s.l.  473 πλάνη s.l.; πλάνα et πλανᾶ m.εὕ.  

475 ἰάσιμον m.γρ.(I)/εὕ.(Ia, ubi ἰάσι- tantum legitur)  476 μοι s.l.  527 γνώμῃ s.l. (v.l. 
an gl. incertum)  530 ποτινισομένη s.l. (v.l. an gl. incertum)  558 ἰότητι s.l.  560 

ἡσιόνην s.l.  563 ποινᾶς Iª et Ia m.γρ. (i.l.: ft. ποινὰς)  594 τῇ μογερῇ s.l. (v.l. an gl. 
incertum)  596 τὴν s.l. (v.l. an gl. incertum)  657 νυκτίφοιτ᾿ m.γρ.  

662 ἀσήμους s.l.  
684 πόνων s.l.  716 πρόσπλαστοι s.l.  724 ἥξεις s.l. (male scripsit -ς I, qua re, u.v., 
-ει tantum in Ia legitur)  893 χερνήτην s.l.  905 γενοίμην s.l. (v.l. an gl. incertum)  
906 ὅπου s.l. (v.l. an gl. [cf. D. 279, 31²] incertum)  912 ἐκπίπτων s.l. (v.l. an gl. 
[cf. D. 280, 25¹] incertum)  925 αἰχμὴν s.l. (v.l. an gl. incertum)  926 κακῶν s.l.  
945 ἵνα ἦ (sic) ἐφημέροις s.l.  955 νέων s.l.  1022 λάβρως s.l. 

 
a4) Versi con scolî/glosse comuni 

 
1 am - b (H. 67 v. 1e 3)  2 a  3 a - b  4 a (D. 168, 4¹)  5 b (ib. 14 [partim]) - c  6 b (ib. 
22)  8 a (D. 169, 6²)  9 a (ib. 7²)  10 a (ib. 11¹)  11 a (ib. 18¹ [partim])  12 a - b (ib. 
33¹) - c  14 a (D. 170, 2¹ [gl. prius tantum])  18 b (H. 71 v. 18a 2 [Δ. tantum]) - c (D. 
 
37  Così secondo l’interpunzione di Ia, più consueta rispetto ad I (αἴ· αἴ· αἴ·). 
38  Per l’esattezza, in I leggiamo ἑκατοντακάρ·ηνον: il puntino, già notato da Dawe e assente in Ia, 

non è che un refuso. 



Il ‘Prometheus Vinctus’ 

 - 99 -

170, 28)  20 a (ib. 31¹) - c  22 a - b (H. 72 v. 22b 1 [φλ. tantum])  399 b (D. 220, 21)  
400 a (H. 132 v. 400 c [λ. tantum]) - b (D. 220, 24²) - c (ib. 25)  401 ab (ib. 26 [ὑ. ἔ. 
tantum])  405 c (H. 133 v. 405b [β. tantum])  406 c (D. 221, 1² [θ. tantum])  408 a  
423 b  428 d  473 am (≈ D. 229, 17-21)  477 b (in Ia vix legitur)  483 b  484 am (≈ H. 
146 v. 476, 8-30)  490 am (D. 231, 26-28ª)  495 am  

499 am (H. 150 v. 499b 1) - bm  

507 a (≈ ib. v. 507a 1-2 [partim])  510 a (ft. D. 233, 30)  511 ab (≈ H. 151 v. 511b 2 
[partim])  521 c (D. 235, 7³-8)  526 am (ib. 28-31) - bm - c  530 a (H. 154 v. 530 [θ. 
tantum])  532 a (D. 236, 9)  543 a (ib. 29¹)  547 a (D. 237, 2)  553 b (ib. 20)  555 a 
(H. 157 v. 555c 1 [δ. tantum])  558 a (D. 238, 11²)  560 a (H. 157 v. 560b 1 [κ. tan-
tum])  561 c (D. 239, 20³) - d (ib. 21)  563 a  566 b (D. 240, 7² [κ. tantum])  572 ab 
(D. 241, 5)39  575 a  590 am (D. 243, 1-4)  598 b (ib. 24²)  600 a (D. 244, 1)  605 a 
(ib. 8)  611 a  615 a (H. 165 v. 615a 1 [ν. tantum])  616 a (ib. v. 616a 1 [παρ. tan-
tum])  644 a (ib. 8¹)  645 a (ft. ib. 10)  652 a (ib. 25)  654 a  659 am  697 a (H. 178 v. 
696a 2 [κ. tantum])  701 a  703 a (D. 254, 12 [ἀ. tantum])  711 a - b  716 a  717 bm  
722 b  724 a  725 b  730 am - b - c  731 a  736 a (u.v.)  738 c  739 a  794 a  809 a (ft. 
H. 197 v. 809b)  825 a  826 a (D. 269, 3¹ [π. tantum])  846 a  856 a (D. 273, 13¹)  
860 a (ib. 31²-32¹)  868 b  869 a (H. 209 v. 869 app.)  874 a  880 am (ft. D. 275, 24-
25)  884 a  885 a - b  886 a  888 am (≈ H. 214 v. 888c)  890 am (H. 215 v. 890a)  893 

am (≈ ib. v. 893b [partim])  897 am - b - c  898 am - b  899 am  
900 a - b - c (D. 279, 8 

[πλ. tantum])  902 am (H. 217 v. 902b)  904 am (≈ H. 218 v. 904f) - bm  906 a (ib. 
279, 31² [nisi v.l. est: vd. supra a3 ad loc.])  908 a  910 a (D. 280, 23)  911 a - b  912 

a (D. 280, 25¹ [ἐκ. tantum, nisi v.l. est: vd. supra a3 ad loc.]) - b (ib. 26 [τ. π. tan-
tum])  913 b (ib. 27¹ [ἀ. tantum])  916 am (H. 219 v. 916b)  919 (u.v.) am  920 (u.v.) 
am  926 a (H. 221 v. 926a)  928 a (ib. v. 928a 2 [δ. tantum]) - b (ib. v. 928c 1 [κ. tan-
tum])  929 a (ib. v. 928a 5 [σ. τ. tantum])  940 a  941 am (initium sicut H. 223 v. 
941a)  942 a (D. 284, 10²)  944 a (H. 224 v. 944b 1 [ἀ. tantum])  947 a - b (ib. v. 
947, 1 [partim])  949 a  955 am  

957 am (≈ H. 226 v. 957)  971 am  985 a (H. 229 v. 
985c 2 [χ. tantum]) - b  999 a - b  1002 a  1016 cm  1023 a (H. 233 v. 1023b)  1031 a 
- b  1032 (u.v.) am  

1045 a - b  1047 a (D. 293, 12)  1050 ab (ib. 14)  1051 a (ib. 15¹)  
1052 a - b (ft. ib. 16)  1054 a  1056 a  1065 a (H. 238 v. 1065a 1 [παρ. tantum])  
1067 a (D. 295, 3)  1080 a  1084 a  

   
b1) Lezioni diverse 

 
2 οἷμον : οἶ-  8 θνατοῖσι (i.l.: ft. θνη-) : θνη-  46 ἁπλῶ : ἀ-  75 πόνῳ : χρόνῳ  
116 κεκρα*μένη : κεκραμμένη  119 δεσμώτην : -τϊν  124 κινάθισμα : κινάσθ-  
129 ἁμίλλαις : ἅμιλλαις  132 κραιπνοφόροι : κναι- | ἔπεμψαν : ἔπιμ- (i.l.: ft. recte 
ἔπε-)  134 τὰν : τὴν  146 εἰσιδούση : -ῃ  164 ἄγναμπτον : ἄγναπτον  168 

γυιοπέδαις : γϋπέδες  179 ἐπιχαλᾶς (u.v.) : ἐπιχαλᾶ (u.v.)  183 ὅπα : ὄ-  219 

μελανβαθὴς : μελαβανθὴς  226 αἰτίην : -αν (u.v.)  236 ὦδε : ὧ-  305 

συγκαταστήσαντ (sic): συγκαταστήσοντα  328 περισσόφρων : περισόφρων  355 

φόβον : φόνον (sed vd. supra a3 ad loc.)  369 σικέλας : σικελίας  395 αἴσμενος 
(i.l.: ft. recte ἄσ-): ἄσ-  402 τάνδε (i.l., praesertim quod «omnia hic male scripta» 
[Dawe]: ft. ν deletum et τάδε legendum est): τάδε  407 μεγαλοσχήμον᾿ ἀτ᾿ (u.v.): 
 
39  Per l’esattezza, lo scolio in questione, ἐκ τῶν νεκρῶν (a) ἐρχόμενος (b), in Ia coincide perfetta-

mente con D. 241, 5, mentre in I mancano ἐκ τῶν. 



Matteo Taufer 

 - 100 - 

μεγαλοσχήμονατ᾿  409 τὰ͂ν σὰ͂ν (utroque acc. [I²], u.v.): τὰν σὰν  410 τε om. Ia  
419 λίμναν : λϊμνᾶν  427 θεον (sic): θεῶν (sed vd. infra b2 ad loc.)  436 τι : τοι (sed 
vd. infra b2-b3 ad loc.)  438 προσειλούμενον : προσηλ- (sed vd. infra b2 et b3 ad 
loc.)  451 εἷσαν : ἴσ- (sed vd. infra b2 et c1 ad loc.)  461 μνήμην : -ην θ᾿  473 ὅστις : 
ὥς τις (sed vd. infra b2 ad loc.) | εἰς (i.l.): ἐς  478 νόσους : νόσον (sed vd. infra b2 
ad loc.)  480 χρϊστὸν : χρη-  506 βροτοῖσιν : θνητοῖσιν  540 δερκομένα : δερκω-  
543 γνώμα : -η (sed vd. infra b2 ad loc.)  562 χαλινοῖσιν (-ιν s.l. iam evanidum): -
οῖς  579 ἕ ἕ (sic): ἕ ἔ (sic; et vd. infra b3 ad loc.)  580 δείματι : δή-  654 δίον : δῖ-  
661 αἰολοστόμους : ἀι-  670 κἀπέκλεισε (i.l., quia I² obscure rescripsit vel corr.): 
κἀπι- (u.v.)  674 κεράστις : *θράστις  676 κερχνείας : -νίας  678 ὡμάρτει : ὠ-  
679 καταστίβους (i.l.: ft. sicut Ia): κατὰ στίβους  681 οἰστρόπληξ : -οπλὴξ (sed 
vd. infra b5 ad loc.)  710 εὐκύκλοις : εὐκΰλλοις  720 ἐκφυσσᾶ (i.l., ft. -υσᾶ Ic): -
υσᾶ  731 ἀυλῶν᾿ : ἀυλῶν  736 ὅμως : ὁμῶς (sed vd. infra c1 ad loc.)  763 βλάβη (et 
σοι s.l. ut gl.): βλάβη σοι  770 λυθεὶς : λυθῶ (sed vd. infra b2 et b3 ad loc.)  813 

τρίγωνον : τριγὼν (profecto ον in I s.l. compendiatum acc. gravem putavit Ia)  853 

πεντηκοντό<παις> : -ντάπαις  867 δυεῖν : -οῖν  872 κλεινοῖς : -ὸς (sed vd. infra b2 
et c1 ad loc.)  900 ἀλατείαισι : -τίαισι  920 παρασκευάζεται : -σκεβάζεται (sicut 
Δ)  921 αὑτῷ (u.v.): αὐ-  1045 σφασκέλω : σφακέλῳ  1076 αὑτὰς : αὐ- 

 
b2) Varianti sopralineari/marginali/ante corr. in I assenti in Ia  
 
63 με s.l. (v.l. an gl. incertum)  132 κτύποις s.l.  156 ὡς ποτε Iª  168 γυοπέδαις Iª  
183 ὅπου (?)40 s.l. (v.l. an gl. incertum)  189 ταύτη s.l.γρ.  

191 ἀρθμὸν Iª  209 ἐμὴ s.l. 
(I², u.v.)  213 χρὴ ἢ δόλω τε m.γρ.  

233 φιτύσαι Iª  235 τολμῇς m.γρ.  (inter Σ)  236 

τοῦ m.γρ.  (inter Σ), sed idem exhibet textus ipse  238 οἰκτραῖσι τ᾿ ἰδεῖν m.γρ.  
256 κοὐ 

δε μὴ s.l.γρ. (I²)  293 ἔτυμ᾿ Iª  
312 ἀνωτέρω m.γρ. (I²)  

327 λαβροστόμει s.l.γρ. (I²)  346 

πλείστους πημονῆς s.l. (I²)  
363 παρ᾿ ἄωρον m.γρ.  (I²),  πανάορον m.γρ.?  

365 

ἱπνούμενος m.γρ. (inter Σ)  371 θερμοῖς s.l.  377 γινώσκοις s.l.  380 ἰσχναίνῃ m.γρ.  

394 λευρὰν m.γρ. | ψ- tantum m.γρ. legitur  404 ὑπερήφανος s.l.  
415 γῆς s.l. (v.l. an 

gl. incertum)  419 λίμνην s.l. (v.l. an gl. incertum)  425 ἄλλον s.l.  426 

ἀδαμαντοδέτοις Iª  427 θεῶν s.l.  430 βοῆ s.l. (v.l. an gl. incertum; dativum esse, 
quamquam iota mutum abest, et acc. et gl. ἐν s.l. confirmant)  436 τοι s.l. (I², u.v.)  
438 προσηλούμενον s.l. (I², u.v.), προσελούμενον m.γρ.  

451 ἴσαν s.l. (I²) et m.γρ.  

473 ὥστις s.l. (I²)  478 νόσον s.l.  530 ποτεινισομένα s.l. (I²)  543 γνώμη s.l. (I², 
u.v.)  555 τὸ δϊαμφίδιον m.γρ.  

562 ὀρεινοῖς (gl., u.v.)  566 οἴστροις Iª  599 νήστισι, 
νήστῃσιν, ἐν ἧστισιν, ἐν αἷστισιν m.γρ.  (inter Σ)  602 οἲ s.l.  606 τί με s.l.γρ.  

617 ἐξ 
ἐμοῦ m. (I²), ut gl.  637 τἀποκλαῦσαι m.γρ.  (inter Σ)  642 αἰσχύ<νομαι> m.γρ.  

643 

τὸν supra θεόσσυτον  667 πυρωτὸν m.γρ.  
692 ἐμὴν s.l. (v.l. an gl. incertum)  696 

πρῷ γε m.γρ.  (inter Σ)  713 ἐκπέρα s.l.  743 ft. ἀναμοχθίζῃ m.γρ. (i.l., quia paene ev.)  
758 ἡδοίμαν m.γρ.?  

759 κακῶς m.γρ.  
762 αὐτὸς παρ᾿ αὐτοῦ m.γρ. (I²)  765 θέορτον 

m.γρ.  
770 πλὴν Iª, u.v. | λυ<θ>ῶ, u.v., m.γρ.  

777 κέρδος s.l.γρ.  
801 τοιοῦτον Iª, u.v.  

805 ἱπποβάμονα m.γρ.  
834 προσηγορεύθης s.l.  872 κλεινὸς s.l.  875 ὅπως 

δ•[?]χω••τύχης κτλ. (sequitur Σ in H. 209 v. 875a) m.γρ. (ft. habuit Ia quoque) | δὴ 
s.l.  889 γλώσση s.l.  899 δαπτομένην s.l.  900 δυσπλάγχνοις m.γρ. (altera manu, 

 
40  Certezza per Dawe 1964, 204; le ultime due lettere sono però poco chiare. 



Il ‘Prometheus Vinctus’ 

 - 101 - 

u.v., quia idem legitur in textu)  906 ὅπη s.l.  907 αὐθάδ- φρ- m.γρ. (hactenus legi-
tur)  947 γάμους m.γρ.

  948 ἐκβληθῇ m.γρ.  
965 καθώρμισας ἢ καὶ κατήγαγες m.γρ.

  

974 συμφορᾶς s.l.  992 αἰθεροῦσα m.γρ.  1007 πολλ᾿ ἐρεῖν μάτην m.γρ.  
1024 

ἄκλειστος m.γρ.
  1051 ἅδην s.l./m.γρ.

  1057 εὐτυχῆ s.l. 

 
b3) Varianti sopralineari/marginali in Ia assenti in I 
 
80 μου s.l. (sed ft. male legit gl. μέμφου quod I supra ᾿πίπλησσέ μοι divisum, i.e. 
μέμφ**ου, scripsisse videtur)  400 ῥαδινὸν s.l.  401 πηγαῖς s.l. (v.l. an gl. incertum)  
414 θνητοί s.l. (v.l. an gl. incertum)  419 λιμνῆν s.l. (v.l. an gl. incertum)  436 τϊ s.l.  
438 προσειλούμενον s.l.  527 ἐμῇ s.l. (v.l. an gl. incertum) 579 ἔ ἕ (sic) s.l.  770 ft. 
λυθεὶς m. (ev.)  871 δὲ supra γε altera manu scholiastae  963 ἀνϊστορ<εῖς> m.γρ., 
u.v. 

 
b4) Versi di Ia con scolî/glosse assenti in I 
 
4 bc (D. 168, 42-3)  5 a (ib. 6¹, sed mutato verborum ordine)  6 a (ib. 18 [partim]) - c 
(ib. 23¹)  7 a (D. 169, 3²) - b (ib. 4¹, sed mutato verborum ordine)  8 b (ib. 6³)  9 a 
(ib. 9¹, u.v.)  10 b  14 b (D. 170, 2¹ [gl. alterum tantum])  15 a (ib. 6)  16 a (ib. 9¹, 
u.v.) - b (ib. 10¹, u.v.; ἔχειν tantum praebet I)  17 a (ib. 12 et partim H. 71 v. 17)  18 
a (D. 170, 25¹)  19 a - b (ib. 30)  20 b  21 ab (D. 171, 11-2)  22 c (ib. 13 [partim], sed 
mutato verborum ordine)  23 a (ib. 14 [εἴ. tantum]) - b (ib. 14 [λ. tantum])  397-98 

ab (≈ D. 220, 18) - c  399 a  401 c (ib. 26 [ῥ. δ. tantum])  402 a (≈ ib. 27)  403 a (ib. 
28)  404 a (ib. 29¹)  405 a (ib. 29²) - b (H. 133 v. 405b [ἐ. tantum])  406 a (D. 221, 
1¹) - b  407 a (ib. 1² [ἤ. tantum])  408 s. a (≈ ib. 2-3) - b (ib. 8²-9 [π. tantum])  410 s. 

a (ib. 10)  411 s. a (≈ ib. 22¹) - b (ib. 22²) - c (ib. 27)  413 a (ib. 28¹)  414 a (ib. 28²-
29) - b (ib. 30)  415 ab (ib. 31)  416 ab (ib. 32-33¹)  417 a (ib. 33²)  418 a (D. 222, 
1¹)  420 a (ib. 6)  421 a (ib. 7¹) - b (ib. 7²-8)  422 a (ib. 9)  423 a (ib. 10¹)  426 ab (ib. 
15-16)  427 ab (ib. 17)  428 a (ib. 18 [partim]) - bm (≈ ib. 18-24 [usque ad διά]) - c 
[del. Iac] (ib. 25²) - e (D. 223, 24¹)  429 a (ib. 24²-25)  430 ab (ib. 26-27)  432 a (ib. 
28, sed συγκρούων41 etiam H. 138 v. 432a 1)  433 a (D. 223, 29¹) - b - c  434 a (D. 
224, 1²)  435 a - b (ib. 2)  477 a (D. 230, 3²)  479 a - b (ib. 7 [partim])  480 ab (ib. 9)  
483 a (ib. 19¹)  488 ab (D. 231, 21) - cm (ib. 22-23)  489 a (ft. ib. 24 [partim])  490 a 
(ft. ib. 26¹) - b (ft. ib. 28²)  491 (ib. 29)  492 a (ib. 30¹) - b (ib. 30²-31)  495 a (≈ H. 
149 v. 495a)  503 a (D. 233, 11)  511 c (ft. ib. 31²-32)  519 ab (D. 235, 4)  520 a (ib. 
5)  521 a (ib. 6) - b (ib. 7²)  522 a (ib. 10)  523 ab (ib. 11-12)  524 a (ib. 13)  525 a 
(ib. 14-15)  526 d (ib. 32)  529 (D. 236, 2)  530 b (ib. 6²) - c (ib. 7¹)  533 b (ib. 10-11 
[partim])  534 a - b (ib. 12)  535 a  537 ab (ib. 19)  538 a  539 a (ib. 21) - b (≈ ib. 22)  
540 a (ib. 27)  541 a (ib. 28)  543 b (ib. 29²)  546 am (ib. 31 ss.)  547 b (D. 237, 3²)  
548 a (ib. 4¹)  549 a (ib. 5² et 8¹)  550 a (ib. 9) - b (ib. 10²)  551 a - bm (≈ ib. 16 [par-
tim])  552 a (ib. 18)  553 a (ib. 19)  555 am (D. 238, 1-5) - b (ib. 5²) - cm  556 a (ib. 7)  
559 a (ib. 13)  560 b (ib. 16¹ [αὐ. tantum])  561 a (D. 239, 20¹) - b (ib. 20²)  562 a (≈ 
ib. 22-23)  563 b  564 a (ib. 29²)  565 a (ib. 30)  566 a (ib. 31¹) - c (D. 240, 7²-9 [par-
tim])  567 a (ib. 23)  568 a (ib. 28) - b (ib. 29)  569 a - b - c (ib. 30²-31 [partim])  570 

 
41  In I(²) s.l., invece, leggiamo la glossa inedita καὶ συγκρουόμενος. 



Matteo Taufer 

 - 102 - 

a (D. 241, 3-4)  572-73 a (ib. 6-8)  574 a (ib. 11-12)  576 a (D. 242, 2²)  577 a (ib. 4-
6)  579 a (ib. 9)  580 a (ib. 11-12)  581 a (ib. 13)  583 a (ft. ib. 14¹)  588 a (ib. 20¹ 
[partim])  590 b (D. 243, 5¹) - c (ib. 6 [ἐκ. tantum])  591 a - b (ib. 8)  592 a - b (ib. 9)  
593 a - b  596 ab (ib. 21-22)42  597 a (≈ ib. 23)  598 a (ib. 24¹) - c (ib. 25) - d  599 a 
(ib. 33¹)  601 a (D. 244, 2 [ὀ. et β. in I quoque])  602 a (ib. 5¹) - b (ib. 3 [οἵ. tantum]) 
- c (ib. 5²)  603 a (ib. 6)  604 a (ib. 7)  606 ab (ib. 9-10)  

608 a (ib. 11-12 [partim])  

609 a (ib. 17)  610 a (ib. 21-22)  614 a (ib. 30¹) - b (ib. 30²-31 [partim]) - cm (ib. 30-
35)  617 a - b - c  618 abc (D. 245, 16-17)  619 ab (ib. 24-25)  620 ab (ib. 26-27)  
621 a (ib. 29)  622 a (D. 246, 4)  624 a - b  626 a (ib. 15-16¹)  627 a (ib. 27²-28¹)  
628 a (ib. 28²) - b (ib. 28³-29)  629 a (D. 247, 2² [μ. ἢ δ.]) - b (ib. 3)  630 a  631 ab 
(ft. ib. 14)  632 a (ib. 15)  633 a (ib. 16²-17)  635 a (ib. 20)  636 a (D. 248, 5²-6¹) - b 
(ib. 3-4¹)  637 a (?) - b - c (ft. ib. 14²)  638 a (ib. 15¹)  640 a (D. 249, 3¹)  643 a (ib. 
6²-7)  644 b (ib. 8²)  649 a - b (ib. 24² [ἀτ. tantum])  657 a (D. 250, 15)  658 ab (ib. 
16-17)  659 b (ib. 20) - c  661 a (ft. ib. 22² [π.])  700 a  706 a  709 a  715 a  717 a  
718 a (D. 256, 9³ [αὐ. tantum])  720 a - b (ib. 14³-15)  721 a (ib. 16¹) - b (ib. 16²-17¹)  
722 a (ib. 20¹)  725 a (D. 257, 14)  726 a (ib. 15²-17)  727 a (≈ ib. 19-20)  728 a (ft. 
ib. 22)  731 b  733 a (D. 258, 20)  734 a (ib. 21)  736 a (ib. 24¹)  737 b (ib. 26²)  738 

a - b (ib. 27²)  792 a (D. 264, 19)  794 b (ft. D. 265, 22²)  823 a  826 b (D. 269, 3²-4¹) 
- c (ib. 4²-5)  837 a (D. 270, 13²-14)  838 a (ib. 15) - b (ib. 17²)  841 a (ib. 24¹)  846 b 
(D. 271, 17²)  852 a (D. 272, 7)  856 b (D. 273, 16)  853 a (ft. ib. 21¹)  859 a (ft. ib. 
30²)  860 a (ib. 31¹)  868 a (D. 274, 21¹)  870 a (ib. 22)  871 a - b - c  887 a (D. 277, 
29¹)  913 a (D. 280, 27²-28 [δ. tantum])  943 a (D. 284, 11²)  955 b (D. 285, 21)  956 

a  957 b  958 a  964 ab (D. 286, 9-10)  969 a  977 a (D. 287, 14¹)  986 a - b  987 a  
988 a (D. 288, 20)  992 a (ft. ib. 32)  993 a (ib. 33¹)  1001 a (D. 289, 22)  1004 a (ft. 
ib. 27²)  1006 a (ft. ib. 28²)  1016 a - b (D. 290, 18²-19)  1019 a (ib. 23) 

 
Appendice 
 
c1) Interventi auto-correttivi notevoli di I o di Ia 
 
38 add. m. Ic (om. Ia) 42 δὴ add. s.l. Ic

  85 καλοῦσιν (86) in fine huius v. Iaª  95 

τοιόνδ᾿ (96) in fine huius v. incepit Iaª  116 κεκραμμένη ft. Iª (certe Ia): κεκρα*μένη 
Ic  

120 διαπεχθ (sic) in fine huius v. scripsit Ia, qui tamen δι᾿ ἀπεχθείας initio sq. v. 
habet, mendosa scriptura contra morem non deleta  156 ὡς μήποτε Ic (ὡς ποτε Iª)  
168 γυιοπέδαις Ic (γυο- Iª)  183 κέλσαν/τ᾿ ἐσιδεῖν Ic Iac (κέλσαντ᾿ / ἐσιδεῖν Iª, 
κέλσαντ᾿ ἐσ-/ Iaª)  191 ἀριθμὸν Ic Ia (ἀρθμὸν Iª)  196 add. m. Ic (om. Ia)  198 in 
πάνταχῆ priorem acc. del., u.v., Iac  217 ἐ*φαίνε*?τ᾿ Ic (ἐμφ- Iª)  232 s. τὸ πᾶν / τὸ 
πᾶν Iª (prius τ. π. del. I²?c) | φυτεῦσαι I²c (φιτύσαι Iª)  235 τόλμης Ic (u.v.) Ia (τολμῇς 
Iª, u.v.: idem legitur ut v.l.γρ. inter Σ)  255 τοιοῖσδε Ic (τοῖ- incepit I, qui postea 
hunc acc. del.)  265 ἠπιστάμην Ic Iac (ἐπ- Iª Iaª, u.v.)  293 ἐτήτυμ᾿ I²c s.l. Ia (ἔτυμ᾿ I 
in textu)  298 δε Ic Ia (δὴ Iª, u.v.)  323 κέντρα κῶλον Ic (κῶλον κέντρα Iª Ia)  330 

ὁθ᾿ οὕνεκ᾿ ἐκτὸς Ic Ia (ὁθ᾿ οὕνεκτὸς Iª)  346 πημονὰς I²c Ia (-ᾶς Iª)  354 ὃς add. s.l. 
Iac  356 ἤστραπται I²c Ia (ft. ἤστραψε Iª)  363 παράωρον I²c Ia (παράορον, u.v., 
Iª)  365 ἱπνούμενος I²c Ia (ft. ἱπτ- habuit Iª, quia Iγρ.Σ ἱπν- praebet)  370 τυφὼς I²c Iac 

(u.v.) (-ῶς Iª et ft. Iaª)  388 βάλλη  I²c Ia (βάλοι Iª, u.v.)  394 ψαύει I²c Ia (Iª non 

 
42  Simili ma diverse le due glosse in I. 



Il ‘Prometheus Vinctus’ 

 - 103 - 

liquet)  416 μάχαις I²c Ia (utrum -ας an -ης habuerit Iª incertum, nec liquet v.l.ª [vel 
ft. gl.] s.l. [-ης vel -ας])  424 ἐν add. s.l. I et Ia  425 ἄλλων I²c Ia (I² tantum refecisse 
litteram ω e v.l. ἄλλον ab I s.l. scripta patet)  426 ἀκαμαντοδέτοις I²c Ia (ἀδ- Iª)  
432 ξυμπιτνῶν I²c Ia (-πίτνων Iª)  447 βλέποντες I²c Ia (Iª non liquet: ντ tantum I²c 
refecisse vel addidisse videtur)  451 ἴσαν Iac (sicut I²s.l. et Iγρ.m.: εἷσαν Iaª)  473 

πλάνᾶ I²?c, qui πλάνα (cf. Ia) voluisse videtur, sed circumflexum (i.e. Iª), iam 
evanidum, non del.  487 ante 486 Iaª  499 ἐξωμμάτωσα Iac (-ωμά- Iaª)  518 ἐκφύ-

γοιτο: utrum refecerit an sic correxerit I² non liquet  542-43 add. m. Iac (om. Iaª)  
545 χάρις •/χαρις I (ante alterum χάρις littera χ fuisse videtur, quae ev. vel ab eo-
dem librario deleta est; ft. ἄ- s.l. add. Ic, ut χαρις sine acc. in sq. v. et ἄ/χαρις in Ia 
monere videntur) | ἄ/χαρις Iac (ἄχαρις in eodem v. Iaª)  566 οἶστρος I²c Ia (οἴστροις 
Iª)  578 ἁμαρ/τοῦσαν Iac (ἁμαρτοῦσαν in eodem v. Iaª)  579 ν ante πημοναῖσιν del. 
I  606 μὴ an μοι I²?c incertum  619 δίον Ic, u.v. (δῖον Iª, u.v.)  645 πολεύμεναι: u-
trum refecerit an ex πω- correxerit I² non liquet  657 νυκτίφαντ᾿ Ic Ia (νυκτίφατ᾿ Iª)  
663 s. add. in fine paginae Iac (om. Iaª)  676 κερχνείας I²c (sic legisse videtur et Iª, 
ut κερχνείας ab eodem I inter Σ scriptum testatur)  681 οἰστρόπληξ I²c, qui acc. acu-
tum supra -ήξ del.; i.l. in Ia, qui ft. οἰστρό- incepit, sed -ὴξ tandem voluit priore acc. 
non deleto  703 ἀκούσαθ᾿ Ic Ia (ἀκούσα*θ᾿ Iª)  732 δὲ add. I²c (om. Iª)  736 ὁμῶς Iac 
et ft. I s.l. (ὅ- incepit Iaª, qui postea acc. acutum del.)  739 om. Iaª, sed perperam 
scripsit inter 740 et 741: v. ibi scriptum del. Iac, qui 739 post 738 recte inseruit  758 

ἡδοίμαν Iac, u.v., ft. ex I m. (vd. b2 ad loc.): ἥδοιμ᾿ ἂν Iaª, ni fallor, deletis apostro-
pho et acc. supra α  765 θεόρτον I²?c θέορτον Ia (θεόσσυτον legisse videtur Iª, ut 
prior acc. supra ο et v.l. θέορτον m.γρ. testantur)  770 πρὶν I²c Ia (πλὴν Iª, u.v.)  
793 κισθήνης I²?c Iac (Iª non liquet)  796 μονώδοντες: utrum -ώ- (ut Ia) an -ό- 
scripserit I(c?) non liquet  801 om. Iaª | τοιοῦτο Ic (-ον Iª, u.v.)  822 αἰτούμεθα I²c 

et ft. Ia (-μεσθα Iª)  830 αἰπύνωτον Iac (Iaª non liquet)  834 προσηγορήθης Iac, u.v. 
(-εύθης Iaª: vd. et supra b2 ad loc.)  835 προσσαίνει Ic (προσα- Iª)  855 

θηλύσπορος I²c Ia (-σπόρος Iª, u.v.)  866 ft. ἀπ᾿ ἀμβλυνθήσεται Iaª  872 κλεινὸς 
Iac (-οῖς Iaª)  888 ἐβάστασε Ic Ia (-σεν Iª, u.v.: cf. etiam Σm in utroque ms. lemma -
σεν habens)  897 πλασθείην ft. Ic qui σ (nisi est macula vel littera nihili) s.l. ad-
didisse videtur  900 δυσπλάγνοις Iaª: χ add. s.l. Iac  

902 κρεισ/σόνων Ic (κρεισσ- in-
cepit Iª in eodem v.)  922 utrum δὴ an δὲ voluerit Iac non liquet  937 θώπευε I²c Ia 
(ft. θῶπτε Iª)  948 ἐκπίπτει Iac (-ειν Iaª)  961 δεῖ I²?c Ia (Iª non liquet)  965 utrum 

καθώρισας an καθ᾿ ὥρισας legerit I non liquet: καθ᾿ ὥρισας Iaª, u.v.  1043 ἐπ᾿ ἐμοὶ 
I²c Ia (ἔπϊμοι Iª) | ῥιπτέσθω I²c Ia (-είσθω Iª)  1057 τάδ᾿ I²?c Ia (Iª non liquet)  1071 
ἅτ᾿ ἐγὼ Iac Ι (Iaª non liquet)  1075 s. om. Iaª: 1075 supra 1077 et 1076 m. add. Iac  
1091 αἰθὴρ (1092) in fine huius v. Iaª   

 
c2) Rettifiche e/o segnalazioni di nuovi dati in I rispetto a Dawe 1964, 198-246 e ai 

successivi apparati 
 
63 με s.l. (v.l. an gl. incertum)  77 οὐπιτιμητής  125 ῥυπαῖς (sic certe Ia, i.l. in I: ft. 
ῥι-)  129 προσέβου  132 κτύποις s.l.  146 εἰσιδούση (-ηι vd. Dawe, sed -ῃ Ia tantum 
praebet)  149 κρατοῦσιν  162 κακοῖσι  167 ἀρχήν s.l.  172 οὔτε (sic suo Marte ci. 



Matteo Taufer 

 - 104 - 

Porson43)  179 ἐπιχαλᾶς (u.v.; legere non potuit Dawe) 182 τύχαις  183 ὅπα (ὅπαι 
vd. Dawe, quem secuti sunt Page et, ut opinor, West)  183 s. κέλσαν/τ᾿ ἐσιδεῖν Ic 
(κέλσαντ᾿ / ἐσιδεῖν Iª)  185 ἔχει κρ<όνου παῖς> (ex Ia restitui: ἔ. χ. π. omisisse I 
censuit Dawe)  189 ταύτη s.l.γρ.  

217 ἐ*φαίνε*?τ᾿ Ic (ἐμφ- Iª) | προσλαβόντα s.l. (I²)  
219 -λαῖς ev.  235 τόλμης Ic (u.v.: certe Ia): τολμῇς Iª (u.v.; idem legitur ut v.l.γρ. in-
ter Σ)  236 τὸ ut v.l. in IΣ (testibus Dawe, Page) invenire nequeo  237 πημονῇσι (li-
quet iota mutum, pace Dawe)  255 τοιοῖσδε Ic (et Ia): τοῖ- incepit I, qui postea hunc 
acc. del.  256 κοὐ δε μὴ s.l.γρ. (I²)  293 ἐτήτυμ᾿ I²c s.l. (et Ia): ἔτυμ᾿ I in textu  

298 δε Ic 

(et Ia): δὴ Iª, u.v.  312 ἀνωτέρω m.γρ. (I²)  328 <ὅτι> (ex Ia restitui)  330 ὁθ᾿ οὕνεκ᾿ 
ἐκτὸς Ic (ὁθ᾿ οὕνεκτὸς Iª)  333 εὐπειθής (εὐπιθ- vd. Dawe)  341 προμηθείας 
(<προμη> non vd. Dawe propter maculam)  346 πλείστους πημονῆς s.l. (I²) | 

πημονὰς I²c (-ᾶς Iª)  356 ἤστραπται I²c (ft. ἤστραψε Iª)  363 πανάορον m.γρ.?  
365 

ἱπνούμενος I²c (ἱπτ- vd. Dawe: sic ft. Iª, quia Iγρ.Σ ἱπν- praebet)  368 ἀγρίαις (non 
vd. Dawe propter maculam)  369 λευρᾶς  371 θερμοῖς s.l.  377 γινώσκοις s.l.  380 

ἰσχαίνη in textu (cf. Ia) et ἰσχναίνῃ m.γρ. (ἰσχν- tantum vd. Dawe)  388 βάλλη  I²c: 
βάλοι Iª (u.v.)  394 λευρῶν s.l. | οἴμων s.l. | ψαύει I²c (Iª minime liquet, pace Dawe, 
qui ψαίρει «sine dubio» fuisse censet): ψ- tantum I²? m.γρ. legitur  397 τῆς 
οὐλομένης τύχης s.l. (v.l. an gl. incertum)  400 λειβομένη s.l. (v.l. an gl. incertum)  
404 ὑπερήφανος s.l.  

405 αἰχμήν (cf. Ia)  409 τὰν σὰν utroque acc. rescripsit I², u.v.  
410 τιμὴν s.l. (v.l. an gl. incertum)  411 s. ἁγνῆς s.l. (v.l. an gl. incertum)  415 γῆς 
s.l. (v.l. an gl. incertum)  416 μάχαις I²c (utrum -ας an -ης habuerit Iª incertum, nec 
liquet v.l.ª [vel ft. gl.] s.l. [-ης vel -ας])  

417 γῆς s.l.  425 ἄλλων I²c, qui tantum 
cisse litteram ω videtur, sicut e v.l. ἄλλον ab I s.l. scripta patet44  432 ξυμπιτνῶν I²c 
(-πίτνων Iª)  433 γῆς s.l. (v.l. an gl. incertum)  438 προσηλούμενον s.l. (I², u.v.)  
447 βλέποντες I²c (Iª non liquet [βλέπον censet Dawe, sed -ες s.l. certe habuit iam 
I]: ντ tantum I² refecisse vel addidisse videtur)  451 ἴσαν m.γρ. (legere non potuit 
Dawe)  457 ἕστε (spiritum legere non potuit Dawe)  473 πλάνᾶ I²?c, qui πλάνα (cf. 
Ia) voluisse videtur, sed circumflexum (i.e. Iª), iam evanidum, non del.  482 

ἀκεσμάτων (procul dubio: κερασμάτων vd. Dawe)  503 nullam v.l. praebet v. quem 
vix legere potuit Dawe  530 ποτινισομένη s.l. (v.l. an gl. incertum)  545 χάρις 
•/χαρις (post χάρις littera χ fuisse videtur, quae ev. vel ab eodem I deleta est; ft. ἄ- 
s.l. add. Ic, ut χαρις sine acc. in sq. v. et ἄ-/χαρις in Ia monere videntur)  549-50 

φωτῶν· πορεύεται / ἀλαὸν  555 τὸ δ᾿ ἀμφίδιον (τόδ᾿ ἀ. vd. Dawe)  565 ἡ (ἁ vd. 
Dawe)  576 s. ποῖ ποῖ ποῖ ποῖ ποῖ πῆ (sic collato Ia; sed secundum et quartum ποῖ 
dubiae lectionis in I)  578 τί ποτέ μ᾿ | τί ποτε ταῖσδ᾿ (v. evanuisse censuit Dawe)  
594 τῇ μογερῇ s.l. (v.l. an gl. incertum)  596 τὴν s.l. (v.l. an gl. incertum)  606 μὴ an 
μοι I²?c incertum  617 ἐξ ἐμοῦ I² m., ut gl.  651 μὴ ᾿πολακτίσης (μὴ ἀπ- vd. Dawe)  
657 νυκτίφαντ᾿ Ic (νυκτίφατ᾿ Iª); νυκτίφοιτ᾿ m.γρ. (legere non potuit Dawe)  676 

κερχνείας I²c (sic legisse videtur et Iª, ut κερχνείας ab eodem I inter Σ scriptum te-
statur)  681 οἰστρόπληξ I²c, qui acc. acutum supra -ήξ del. (-οπλὴξ voluisse I²c cen-
suit Dawe, qui recentiorem acc. supra ο «litteram nihili» putavit)  692 ἐμὴν s.l. (v.l. 
an gl. incertum)  703 ἀκούσαθ᾿ Ic (ἀκούσα*θ᾿ Iª)  713 ἐκπέρα s.l.  716 

πρόσπλαστοι s.l.  719 μόλης clare legitur  720 ἐκφυσσᾶ i.l.: ft. -υσᾶ Ic (sicut Ia)  
 
43  Al riguardo, mi permetto di rinviare a Taufer 2009, 136 s. 
44  Oscuro, in questo punto, l’apparato di Dawe, che assegna ἄλλον nel testo con -ων s.l. ad Iª, e 

ἄλλων sia nel testo sia s.l. ad Ic; di certa lettura, in ogni caso, è ἄλλον s.l. 



Il ‘Prometheus Vinctus’ 

 - 105 - 

731 ἀυλῶν᾿  732 μέ<γας> (ev. m.: ex Ia restitui)  743 ft. ἀναμοχθίζῃ m.γρ. (i.l., quia 
paene ev.)  753 μέν ἐστι (u.v.)  758 ἡδοίμαν m.γρ.?  765 θεόρτον I²?c (θεόσσυτον le-
gisse videtur Iª, ut prior acc. supra ο et θέορτον m.γρ. monent)  770 πρὶν I²c (πλὴν Iª, 
u.v.) | λυ<θ>ῶ, u.v., m.γρ.  

772 τίν᾿ αὐτὸν (ἀυ- voluisse Ic censuit Dawe, qui apostro-
phum in τίν᾿ supra α- perperam positam spiritum putavit: τίν ἀὐ- enim legitur, sine 
ullo correctionis signo) | ἐκγόνων (ἐγγ- vd. Dawe, quem secuti sunt Page et, ut opi-
nor, West)  793 κισθήνης I²?c (Iª non liquet)  796 μονώδοντες: utrum -ώ- (ut Ia) an -
ό- scripserit I(c?) non liquet (-ό- voluisse Ic censuit Dawe, qui maculam s.l. tamquam 
ω legit)  805 ἱπποβάμονα m.γρ.  

829 δάπεδα clare legitur (δ non vd. Dawe)  838 

πολυπλάγκτοισι (-πλάκτ- vd. Dawe, quem secutus est Page)  853 

πεντηκοντό<παις> (πεντηκο- tantum vd. Dawe, quem West secutus esse videtur)  
855 θελύσπορος I²c (-σπόρος Iª, u.v.)  875 ὅπως δὲ χ᾿ ὥπη in textu (sicut Ia): 875 

ὅπως δ•[?]χω••τύχης κτλ. (sequitur Σ in H. 209 v. 875a) m.γρ. | δὴ s.l.  889 γλώσση 
s.l.  897 πλασθείην ft. Ic qui σ (nisi est macula vel littera nihili) s.l. addidisse vi-
detur | γαμέτη (-ῆ vd. Dawe)  900 δυσπλάγχνοις m.γρ. (-πλύγχνοις vd. Dawe)  
902 κρεισ/σόνων Ic (κρεισσ- incepit Iª in eodem v.)  905 γενοίμην s.l. (v.l. an gl. in-
certum)  906 ὅπου s.l. (v.l. an gl. [cf. D. 279, 31²] incertum)  907 αὐθάδ- φρ- m.γρ. 

(hactenus legitur)  912 ἐκπίπτων s.l. (v.l. an gl. [cf. D. 280, 25¹] incertum)  945 ἵνα 
ἦ (sic) ἐφημέροις s.l. (ἢ ἐφ. tamquam gl. vd. Dawe)  947 γάμους m.γρ.  

961 δεῖ I²?c 
(Iª non liquet)  965 utrum καθώρισας an καθ᾿ ὥρισας (cf. Iaª) legerit I non liquet; 
καθώρμισας ἢ καὶ κατήγαγες m.γρ.

  998 ὦ πταῖ (sic)  1043 ἐπ᾿ ἐμοὶ I²c Ia (ἔπϊμοι Iª) 
| ῥιπτέσθω I²c Ia (-είσθω Iª)  1051 ἅδην s.l./m.γρ.

  1056 παραπαίειν (procul dubio: 
παρ᾿ ἀπαίειν vd. Dawe, qui scholii signum s.l., i.e.” [idem enim conspicitur ante 
Σm] perperam interpretatus est)  1057 Choro trib. | τάδ᾿ I²?c (Iª non liquet) | χάλᾶ 
(sic)  1057 Merc. trib.  1080-93 Prom. <vel?> Choro trib.  ᾿ 
 

*    *    * 
 

Relativamente al testo della tragedia, la collazione dei due mss. rivela, con certezza, 
l’appartenenza a una medesima famiglia: innumerevoli sono le coincidenze, tra cui 
spiccano gli errores coniunctivi registrati nelle sottosezioni a1/a2. In linea seconda-
ria, confortano la tesi d’una stretta parentela tra i due codici la presenza di varianti 
sopralineari eguali e glosse/scolî di comune fonte. Inoltre, la ventina di casi nella 
sottosezione a1, che isolano I e Ia dal resto della paradosi, permettono di restringere 
ulteriormente il campo d’indagine, inducendo il legittimo sospetto di una dipenden-
za del codice napoletano dal modello atonita, o quanto meno, in un ventaglio 
d’ipotesi più ampio, di un testimone intermedio perduto, o di un gemello di I, o di 
un comune subarchetipo. (In ogni caso, se I è l’antigrafo effettivo di Ia, occorre 
supporlo senza dubbio già nella versione modificata da I²: si vedano i numerosi casi 
nella sottosezione c1). Tuttavia, gli ostacoli non mancano, giacché in alcuni punti 
sorge il sospetto di una contaminazione. Qui non ci riferiamo, ben inteso, al proble-
ma di ampie, patenti divergenze nel materiale scoliastico o più genericamente extra-
testuale (la netta sensazione, come s’è già detto al proposito, è che in Ia abbiano o-
perato, extra textum, interferenze di matrice diversa rispetto al ramo di tradizione dei 
marginalia in I); il problema, piuttosto, si concentra nelle divergenze testuali stricto 

sensu. Dei 67 casi indicati in b1, la maggior parte si lascia giustificare agevolmente 



Matteo Taufer 

 - 106 - 

né crea ostacoli notevoli all’ipotesi di Ia come descriptus da I: vi sono infatti varie 
divergenze per soli spiriti, accenti o apostrofi (2, 46, 129, 183, 236, 419, 579, 654, 
661, 678, 681, 731, 736, 921, 1076) e una per iota mutum discriminante (146); se-
seguono quindi banali confusioni di pronuncia (119, 168, 436, 438, 451, 480, 580, 
676, 867, 900, 920), palesi refusi o errori di auto-dettatura (124, 129, 132¹, 164, 168, 
219, 305, 328, 540, 674, 710 [?], 720), scambi di α dorico con η (8, 134, 226, 543), 
inversioni di varianti s.l. con lezioni in textu e viceversa (355, 427, 436, 438,  451, 
473¹, 478, 543, 736, 770, 872), abbreviazioni di desinenze in I male interpretate o 
mal viste (168, 562, 813), glosse penetrate nel testo (506 [incerto però donde venga 
θνητοῖσιν], 720), correzioni di refusi in I (369, 395 [?], 1045), punti d’incerta lettura 
e – salvo al v. 674 – d’interesse limitato (8, 116, 132², 179, 226, 395, 402, 407, 409, 
473², 670, 674, 679). Diverse e problematiche, invece, quattro lezioni di Ia che par-
rebbero tradire contaminazione con altre fonti, sia per palese divergenza rispetto ad 
I, sia, soprattutto, perché comuni ad altri mss.: 75 πόνῳ : χρόνῳ (attestata in Ga

γρ. 

Ha L-Lf La Λ Ld Lg
γρ. O Oa Sh

γρ.? 
Sn Ya Yd); 410 τε omesso (come pure in V 

e Y); 461 μνήμην : -ην θ᾿ (come la maggior parte dei codici, ma non α!); 853 
πεντηκοντό<παις> : -ντάπαις (come la maggior parte dei codici, compresi, di α, i 
soli Ba Bc). Le prime tre destano le maggiori perplessità in quanto estranee al ramo α; 
l’ultima, per lo meno, trova parziale conferma in α e potrebbe inoltre, in linea teorica, 
spiegarsi come svista. Esse rimangono, tuttavia, tratti differenzianti di un certo peso, che 
invitano alla cautela e confermano ancora una volta il livello altamente contaminato di 
quasi tutti – apografi (presunti) inclusi – gli oltre cento testimoni del Prometeo

45.  
Il problema dell’antigrafo di Ia, certo strettamente apparentato ad I, è destinato, 

in termini assoluti, a rimanere irrisolto; la situazione, peraltro, è complicata dal pro-
fluvio di glosse e scolî, che mi sono limitato soltanto a segnalare in b4, divergenti da 
I e dunque riconducibili ad altra fonte. Nondimeno, la notevole affinità dei due codi-
ci torna a vantaggio di una migliore conoscenza del testo poetico di I in diversi pun-
ti, specie là dove I è poco leggibile: Ia, dunque, si offre, all’interno di α, come unico 
fruttuoso termine di paragone per il ms. dell’Athos. A ciò s’aggiunga la disponibilità 
di un microfilm qualitativamente più nitido rispetto alle riproduzioni usate da Dawe 
e da West: ciò ha consentito, in ben 130 casi, di rettificare o problematizzare le 
informazioni note e, non di rado, di segnalare nuovi dati: tra questi ultimi spiccano, 
per importanza, PV 172 οὔτε, noto solo come congettura di Porson, e 549-50 
φωτῶν· πορεύεται / ἀλαόν, lezione finora affatto ignota e invero irriducibile a re-
sponsione con l’antistrofe46 , in un passo problematico talora crocifisso. Ciò per 
quanto attiene al testo e alle sue varianti interlineari o marginali; attendono ancora, 
invece, di esser debitamente studiati e classificati scolî e glosse, sovente inediti, che 
gremiscono I – teste di prim’ordine – e il suo probabile apografo Ia. 

 
Freiburg im Breisgau Matteo Taufer 

 
45  Non mi sbilancio sul resto della triade: è però probabile che pure Persiani e Sette presentino una 

situazione analoga. 
46  Lasciandosi scandire come metron giambico, πορεύεται non avrebbe qui alcuna pertinenza me-

trica: il colon che termina con fwtẁn nella colometria tràdita dalla maggioranza dei codici è un 
dimetro trocaico, sia nella strofe sia nell’antistrofe (ἰσόνειρον ἇι τὸ φωτῶν ~ καὶ λέχος σὸν 
ὑμεναίουν). Sono grato a Liana Lomiento per una conferma al riguardo. 



Il ‘Prometheus Vinctus’ 

 - 107 - 

 
 

RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI 
 
Cirillo 1832 
Codices Graeci mss. Regiae Bibliothecae Borbonicae descripti, atque illustrati a S. Cyrillo 
regio bibliothecario, atque accademico Herculanensi, Tomus II, Neapoli 1832. 
 
Citti 2008 
V. Citti, Introduzione ai lavori del Convegno internazionale di studio Per Eschilo, Rovereto, 
Accademia degli Agiati, 22-24 maggio 2007, QUCC 3, 2008, 11-6. 
 
Dawe 1964  
The Collation and Investigation of Manuscripts of Aeschylus, by R.D. Dawe, Cambridge 
1964. 
 
Dindorf 1851 
Αἰσχύλος. Aeschyli tragoediae superstites et deperditarum fragmenta ex recensione G. 
Dindorfii, III: Scholia Graeca ex codicibus aucta et emendata, Oxonii 1851. 
 
Fleming 2007 (1973)  
Th.J. Fleming, The Colometry of Aeschylus, a cura di G. Galvani, Amsterdam 2007 (ed. rie-
laborata dell’inedita Diss. Chapel Hill 1973). 
 
Herington 1972 
The Older Scholia on the Prometheus Bound, edited by C.J. Herington, Lugduni Batavorum 
1972. 
 
Lambros 1900  
Catalogue of the Greek Manuscripts on Mount Athos, vol. II, edited by the Syndics of the 
University Press by Spyr. P. Lambros, Cambridge 1900. 
 
Page 1972 
Aeschyli septem quae supersunt tragoedias edidit D. Page, Oxonii 1972. 
 
Smyth 1933 
Catalogue of the Manuscripts of Aeschylus, by H.W. Smyth, HSPh 44, 1933, 1-62. 
 
Spyridon – Eustratiades 1925 
Catalogue of the Greek Manuscripts in the Library of the Laura

 
on Mount Athos with No-

tices from other Libraries by Spyridon of the Laura, monk and physician, and S. Eustra-
tiades, formerly archbishop of Leontopolis, Cambridge 1925 (Harvard Theological Studies 
XII). 
 
Taufer 2009 
M. Taufer, Congetture porsoniane al ‘Prometheus Vinctus’, in Atti del Seminario di Studi 
su Richard Porson, Università di Salerno, 5-6 dicembre 2008, Lexis 27, 2009, 131-53. 
 
Turyn 1943 
The Manuscript Tradition of the Tragedies of Aeschylus, by A. Turyn, New York 1943 
(reprographischer Nachdruck Hildesheim 1967). 
 
West 1990 
M.L. West, Studies in Aeschylus, Stuttgart 1990. 
 



Matteo Taufer 

 - 108 - 

West 1998 (1990) 
Aeschyli tragoediae cum incerti poetae Prometheo, edidit M.L. West. Editio correctior 
editionis primae [sic] (MCMXC), Stutgardiae et Lipsiae 1998.  
 

 

Abstract: This paper discusses the identification of the not yet investigated codex II.F.32 (Naples, 
National Library ‘Vittorio Emanuele III’, XVth century), containing Aeschylus’ Prometheus Bound, 
as a very close congener of I (i.e. Athous Iviron 209, XIIIth/XIVth century). Moreover, by using a bet-
ter microfilm of I certain reading mistakes in the part of Roger Dawe’s apparatus (Cambridge 1964) 
relating the Prometheus Bound could be corrected. 
 
Keywords: Aeschylus, Prometheus, Athous Iviron 209, Neapolitanus II.F.32, collation. 
 



Lexis 29.2011 

Dionysisches und der Krieg in den Phoinissen des Euripides 
 
 

In den an Konfrontationen reichen Phoinissen des Euripides begegnet ein Gegen-
satz, der für den tragischen Dichter von besonderer Bedeutung zu sein scheint. Ares, 
mit πολύμοχθος (784) angesprochen – er müht sich also viel und bewirkt dabei viel 
Mühsal, d. h. Leid und Elend –, steht im zweiten Stasimon des Stückes (784-833) 
dem Dionysischen kraß gegenüber. Der Chor sieht im Kriegsgott eine Dissonanz für 
Dionysosfeste (vgl. 785: Βρομίου παράμουσος ἑορταῖς). Wenn Ares dann einem 
Festzug vorantanzend ironisch vorgestellt wird (790b: κῶμον ... προχορεύεις), so 
ist es ein κῶμος ganz ohne Flötenspiel (ebd.: ἀναυλότατον). Beiden Aussagen ge-
hen kriegerische Aktionen voraus, die sich in Blut und Tod (vgl. 784 f.) bzw. mit 
Bewaffneten und im Blutvergießen (vgl. 789 f.) entfalten. 

Aber zwischen dem paramusischen Ares und seinem flötenlosen Umzug bricht 
der Jubel des Dionysosfestes durch. Der Chortanz (vgl. 786: καλλιχόροις) steht vo-
ran, und mit den Tänzen verbinden sich Kränze (ebd.: στεφάνοισι) und blühende 
Jugend (ebd.: νεάνιδος ὥρας). Die Locken wallen (vgl. 787: βόστρυχον 
ἀμπετάσας) zu den Tönen der Flöte (ebd.: λωτοῦ κατά πνεύματα), und gesungen 
wird ein Lied (vgl. 787 f.: μέλπῃ μοῦσαν), in dem die Chariten tanzen (788: ἐν ᾇ 
Χάριτες χοροποιοί). Das Chorische, mit dem die dionysische Szene beginnt, been-
det sie auch zunächst. 

Das dionysische Treiben bildet indessen nicht nur einen Gegensatz zu den Taten 
des Ares. Nach der Mutmaßung des Chores lehnt der Kriegsgott auch selbst die hier 
aufgezeigten heiter friedlichen Dionysiaka ab (vgl. 786: οὐκ) und schließt sich so 
davon aus. Diese Haltung läßt Ares ebenfalls gegenüber anderen Ausdrucksformen 
der Bromios-Welt erkennen (vgl. 791: οὐδʼ). Wieder im Rahmen der Negierung 
durch den Kampfbetreiber kommen jetzt eher ekstatische Züge des Dionysischen ins 
Bild mit thyrsosbegeistertem (791: θυρσομανεῖ) Wirbel (vgl. 791 f.: †δινεύεις / ...†), 
mit Hirschkalbfellen (791: νεβρίδων μέτα) und im Dahinstürmen mit Wagen und 
Pferden (vgl. 792-4a). Der Kriegsgott stattet auch, wie es wieder ironisch heißt, ei-
nen θίασος, einen Festschwarm, auf seine Weise aus, mit Metall (797b: χαλκῷ 
κοσμήσας). Es ist ein schildtragender, bewaffneter Thiasos (vgl. 796-97b: 
ἀσπιδοφέρμονα †θίασον ἔνοπλον† / ... / χαλκῷ κοσμήσας, wofür J. Diggle fol-
gende Lesung vorschlägt: ἀσπιδοφέρμονα χαλκῷ ἐνόπλιον ... κοσμήσας θίασον). 

Mit Eris (798) erscheint am Ende der Strophe eine weitere Gottheit, eine unge-
heuerliche (ebd.: δεινά), die ‚diese Leiden‘ (798 f.: τάδε ... πήματα) ersann für die 
Könige des Landes. So kehrt das vom πολύμοχθος Ares (784) mit Blut und Tod 
(784 f.) hergestellte Elend wieder. Es betrifft im besonderen die Auseinandersetzun-
gen zwischen den Oidipus-Söhnen, dem in Theben die Herrschaft behauptenden 
Eteokles und dem mit einem Heer aus Argos angreifenden Polyneikes, Auseinander-
setzungen, die zum Krieg um Theben führten (vgl. 789-90a, 794b-7b). 

Zur thebanischen Leidensgeschichte gehören indessen noch andere schlimme Er-
eignisse aus der mythischen Vergangenheit, die in der Antistrophe aufgeführt wer-
den. Der Chor ruft hier den Kithairon und seine gedeihliche Umgebung an. Er hätte 
den nach seiner Geburt ausgesetzten und zum Tode bestimmten Oidipus nicht am 
Leben erhalten sollen (803 f.), und nicht hätte die Sphinx mit ihren überaus mißtö-



Heinrich Kuch 

 

 - 110 -

nenden Gesängen (807b: ἀπομουσοτάταισι σὺν ᾠδαῖς) kommen dürfen. Sie war 
ein Unheil des Landes (807a: πένθεα γαίας), das einst Kadmos-Nachkommen hin-
wegraffte (vgl. 808-10). Aber sogleich darauf wird der unselige Streit (811b: ἔρις) 
zwischen den Söhnen im Haus und der Stadt des Oidipus wieder berührt (811b-3). 

Der Gegensatz zwischen Ares und dem Dionysischen findet sich bereits in der 
Parodos vorbereitet. Da leuchtet der bakchische Glanz des Dionysos (227 f.: σέλας 
... βακχεῖον Διονύσου), da gedeiht der Wein (229-31), und es tanzt ein Chor (234-
6). Aber vor den Mauern stürmt Ares heran und läßt Blut fließen (239-41). Eine 
Wolke von Schilden zeigt mörderischen Kampf an (250-2), Ares bringt das Leid 
(255: πημονάν) der Erinyen (254 f.), so daß er mit Recht als πολύμοχθος (784) prä-
sentiert wird. 

Im ersten Stasimon setzt sich der Gegensatz zwischen dem Krieg und dem diony-
sischen Umkreis fort. Die Geburt des Bromios wird erwähnt (649 f.), und es war der 
rankende Efeu, der den Kleinen bedeckte (651-4). Dann der bakchische Chortanz 
(655: βάκχιον χόρευμα) der jubelnden Thebanerinnen (655 f.). In der Antistrophe 
dieses Stasimons aber erscheint der mörderische Drache des Ares (657 f.), den 
Kadmos erschlug (662-5), womit die untersuchte Gegensätzlichkeit erneut zum 
Ausdruck kommt. Die aus den in die Erde geworfenen Drachenzähnen 
hervorgewachsenen Vollgerüsteten (668-72) brachte der eisensinnige Mord (672 f.: 
σιδαρόφρων... φόνος) wieder in die Erde und tränkte das Land so mit Blut (vgl. 
668-74a). 

Der Dichter ließ es sich angelegen sein, in den Phoinissen verschiedentlich die 
Sphäre des Dionysischen, also im Grunde seine ureigene Sphäre, den Wurzelboden 
der tragischen Dichtung, dem Krieg entgegenzustellen, der nicht nur in den 
Phoinissen tobte, sondern auch in der historischen Wirklichkeit, in der das Drama 
aufgeführt wurde (411-408). Daß Euripides den Krieg als Mittel, individuelle oder 
gesellschaftliche Probleme zu lösen, ablehnte, dafür spricht entschieden manche sei-
ner Tragödien, nicht zuletzt die Troerinnen sowie ebenfalls die Phoinissen im gan-
zen. Aber dafür sprechen auch die feinsinnig poetischen Ausblicke in das friedlich 
und heiter Dionysische – wobei indessen, wie dann erheblich gesteigert in den 
Bakchen, ekstatische Einschläge nicht fehlen –, Ausblicke, die er sich in den 
Phoinissen erlaubt und die sich bewußt dem Kriegsgeschehen entgegengesetzt fin-
den1. 
 
Berlin  Heinrich Kuch 
 
 

LITERATURVERZEICHNIS 
 

Craik 1988  

Euripides, Phoenician Women, edited with Translation and Commentary by E. Craik, War-
minster 1988. 
 

 
1  Diggle 1994; Craik 1988; Mastronarde 1994; Ebener 1964; de Romilly 1965; Lesky 1972; 

Masaracchia 1987. 



Dionysisches und der Krieg in den ‘Phoinissen’ des Euripides 

 

 - 111 -

de Romilly 1965 
J. de Romilly, Les Phéniciennes d'Euripide ou l' actualité dans la tragédie grecque, RPh 39, 
1965, 28-47. 
 
Diggle 1994 
Euripidis fabulae, III,  edidit J. Diggle, Oxford 1994. 
 
Ebener 1964 
D. Ebener, Die Phönizierinnen des Euripides als Spiegelbild geschichtlicher Wirklichkeit, 

Eirene 2, 1964, 71-9. 
 
Lesky 1972 
A. Lesky, Die tragische Dichtung der Hellenen, Göttingen 19723, 444-57. 
 
Masaracchia 1987 
A. Masaracchia, Ares nelle Fenicie di Euripide, in Filologia e forme letterarie. Studi offerti 

a F. della Corte, I, Urbino 1987, 169-81. 
 
Mastronarde 1994 
Euripides, Phoenissae, edited with Introduction and Commentary by D.J. Mastronarde, 
Cambridge 1994. 
 
 
Abstract: Euripides’ Phoenissae shows a severe contrast between the Dionysiac world and the war, 
especially in the second stasimon (784-833), but already in the parodos and in the first stasimon. The 
poet opposes his very own sphere so to speak the roots of tragic drama, against the violence of war 
which troubles not only the events of the tragedy but the historical reality, too. 
 
Keywords: Euripides, Phoenissae, Dionysiaca, Peloponnesian War, opposition. 

 



Lexis 29.2011 

Neofrón 15 T 1-3 Sn.-K. y la Medea de Eurípides* 
 
 
1. El problema  

 
Uno de los problemas que más opiniones encontradas ha suscitado en el estudio de 
Medea de Eurípides ha sido el supuesto plagio de o inspiración en Medea de 
Neofrón, tragediógrafo de Sición del que apenas sabemos nada fiable1. Defensores 
de la prioridad o posterioridad de Neofrón han esgrimido varios argumentos y 
contra-argumentos de orden estilístico a favor y en contra que no han resultado hasta 
la fecha concluyentes2, a los que no es mi intención añadir ninguno. Varios 
estudiosos han cimentado la prioridad de Neofrón en la autoridad de los testimonios 
antiguos que informan sobre un supuesto plagio o incluso robo del drama por parte 
de Eurípides3. El propósito del presente artículo es examinar la validez de dichos 
testimonios antiguos, así como tratar de localizar la fuente de la que pueden 
depender. Para ello, analizaré los posibles rastros de material cómicamente 
explotable que es posible detectar en los testimonios, y ofreceré paralelos de mi 
hipótesis sustentados en la práctica de autores coetáneos y homólogos de los 
mencionados en los testimonios. 

Empecemos por los tres testimonios que dejan constancia de la influencia de 
Medea de Neofrón en la de Eurípides: 

 
(1) Hyp. A Eur. Med. 25-7 Diggle4 (= TrGF 15 T 2 Sn.-K.) τὸ δρᾶμα δοκεῖ 
ὑποβαλέσθαι παρὰ Νεόφρονος διασκευάσας, ὡς Δικαίαρχος <ἐν> πρώτῳ τοῦ τῆς 
Ἑλλάδος βίου [fr. 63 W.] καὶ Ἀριστοτέλης ἐν ὑπομνήμασιν [fr. 635 R.].  
 
Parece que (Eurípides) tomó el drama de Neofrón y lo hizo pasar por suyo tras hacer 
algunos cambios, como dice Dicearco en el libro primero de Vida de Grecia y 
Aristóteles en sus Comentarios. 
 
(2) D.L. 2.1345 (= TrGF 15 T 3 Sn.-K.): ὥστε πταίουσιν οἱ λέγοντες μηδὲν αὐτὸν 
ἀνεγνωκέναι πλὴν τῆς Μηδείας τῆς Εὐριπίδου, ἣν ἔνιοι Νεόφρονος εἶναι τοῦ 
Σικυωνίου φασίν. 
 
De modo que se equivocan los que dicen que no leyó nada salvo la Medea de 
Eurípides, de la que algunos afirman que es de Neofrón de Sición. 
  

 
*  El presente trabajo se inscribe en el marco del Proyecto de Investigación FFI2008-01843 del 

MEC. Deseo agradecer al profesor Vittorio Citti su amabilidad y ayuda con este artículo, así 
como al referee anónimo de Lexis sus valiosas sugerencias y críticas. 

1  Véase los testimonios y fragmentos en Snell – Kannicht 1986, 92-4 (=TrGF 1). El consenso 
actual es que el controvertido PlitLond 77 (adesp. tr. fr. 667a K.-Sn.), que contiene importantes 
fragmentos de una tragedia, comedia o drama satírico sobre Medea, no es obra de Neofrón (cf. 
e.g. Martina 2000, 269, 273). 

2  Sobre el estado de la cuestión véase Fuhr 1841, 67 s.; Page 1938, xxx-xxxii; Kannicht 1991, 61, 
247; Mastronarde 2002, 60-4; Otten 2005, 335 s.; del Rincón 2007, 425 s.; Ameduri 2009, 187-90. 

3  Thompson 1944, 10, 13; Michelini 1989, 115; Caruso 2005, 349; Ameduri 2009, 191. 
4  Hay variantes textuales significativas: véase Fuhr 1841, 66 s.; Page 1938, xxx; Diggle 2008, 405. 

El texto que sigo es el de Diggle 1998, 180. 
5  La fuente de Diógenes Laercio es el biógrafo Antígono de Caristo (s. III a.C.) (TrGF 1.92). 



Miryam Librán Moreno 

 - 114 - 

(3) Suda ν  218 (= TrGF 15 T 1 Sn.-K.) Ν ε ο φ ρ ῶ ν  ἢ  Ν ε ο φ ῶ ν ,  Σικυώνιος, 
τραγικός· οὗ φασιν εἶναι τὴν τοῦ Εὐριπίδου Μήδειαν· ὃς πρῶτος εἰσήγαγε 
παιδαγωγοὺς καὶ  οἰκετῶν βάσανον. ἐδίδαξε δὲ τραγῳδίας ρκʹ (= 120). [συνῆν δὲ 
τὰ μετὰ ταῦτα Ἀλεξάνδρῳ τῷ Μακεδόνι, καὶ διότι φίλος ἦν Καλλισθένει τῷ 
φιλοσόφῳ, σὺν ἐκείνῳ καὶ αὐτὸν ἀνεῖλεν αἰκισμοῖς.6] 
 

Neofrón o Neofón, de  Sición, tragediógrafo. Dicen que es suya la Medea de Eurípides. 
Neofrón fue el primero en introducir en escena ayos y tortura de esclavos. Representó 
120 tragedias. (...) 

 
Tradicionalmente, el primero de los tres testimonios, contenido en la Hypothesis A a 
Medea (1), ha concitado mayor interés por el peso y autoridad de las fuentes 
aducidas a favor del plagio de o inspiración en Medea de Neofrón, a saber, el autor o 
autores de los Ὑπομνήματα atribuidos a Aristóteles o Teofrasto7 y Dicearco. En 
cambio, los testimonios (2) y (3) se desechan como ficciones bobas sin fundamento8. 
Mi tesis, sin embargo, es que precisamente los testimonios (2) y (3), pese a su poco 
prometedora fantasía, ofrecen luz sobre la validez de (1), y que toda la información 
transmitida por la Antigüedad sobre Medea de Neofrón debe interpretarse de forma 
holística e integrada. 

Algunos estudiosos han utilizado el testimonio (3) para aquilatar la reputación de 
Neofrón como innovador y precursor de Eurípides precisamente en uno de los 
rasgos más experimentales, controvertidos y típicos del tragediógrafo de Salamina: 
la introducción del mundo familiar y diario en el escenario trágico9. Pero ¿es cierto 
que fuera Neofrón el introductor de la presencia de ayos (i) y de la tortura de 
esclavos (ii) como recursos dramáticos, como afirma el testimonio (3) (πρῶτος 
εἰσήγαγε παιδαγωγοὺς καὶ οἰκετῶν βάσανον)?  

(i) Empecemos por la presencia de παιδαγωγοί. Ayos y pedagogos que 
acompañen a niños o preadolescentes aparecen en Soph. Ai. 542 (ca. 450 a.C.), 
Electra (ca. 419/410 a.C.), Mujeres de Ftía fr. 695 R. (= Eur. Ba. 193; cf. Hcld. 
729)10, Troilo fr. 620 R. (418 a.C.)11, Eur. Faetón fr. 781a K.12 (ca. 422/416 a.C.), 
Med. 53 (431 a.C.), El. 16, 287 (419/418 a.C.), Ion 725 (414/413 a.C.), Pho. 88 (cum 

scholio) (ca. 411/408 a.C.), adesp. tr. 515a K.-Sn., adesp. tr. 6a K.-Sn.13 Las 
pinturas vasculares atestiguan además que aparecía un pedagogo en lo que parece un 
papel de persona loquens, posiblemente como mensajero, en Edonos de Esquilo14; 
también está documentado en Alcestis (438 a.C.), Frixo (anterior a 420 a.C.) e 

 
6  Esta última frase se refiere al tragediógrafo Nearco, no Neofrón. Véase Diehl 1935, 2432, TrGF 

1.92,  Kannicht 1991, 274 n. 9. 
7  TrGF 15 T 2 Sn.-K. ad loc. «potius: Θεόφραστος», Diggle 2008, 406. 
8  Thomson 1944, 10; Page 1938, xxx; Lesky 1983, 218; Mastronarde 2002, 60; Diggle 2008, 405. 
9  Michelini 1989, 125 s.; cf. Fuhr 1841, 68; Ameduri 2009, 191. 
10  Posiblemente en labios de Fénix, antiguo ayo de Aquiles (Hom. Il. 9.485-95, Pl. Resp. 390e: τὸν 

τοῦ Ἀχιλλέως παιδαγωγὸν Φοίνικα). Véase Sommerstein – Fitzpatrick –  Tallboy 2007, 38, 
quienes identifican en mi opinión plausiblemente Mujeres de Ftía con Hermíone (14-6). 

11  Véase Pearson 1917, II, 254, Sommerstein – Fitzpatrick – Tallboy 2007, 228. 
12  Diggle 1970, 41, 172. 
13  Véase Hall 1997, 114 s., Sommerstein – Fitzpatrick – Tallboy 2007, 228. 
14  Taplin 2007, 69 s., no. 12 s. La fecha de Edonos es incierta: se ha sugerido tanto una fecha alta 

(ca. 480 a.C.) como baja, posterior a la Orestía (458 a.C.). Véase Lucas de Dios 2008, 303.  



Neofrón 15 T 1-3 Sn.-K. y la ‘Medea’ de Eurípides 

 - 115 - 

Hipsípila (ca. 411/408 a.C.) de Eurípides15. Gracias a Edonos de Esquilo sabemos 
que ya antes de 456 a.C. una de las innovaciones atribuidas a Neofrón por el 
testimonio (3), el papel dramático concedido a ayos y pedagogos, estaba en pleno 
uso en la tragedia16. Por ello, resulta complicado aceptar la noticia de que fuera el 
dramaturgo de Sición quien realmente diera a conocer tal novedad dramática17. 

(ii) Por otra parte, la práctica legal del βάσανος, es decir, el interrogatorio 
judicial de los esclavos de un ciudadano ateniense mediante tortura18, sólo aparece 
documentada con tal nombre y representada escénicamente en la comedia, en 
particular en Ar. Ran. 616, 61819. En la tragedia encontramos amenazas de prisión 
(Eur. Cretenses fr. 472e 47 s. K.), amenazas de tortura e interrogatorio violento de 
sirvientes (Soph. Ant. 306-11, OT 1152-4, Eur. Cretenses fr. 472b K., Ion 1214) y 
examen de los presentes (Eur. Télefo fr. 727 a1 K. = Ar. Thesm. 574-687); nótese 
que en todos los casos se trata de una amenaza, no de una acción descrita o 
representada escénicamente como ocurre en la comedia20, cosa que parece 
desprenderse del testimonio (3). Añádase que en ningún caso se denomina a tales 
actividades con un derivado de la raíz de βασανίζω: dicha raíz con el significado de 
‘tortura’ está ausente de la poesía seria y se documenta únicamente en Aristófanes y 
en la prosa21, por lo que es poco plausible que apareciera como recurso escénico en 
la tragedia22. La expresión πρῶτος εἰσήγαγε empleada por el testimonio (3) señala 
que el autor de la noticia no parecía considerar la introducción del βάσανος por 
Neofrón como un experimento aislado y abandonado por los sucesores, sino como 
una innovación con continuidad: compárese e. g. con Suda σ 815 (οὗτος sc. 
Σοφοκλῆς ... πρῶτος τὸν χορὸν ἐκ πεντεκαίδεκα εἰσήγαγε νέων, πρότερον 
δυοκαίδεκα εἰσιόντων) y  φ 762 (οὗτος δὲ πρῶτος ὁ Φρύνιχος γυναικεῖον 
πρόσωπον εἰσήγαγεν ἐν τῇ σκηνῇ). El hecho es que, pese a lo que cabría deducir 
de la redacción de la noticia, la representación del βάσανος no está atestiguada en 
ninguna obra, fragmento o pintura vascular de tema trágico conservados. 

Así pues, la descripción de la dramaturgia innovadora de Neofrón que 
encontramos en el testimonio (3) no se corresponde con la realidad histórica: ayos y 

 
15  Green 1994, 57-61; Taplin 2007, 111, 213, 215, nos. 31, 79, 81. Con respecto a las fechas véase 

Kannicht 2004, 736, 856. 
16  Posiblemente como uno de los recursos heredados de la poesía épica. Véase n. 10. 
17  En todo caso, es un hecho innegable que la aparición de ayos y pedagogos en un papel 

dramáticamente relevante está especialmente asociada con Eurípides. Quizá, como observa el 
referee anónimo, «questa notizia sui pedagoghi è conseguenza dell’idea che la Medea di Euripide 
sia stata preceduta dalla Medea di Neofrone. È probabile che fosse stato notato che la Medea di 
Euripide rappresentava la prima comparsa di una nutrice come persona loquens con figli; 
Dicearco o altri studiosi che credevano alla dipendenza di Euripide da Neofrone, hanno ritenuto 
che Neofrone fosse colui che aveva introdotto le nutrici in tragedia». 

18  Sobre el βάσανος véase Thalheim 1897, 39 s.; Mirhady 1996, 119-31; Gagarin 1996, 1-18. 
19  Quizá también en Ar. Ach. 110, Thesm. 626. Véase Scabuzzo 2003, 204 s. 
20  Scabuzzo 2003, 204; Martina 2000, 271 n. 70. Una convención artística y estética específica de la 

tragedia era que ningún personaje podía ser golpeado en presencia del público (Sommerstein 
2004, 54 s.). 

21  Olson 2004, 230; véase DGE s.vv. βασανίζω, βάσανος. 
22  En la lexis trágica βάσανος aparece únicamente en Sófocles, y siempre con el significado de 

‘piedra de toque’, ‘prueba’, no ‘tortura legal’: OC 835, fr. 91a 1 R., OT 494, 510. 



Miryam Librán Moreno 

 - 116 - 

pedagogos poblaban la escena trágica desde al menos Edonos de Esquilo23, y la 
introducción del βάσανος no parece admisible en el género trágico. ¿Apuntan estas 
dos afirmaciones, demostrablemente falsas, a alguna dirección en particular? 

 
2. ¿Origen en una comedia? 

 
Recapitulemos lo documentado hasta el momento. Eurípides es acusado de plagio o 
apropiación indebida de la obra de un tragediógrafo anterior, que se había anticipado 
al tragediógrafo de Salamina en uno de sus trucos favoritos, la introducción en la 
escena trágica de elementos de la vida cotidiana ateniense, en concreto tutores y 
tortura judicial de esclavos. Sin embargo, no parece haber acusaciones equivalentes 
sobre deudas o plagios en los casos de imitaciones de y respuestas más o menos 
claras a dramas anteriores como Coéforos de Esquilo y las dos Electras de Sófocles 
y Eurípides, Hermíone de Sófocles y Andrómaca de Eurípides o Fedra de Sófocles y 
los dos Hipólitos euripideos24. En un caso manifiestamente paralelo25, Persas de 
Esquilo y Fenicias de Frínico, Glauco de Regio se limita a constatar la deuda de 
Esquilo sin acusarlo de plagio26: Γλαῦκος ἐν τοῖς περὶ Αἰσχύλου μύθων ἐκ τῶν 
Φοινισσῶν Φρυνίχου φησὶ τοὺς Πέρσας παραπεποιῆσθαι. ἐκτίθησι δὲ καὶ τὴν 
ἀρχὴν  τοῦ δράματος ταύτην, “Τάδ’ ἐστὶ Περσῶν τῶν πάλαι βεβηκότων” (Hyp. 

Aesch. Pers. 1-4 = TrGF 3 T 5 Sn.-K.). Parece que sólo Eurípides, y sólo uno de sus 
dramas más controvertidos, Medea, son dianas de tales acusaciones de plagio o robo. 

La pregunta lógica que surge es ¿Por qué la mayor saña en el caso de Eurípides? 
Indudablemente, el lector reparará en que la sustancia de la acusación de los 
testimonios (1) a (3) se ajusta bien a los patrones cómicos presentes en comedias 
cuyo asunto principal es la crítica o burla de otros dramaturgos27. De la suma de los 
testimonios (1) y (3) se desprende que se acusa a Eurípides de componer un drama 
controvertido a base de copiar a un oscuro tragediógrafo anterior, Neofrón, quien se 
había caracterizado precisamente por haber sido predecesor de Eurípides en lo que le 
hacía distintivo y escandaloso ante los ojos de los comediógrafos, a saber, la 
introducción de la vida real en el escenario trágico (Ra. 1331-63)28. Cabe rastrear 
más elementos que apuntan en la dirección de la comedia: la presentación de 
pedagogos con una función dramática en la acción parece estar estrechamente 
vinculada con la dramaturgia de Eurípides entre los años 431-409 a.C.; el jolgorio 
con que los comediógrafos (Ar. Eq. 1099, fr. adesp. 740 K.-A.29) acogieron la 
creación y empleo escénico del verbo γερονταγωγῶ por parte de Sófocles (fr. 487 
R.)30 hace plausible pensar que la noticia sobre la introducción de παιδαγωγοί en 
escena puede tener raíces en alguna broma cómica. La otra innovación atribuida a 
 
23  Y acabaron por convertirse en una de las marcas identificadoras de la inspiración trágica en la 

pintura vascular del s. IV a.C. Véase Taplin 2007, 40. 
24  Griffith 1977, 247;  Sommerstein – Fitzpatrick – Tallboy 2007, 20 s., 288 s. 
25  Liapis 2001, 325. 
26  παραπεποιῆσθαι aquí significa «imitar, adaptar con algunas alteraciones» (LSJ I 3 s.v.). Véase 

Hall 1996, 105; Garvie 2009, x ‘adapted’. 
27  Ya sospechado por  Mastronarde 2002, 61 n. 97, pero desechado. 
28  Michelini 1989, 125. 
29  Procedente de una comedia contemporánea con Aristófanes (PCG VIII, 212). 
30  Sommerstein – Fitzpatrick – Tallboy 2007, 39. 



Neofrón 15 T 1-3 Sn.-K. y la ‘Medea’ de Eurípides 

 - 117 - 

Neofrón, la tortura de esclavos, no parece que sea un elemento escénico trágico sino 
cómico31. Además, el verbo que emplea el testimonio (1) para describir las acciones 
de Eurípides con respecto al material de Neofrón, ὑποβαλέσθαι, sugiere igualmente 
un origen cómico: en su sentido de ‘hacer pasar por propio un niño supositicio’ (Ar. 
Th. 338s. παιδίον / ὑποβαλλομένης) es empleado cómicamente para describir cómo 
un dramaturgo hace pasar como propios dramas ajenos32: Sch. Ar. Av. 750 (= 
Hermipo fr. 64 K.) Φρύνιχος ὁ κωμικὸς, οὗ μέμνηται Ἕρμιππος ἐν Φορμοφόροις 
ὡς ἀλλότρια ὑποβαλλομένου ποιήματα, cf. Ar. Nu. 529s. κἀγώ, παρθένος γὰρ 
ἔτ’ ἦν κοὐκ ἐξῆν πώ μοι τεκεῖν, / ἐξέθηκα, παῖς δ’ ἑτέρα τις λαβοῦσ’ ἀνείλετο. 
Así pues, el examen de la combinación de los testimonios (1) y (3) aporta indicios 
de que tras la noticia sobre la carrera de Neofrón y su relación con Eurípides hay una 
fuente cómica, de acuerdo con el siguiente patrón: 

(a) τὸ δρᾶμα δοκεῖ ὑποβαλέσθαι παρὰ Νεόφρονος διασκευάσας (testimonio 
1);  τῆς Μηδείας τῆς Εὐριπίδου, ἣν ἔνιοι Νεόφρονος εἶναι τοῦ Σικυωνίου φασίν 
(testimonio 2); οὗ φασιν εἶναι τὴν τοῦ Εὐριπίδου Μήδειαν (testimonio 3). 
Compárese con las frecuentes acusaciones cómicas de robos y plagios entre 
dramaturgos33, muchas veces sin otra base real que la utilización de argumentos o 
expresiones parecidas34: Ar. Nu. 553s. Εὔπολις μὲν τὸν Μαρικᾶν πρώτιστον 
παρείλκυσεν / ἐκστρέψας τοὺς ἡμετέρους Ἱππέας κακὸς κακῶς; Éupolis fr. 78 
K. κἀκείνους τοὺς Ἱππέας / συνεποίησα τῷ φαλακρῷ τούτῳ κἀδωρησάμην; Sch. 

Pl. Apol. 19c Ἀριστώνυμος δ’ ἐν Ἡλίῳ ῥηγοῦντι (fr. 3 K.-A) καὶ Σαννυρίων ἐν 
Γέλωτι (fr. 5 K.-A.) τετράδι φασὶν αὐτὸν γενέσθαι, διὸ τὸν βιὸν κατέτριψεν 
ἑτέροις πονῶν (cf. Vit. Ar. 8-10); Vit. Eur. 9-13 K. δοκεῖ  <δὲ> αὐτῷ καὶ 
Σωκράτης ὁ φιλόσοφος [καὶ Μνησίλοχος] συμπεποιηκέναι τινά, ὥς φησι 
Τηλεκλείδης [fr. 41 K.-A.]· ‘Μνησίλοχος δὲ ἐκεῖνος φρύγει τι δρᾶμα καινὸν 
Εὐριπίδου καὶ Σωκράτης τὰ φρύγαν’ ὑποτίθησιν.’ (= D.L. 2.18) οἱ δὲ τὰ μέλη 
αὐτῷ φασι Κηφισοφῶντα (Ar. fr. 596 K.-A, Ra. 944) ποιεῖν35, ἢ Τιμοκράτην  
Ἀργεῖον; Ar. Ra. 78s.; Clem. Alex. Str. 6.2.26.4-8 Ἀριστοφάνης δὲ ὁ κωμικὸς ἐν 
ταῖς πρώταις Θεσμοφοριαζούσαις τὰ ἐκ τῶν Κρατίνου Ἐμπιπραμένων 
μετήνεγκεν ἔπη. Πλάτων δὲ ὁ κωμικὸς καὶ Ἀριστοφάνης ἐν τῷ Δαιδάλῳ τὰ 
ἀλλήλων ὑφαιροῦνται. τὸν μέντοι Κώκαλον τὸν ποιηθέντα Ἀραρότι τῷ 
Ἀριστοφάνους υἱεῖ Φιλήμων ὁ κωμικὸς ὑπαλλάξας ἐν Ὑποβολιμαίῳ 
ἐκωμῴδησεν. Compárese además con los ataques específicos a la persona de 
Eurípides por inspirarse en obras ajenas36: Ra. 1301-3 οὗτος δ’ ἀπὸ πάντων μὲν 
φέρει, πορνῳδιῶν, / σκολίων Μελήτου, Καρικῶν αὐλημάτων /  θρήνων, χορειῶν, 
Ach. 398 Ὁ νοῦς μὲν ἔξω ξυλλέγων ἐπύλλια. 

(b) ὃς πρῶτος εἰσήγαγε παιδαγωγοὺς καὶ οἰκετῶν βάσανον (testimonio 3). 
Compárese con la presencia de un auténtico βάσανος de un esclavo en escena que 

 
31  Diehl 1935, 2432; Kannicht 1991, 274 n. 7; cf. TrGF 1.92 «quae si vera ad poetam vetustiorem 

(comicum?) referenda». 
32  Harvey 2000, 110. 
33  Halliwell 1980, 39 s., n. 31; Lefkowitz 1984, 151 s., Lefkowitz 1981, 107; Harvey 2000, 110-2. 
34  Parecidos de contenido y léxico: Hyp. Aesch. Pers. 1-4, Athen. 6.99 K. (sobre Eur. fr. 887 K. y 

Aqueo fr. 6 Sn.-K.), Clem. Alex. Str. 6.2.4-24. 
35  Véase las fuentes cómicas en Kovacs 1990, 15-8. 
36  Olson 2002, 178. 



Miryam Librán Moreno 

 - 118 - 

encontramos en Ra. 616-21 βασάνιζε γὰρ τὸν παῖδα τουτονὶ λαβών, /  κἄν ποτέ 
μ’ ἕλῃς ἀδικοῦντ’, ἀπόκτεινόν μ’ ἄγων. /{ΑΙ.} Καὶ πῶς βασανίσω; /{ΞΑ.} 
Πάντα τρόπον· ἐν κλίμακι / δήσας, κρεμάσας, ὑστριχίδι μαστιγῶν, δέρων, / 
στρεβλῶν, ἔτι δ’ εἰς τὰς ῥῖνας ὄξος ἐγχέων,  / πλίνθους ἐπιτιθείς, πάντα τἄλλα, 
Ach. 110 Ἀλλ’ ἄπιθ’· ἐγὼ δὲ βασανιῶ τοῦτον μόνος. 

 (c) ὃς πρῶτος εἰσήγαγε παιδαγωγοὺς καὶ οἰκετῶν βάσανον (testimonio 3): 
compárese con la verbalización de la censura de Eurípides por introducir personas 
de bajo nivel social pertenecientes al mundo diario37: Ra. 959 οἰκεῖα πράγματ’ 
εἰσάγων, Ra. 1331-64. Compárese además con la verbalización de una anécdota 
sobre el tragediógrafo Jenocles (33 T 2 Sn.-K.): los eruditos posteriores afirman que 
este dramaturgo μηχανὰς καὶ τερατείας εἰσάγειν simplemente basándose en el 
apodo de δωδεκαμήχανος (fr. 143 K.-A.) que le adjudicó Platón el cómico (21 T 3c 
Sn.-K.). 

Añadamos una anécdota de origen claramente cómico asociada con supuestas 
innovaciones de Eurípides en Medea que acaba pasando como dato histórico a 
fuentes en apariencia serias38:  

(d) Aceptación de sobornos por defender o favorecer los intereses de otras poleis 

distintas de Atenas39: Sch. Eur. Med. 9 πολυάϊκός τις λόγος φέρεται τῶν  
φιλοσόφων, ὃν καὶ Παρμενίσκος ἐκτίθησιν, ὡς ἄρα πέντε τάλαντα λαβὼν παρὰ 
Κορινθίων Εὐριπίδης μεταγάγοι τὴν σφαγὴν τῶν παίδων ἐπὶ τὴν Μήδειαν. 
Compárese con la imputación, en términos muy parecidos, de Cleón por aceptar un 
soborno de parte de los integrantes de la liga de Delos con el objeto de reducirles los 
impuestos: Sch. Ar. Ach. 6a ἐζημιώθη γὰρ ὁ Κλέων πέντε τάλαντα διὰ τὸ ὑβρίζειν 
τοὺς ἱππέας. παρὰ τῶν νησιωτῶν γὰρ ἔλαβε πέντε τάλαντα ὁ Κλέων, ἵνα πείσῃ 
τοὺς Ἀθηναίους κουφίσαι αὐτοὺς τῆς εἰσφορᾶς. αἰσθόμενοι δὲ οἱ ἱππεῖς 
ἀντέλεγον καὶ ἀπῄτησαν αὐτὸν ταῦτα. μέμνηται Θεόπομπος (FGrHist 115 F 94). 
La fuente última de esta anécdota es probablemente la comedia Babilonios de 
Aristófanes40. Las estrechas semejanzas verbales y de contenido entre ambas 
informaciones permiten suponer que la fuente del πολυάϊκός λόγος transmitido por 
el gramático alejandrino Parmenisco (s. II/I a.C.) sobre Medea de Eurípides es 
asimismo una comedia, al igual que ocurre en el caso de la anécdota conservada por 
Teopompo. La acusación contra un tragediógrafo de glorificar o favorecer a un 
enemigo irreconciliable de Atenas durante la Guerra del Peloponeso aparece en Ra. 
1023s. Τουτὶ μέν σοι κακὸν εἴργασται· Θηβαίους γὰρ πεπόηκας / ἀνδρειοτέρους 
εἰς τὸν πόλεμον· καὶ τούτου γ’ οὕνεκα τύπτου. Quizá también tenga cabida en 
este patrón el hecho de utilizar un personaje euripideo (en este caso, Télefo) como 
medio para defender la firma de la paz con los espartanos en Ar. Ach. 497-55641. 

 (e) La presencia de poetas en escena como dramatis personae defendiendo su 
arte y censurando y atacando el del rival está documentada, aparte de en Ranas y 
Tesmoforiantes, en Gerítades y Proagón de Aristófanes, en Ar. fr. 696 K.-A., en 

 
37  Rau 1967, 131; Dover 1994, 358. 
38  Anécdota aducida por Page 1938, xxxii, como paralelo del presunto carácter ficticio del 

testimonio de la Hypothesis A de Medea. 
39  Lefkowitz 1981, 109. 
40  Lefkowitz 1981, 109; Henderson 2007, 141. 
41  Sobre el uso de la parodia de Télefo en esta escena véase e.g. Olson 2002, lix-lxi. 



Neofrón 15 T 1-3 Sn.-K. y la ‘Medea’ de Eurípides 

 - 119 - 

Krapataloi de Ferécrates (fr. 100 K.-A.)42, y posiblemente en Poiesis atribuida a 
Aristófanes, Musas (PCG VII, 409) y Tragediógrafos (frs. 52-60 K.-A.) de Frínico, 
Vestuarios de Platón el cómico (fr. 136 K.-A.)43 y quizá Teleclides fr. inc. fab. 41 
K.-A. (PCG VII, 683). 

Como se ve, de la información suministrada por el análisis combinado de los 
testimonios (1) a (3) cabe detectar la presencia de una fuente cómica que seguiría un 
patrón semejante al ἀγών de Ranas entre Eurípides y Esquilo, en el que se acusaría a 
Eurípides de sustraer su Medea de un autor anterior, de apropiarse de algunos de los 
rasgos más distintivos que caracterizan su arte trágico y de favorecer con dicha 
tragedia los intereses de Corinto, amarga enemiga de Atenas en el año 431 a.C. 
Compárese con Ra. 1301-3 y 1023s., citados supra en (a) y (d). Tenemos un paralelo 
perfecto de cómo una imputación de semejante calado lanzada contra Cleón y 
transmitida por un historiador serio como Teopompo tiene como origen probable 
una comedia.  

Candidatos para albergar una acusación de plagio contra Eurípides no faltarían: la 
censura pudo haber formado parte de una de las comedias en las que figuraba 
Eurípides como dramatis persona, tal vez defendiendo su arte frente a acusaciones: 
aparte de Tesmoforiantes, Ranas y Acarnienses, el tragediógrafo apareció también 
en Dramas y Proagón de Aristófanes (Sch. Vesp. 61b-c44). También pudo suceder 
en una de las varias parodias cómicas de Medea

45 compuestas en Atenas en los ss. V 
y IV a.C., en la que tuviera un papel destacado el ayo de los hijos de Medea y quizá 
se escenificara la tortura de un esclavo46.  

 
3. Razones para una confusión: metodología literaria y biográfica en el 

Perípato 
 

Ante la ambivalencia y poca claridad de los argumentos de tipo estilístico basados 
en el análisis de los fragmentos de Neofrón, los defensores de la prioridad de éste 
acuden fundamentalmente al testimonio (1), y esgrimen dos objeciones de bastante 
peso ante quienes tratan de desautorizarlo: si en realidad la obra de Neofrón fuera 
posterior a la de Eurípides ¿cómo explicar la confusión de Dicearco (n. ca. 375 a.C.) 
y del redactor de los Comentarios de Aristóteles, que trabajaban con material 
procedente en último término del propio Estagirita47?  

 
42  Gil 1996, 155, 179; Dover 1994, 25 s. 
43  Dover 1994, 26 s. 
44  Sobre la presencia de Eurípides en los fragmentos cómicos véase Olson 2007, 178. 
45  Por centrarnos únicamente en la comedia vieja y media en Atenas, Cántaro y Estratis (s. V) y 

Antífanes y Eubulo (s. IV) escribieron comedias sobre el tema de Medea, sobre lo cual véase 
Pellegrino 2008, 205-11. La versión de Estratis (fr. 34-6 K.-A.) en particular cubre la misma parte 
del mito que la de Eurípides (Lesky 1931, 54; Mastronarde 2002, 65). 

46  Puede o no ser relevante un ejercicio retórico todavía inédito que presenta a Eurípides rehaciendo 
una Medea anterior (suya o ajena) para eliminar el asesinato de los niños en escena. El dato se 
halla en un papiro todavía inédito que publicará D. Colomo para la serie Oxyrhynchus Papyri. La 
referencia procede de Mastronarde 2002, 57. 

47  Thomson 1944, 10: «It still remains the case that a fourth-century scholar believed Euripides’s 
Medea to be a magnificent adaptation of a play by Neophron. Aristotle’s pupil … had complete 
records to draw upon, and … if Neophron had lived in the fourth century, he would have been this 



Miryam Librán Moreno 

 - 120 - 

Para hacer frente a esta pregunta, más que descartar o invalidar el testimonio (1) 
sobre la base de criterios como la imprecisión de su formulación, su omisión en 
códices principales, su presunta interpolación o su corrupción textual48, es preciso 
interpretar la aducción de la autoridad de Aristóteles y Dicearco como parte de un 
contexto científico y literario determinado, a saber, las investigaciones de la escuela 
de Aristóteles sobre el drama ático. Muchos estudiosos que creen en la deuda de 
Eurípides con Neofrón se centran en la fiabilidad de Dicearco y los discípulos de 
Aristóteles, que consideran que es imperativo respetar49. Indudablemente, la 
propuesta de que cualquiera de ellos sacara sus argumentos de una comedia puede 
parecer a primera vista descabellada50. Efectivamente, las credenciales de Dicearco, 
por no mencionar las de Aristóteles, son aparentemente impecables: a su reputación 
general de seriedad y erudición histórica se une la lista de trabajos que, posiblemente 
cimentados en la labor de Aristóteles y sus discípulos con las didascalias dramáticas, 
dedicó al estudio de la tragedia, la comedia y los concursos poéticos (Ὑποθέσεις 
τῶν Εὐριπίδου καὶ Σοφοκλέους μύθων, Περὶ μουσικῶν ἀγώνων, Διονυσιακοί 
ἀγῶνες)51. Pero, antes de dar por bueno tal criterio de autoridad, es necesario 
indagar un poco más en la metodología seguida por los integrantes del Perípato en 
los ss. IV-III a.C. en la elaboración de biografías y trabajos monográficos sobre el 
drama ático. La tendencia metodológica del Perípato, más acusada durante el s. III 
a.C. pero ya existente en el s. IV a.C., era convertir en noticias biográficas y en 
argumentos de crítica literaria en muchas ocasiones hostil lo que no eran sino 
deducciones basadas en exageraciones cómicas y en la propia obra del biografiado52. 
Los biógrafos helenísticos consideraban las anécdotas cómicas tan ciertas y veraces 
como las informaciones contenidas en Heródoto o Tucídides, y en sólo una 
generación (como hemos visto supra apartado 2 d), una broma cómica se podía 
transformar en una realidad histórica53. Los Comentarios (ὑπομνήματα) de 
Aristóteles citados en la Hypothesis A de Medea no son obra del Estagirita, sino 
probablemente una colección miscelánea de notas y observaciones de tema histórico 
recopiladas por investigadores anónimos de la escuela de Aristóteles y adscritas a 
éste o a Teofrasto54, pero es innegable que su material se remonta al filósofo de 

 
writer’s elder contemporary or at any rate a playwright well known to him»; véase además 
McDermott 1989, 23. 

48  Martina 2000, 270. 
49  Michelini 1989, 115 n. 1: «Dikaiarchos ... carried forward Aristotelian work on the didascalic 

records of tragic performances and would thus have known precisely whether a Neophron was 
active in the fifth century and whether his version of Medea’s story antedated Euripides’. Such 
authorities we are bound to respect, if we regard any ancient evidence as valid», Ameduri 2009, 
191 n. 21. 

50  Caruso 2005, 349; Michelini 1989, 115: «The supposition that a contemporary forgery or mistake 
could have imposed upon Aristotle or his pupils seems little short of preposterous». Cf. 
Mastronarde 2002, 61 n. 97: «One may consider the possibility that the claim of borrowing or 
adaptation was based on a slander in comedy taken as historical truth ... But Dicaearchus seems to 
have been a scholar of higher quality». 

51  Fuhr 1841, 70-4; Martini 1903, 551-6, 561; Liapis 2001, 321-8, Mirhady 2001, 90-113. 
52  E.g. Lefkowitz 1981, 67-71, 98; Momigliano 1993, 69 s.; Dover 1988, 50 s.; Csapo – Slater 1994, 34. 
53  Lefkowitz 1984, 146 s. Algunos ejemplos de tales noticias biográficas falsas extraídas de la 

comedia y aceptadas como reales por los eruditos posteriores pueden consultarse ibid. 144-8. 
54  Mastronarde 2002, 60 s. 



Neofrón 15 T 1-3 Sn.-K. y la ‘Medea’ de Eurípides 

 - 121 - 

Estagira en último término55. Sin embargo, no por ello se debe aceptar acríticamente 
la validez de su testimonio: hay que recordar que incluso el propio y sobrio 
Aristóteles (y hasta Aristarco56) en ocasiones caía en el defecto de aceptar 
afirmaciones cómicas como material histórico57. Como se puede comprobar por la 
comparación de la Vida de Eurípides del biógrafo Sátiro de Calatis (POxy. 1176)58, 
llamado ‘el Peripatético’, fundamentada casi exclusivemente en anécdotas cómicas y 
material deducido de la propia obra del biografiado59, con los datos biográficos 
aportados por las Vidas de Eurípides (Eur. T. 1, 4 K.) y la Suda ε 3695 (Eur. T 3 K.), 
los testimonios cómicos aducidos por Sátiro como autoridad de una anécdota 
biográfica o literaria en su Vida de Eurípides son suprimidos en las Vidas 

posteriores, quedando únicamente las inferencias de Sátiro como verdades históricas 
sin necesidad de más pruebas60.  

Éste es el panorama general. ¿Se aplica esta tendencia de la biografía 
peripatética61 en particular a Dicearco? Aunque no hay constatación directa, sí hay 
indicios circunstanciales que sustentan la hipótesis de que Dicearco era la regla y no 
la excepción, en tanto que los dos factores siguientes están presentes en su 
metodología crítica: (i) por un lado, la derivación de material pseudobiográfico de la 
propia obra del biografiado, y (ii) el interés por el material cómico como 
complemento de la investigación sobre los registros didascálicos. 

(i) En al menos un fragmento conservado de los que dedicó al estudio de la 
tragedia, el fr. 77 W. (=Plu. Mor. 384d), Dicearco hace una deducción a todas luces 
irresponsable sobre la vida de Eurípides62: στιχιδίοις τισὶν οὐ  φαύλως ἔχουσιν, ὦ 
φίλε Σαραπίων, ἐνέτυχον πρῴην, ἃ Δικαίαρχος Εὐριπίδην οἴεται πρὸς 
Ἀρχέλαον εἰπεῖν  

    οὐ βούλομαι πλουτοῦντι δωρεῖσθαι πένης, 
    μή μ’ ἄφρονα κρίνῃς ἢ διδοὺς αἰτεῖν δοκῶ (fr. 969 K.) 
Dicearco parece presentar a Eurípides aconsejando o amonestando al rey 

macedonio Arquelao63, su anfitrión en Macedonia, basándose en unos versos fuera 
de contexto y quizá en bromas cómicas sobre la estancia de Eurípides en Macedonia 
(Vit. Eur. 48s. K., Vit. Thom. Magist. 25-27 K.)64.  

(ii) Dicearco había trabajado sobre problemas causados por el testimonio 
contradictorio de la propia obra de los poetas cómicos. Un ejemplo es  el número de 
hijos de Aristófanes: Dicearco sostenía que el comediógrafo Filetero (PCG VII Test. 
1) era en realidad el tercer hijo de Aristófanes, al que Apolodoro llamaba Nicóstrato 
(Sch. Pl. Apol. 19c) y del que otros decían simplemente que no existía. El problema 
en el que Dicearco toma partido frente a la opinión de Apolodoro surge 
precisamente del testimonio discrepante de una comedia de Aristófanes, en la que el 
 
55  Diggle 2008, 406. 
56  Pfeiffer 1968, 151. 
57   Lefkowitz 1984, 144, 153.  
58  Kovacs 1994, 14-27. 
59  Pfeiffer 1968, 151; Lefkowitz 1981, 88-90; Momigliano 1993, 80. 
60  Lefkowitz 1981, 99 s. 
61  Momigliano 1993, 80. 
62  Collard – Cropp – Gilbert 2004, 333. 
63  Harder 1985, 285 s. 
64  Lefkowitz 1981, 103.  



Miryam Librán Moreno 

 - 122 - 

comediógrafo afirma que tiene dos hijos65. Véase Vit. Ar. 60-65 καὶ οὕτως 
μετήλλαξε τὸν βίον παῖδας καταλιπὼν τρεῖς· Φίλιππον … καὶ Νικόστρατον καὶ 
Ἀραρότα …. τινὲς δὲ δύο φασί, Φίλιππον καὶ Ἀραρότα, ὧν καὶ αὐτὸς ἐμνήσθη· ‘ 
τὴν γυναῖκα δὲ / αἰσχύνομαι τώ τ’ οὐ φρονοῦντε παιδίω’ (Ar. fr. 604 K.-A.) ἴσως 
αὐτοὺς λέγων. 

Por tanto, en la obra de Dicearco se documentan los dos factores que caracterizan 
la metodología de la biografía literaria peripatética, por lo que es necesario evaluar 
sus afirmaciones desde esta perspectiva. Una vez revisada dicha metodología, 
pasemos a los objetivos que pretendería alcanzar Dicearco y su fuente. Tanto 
Dicearco como su maestro Teofrasto son, como se sabe, coetáneos. Ambos 
pertenecen al Perípato en un momento histórico en el que la escuela parecía estar 
especialmente interesada en cuestiones de plagio y autenticidad66. Dicearco escribió 
una historia cultural de Grecia (βίος Ἑλλάδος), en cuyo marco encontramos la 
noticia sobre Medea de Neofrón (fr. 63 W.)67. Varios fragmentos de sus obras (frs. 
75-77, 79-80, 83-84 W.) se interesan por asuntos de historia de la literatura, el 
registro didascálico y problemas de autenticidad y autoría68; por tanto, en este 
contexto es razonable postular que, si Dicearco encontrara en alguna comedia las 
acusaciones de que la famosa Medea de Eurípides era un plagio o un robo69, trataría 
de resolver el πρόβλημα que supone70, para lo cual acudiría a su trabajo con las 
didascalias aristotélicas y las hypotheseis trágicas71. Como se sabe, la resolución de 
προβλήματα y ζητήματα planteados por la poesía era un actividad no infrecuente 
en el Perípato, empezando por la colección de προβλήματα  (859a-967b) y Ὁμήρου 
προβλήματα (frs. 142-179 R.) atribuidas a Aristóteles. Como paralelo de esta 
actuación que propongo para Dicearco, a saber, la búsqueda de la solución de un 
problema literario mediante el uso conjunto de las didascalias y el registro cómico, 
compárese la siguiente noticia sobre el infortunado tragediógrafo Esténelo (32 T 2 
K.-Sn.): un lexicógrafo encuentra el nombre de Esténelo en un discurso de Lisias. 
Posteriormente busca información sobre él en las didascalias de Aristóteles, y 
completa la información tomando como ciertas acusaciones y bromas cómicas de 
que se apropiaba del material de otros: Λυσίας ἐν τῷ πρὸς Διογένην. καὶ ἐν ταῖς 
Διδασκαλίαις (Arist. fr. 620 R.) εὑρίσκεται ὁ Σθένελος τραγῳδίας ποιητής. 
ἐκωμῴδει δὲ αὐτὸν ὁ τοὺς Πλάτωνος Λάκωνας γράψας (fr. 70 K.) ὡς τἀλλότρια 

 
65  Körte 1938, 2164. 
66  Speyer 1971, 115; Blum 1991, 51 s. Sobre las acusaciones de plagio en el ambiente general de 

afán por la detección de obras pseudoepigráficas véase Speyer 1971, 12-128. 
67  Martini 1903, 548 s. 
68  Liapis 2001, 324. 
69  Es muy probable que Dicearco, discípulo de Teofrasto (Mastronarde 2002, 60), encontrara dicha 

acusación en los Hypomnemata (Comentarios) atribuidos a Aristóteles o a su maestro Teofrasto, 
aducidos como testimonios junto con Dicearco en la Hypothesis  A de Medea (Page 1938, xxxii). 

70  Sobre las obras especializadas en encontrar λύσεις a προβλήματα y ζητήματα planteados en el 
análisis literario de autores ‘canónicos’ véase Pfeiffer 1968, 21, 35 s. 

71  Su obra Περὶ μουσικῶν ἀγώνων estaba basado en las didascalias de Aristóteles (Blum 1991, 49). 
Sobre el trabajo de Aristóteles con las didascalias trágicas y de Dicearco con las hipótesis trágicas 
véase respectivamente Pickard-Cambridge 1988, 71; Liapis 2001, 321-8. 



Neofrón 15 T 1-3 Sn.-K. y la ‘Medea’ de Eurípides 

 - 123 - 

ἔπη σφετεριζόμενον (Harpocr. p. 272.14 s.v. Σθένελος)72. Otro paralelo en mi 
opinión casi exacto es la increíble noticia conservada en Athen. 7.1-2 Kaibel acerca 
de otros supuestos plagios rastreables en Medea de Eurípides e incluso en Sófocles: 
Κλέαρχος (fr. 91a W.) Ἀριστοτέλους μαθητής, ἐν τῷ προτέρῳ περὶ γρίφων … 
οὑτωσί πως εἴρηκε… εἰ δ’ ἀπιστεῖς, ὦ ἑταῖρε, καὶ τὸ βιβλίον κεκτημένος οὐ 
φθονήσω σοι· ἀφ’ οὗ πολλὰ ἐκμαθὼν εὐπορήσεις προβλημάτων· καὶ γὰρ 
Καλλίαν ἱστορεῖ τὸν Ἀθηναῖον γραμματικὴν συνθεῖναι τραγῳδίαν, ἀφ’ ἧς 
ποιῆσαι τὰ μέλη καὶ τὴν διάθεσιν Εὐριπίδην ἐν Μηδείᾳ καὶ Σοφοκλέα τὸν 
Οἰδίπουν (Call. Test. 7 K.-A). Según Clearco, Eurípides basó su Medea y Sófocles 
su Edipo Rey en una ‘tragedia’ de un tal Calias, quien parece ser idéntico al 
comediográfo homónimo contemporáneo de Aristófanes (PCG IV Test. 7)73. Nótese 
el uso de προβλημάτων, y nótese que esta noticia es recogida por Clearco (n. ca. 
340 a.C.), discípulo de Aristóteles, y aceptada como testimonio indiscutible por 
Ateneo. Clearco leería informaciones sobre una comedia de Calias en la que se 
parodiarían aspectos de Medea y Edipo Rey, las daría por fiables y transmitiría a los 
estudiosos posteriores la noticia del supuesto e increíble plagio como si fuera una 
verdad histórica.  

Propongamos que, en el curso de sus investigaciones para elaborar su historia 
cultural de Grecia, Dicearco encontrara en los Comentarios de sus predecesores en 
el Perípato que en una comedia Eurípides había sido acusado de plagiar o incluso 
apropiarse del drama de un antecesor en una de sus tragedias más famosas, Medea. 
En las didascalias de Aristóteles sobre el concurso trágico, Dicearco encontraría 
únicamente el nombre de Neofrón, la fecha de producción y concurso y el título de 
su tragedia Medea, pero no el primer verso de la obra, ya que Aristóteles no se 
preocupó por recopilar los textos trágicos e identificar los dramas por su primer 
verso74. Un gran número de dramas flotaba en el s. V-IV a.C. sin indicación de autor 
y a veces ni título, y la desatención merecida por los tragediógrafos ‘menores’ a 
partir del s. IV a.C. era general75. Además, circulaban varias falsificaciones de obras 
atribuidas a dramaturgos anteriores, de la que son ejemplo la falsa Etneas de 
Esquilo, Tenes, Radamanto y Pirítoo atribuidas a Eurípides (Vit. Eur. 28-29 K.), 
Poesía, Náufragos, Islas y Níobo, falsamente transmitidas entre las obras de 
Aristófanes (Vit. Ar. 66-67), y posiblemente el Reso conservado como euripideo76. 
La Hypothesis de Reso (23-24 τοῦτο τὸ δρᾶμα ἔνιοι νόθον ὑπενόησαν, Εὐριπίδου 
δὲ μὴ εἶναι· τὸν γὰρ Σοφόκλειον μᾶλλον ὑποφαίνειν χαρακτῆρα) y las 

 
72  Este modus operandi de elucidar un πρόβλημα sobre un tragediógrafo presente en una comedia 

acudiendo a las didascalias resulta muy claro en Sch. Ar. Av. 281: Οὗτος ὁ Φιλοκλῆς ἔποπα 
ἐσκεύασεν ἐν τῇ Πανδιονίδι τετραλογίᾳ, οὗ ἡ ἀρχὴ «σὲ τῶν πάντων δεσπότην λέγω.» Ἄλλως. 
Φιλοκλεῖ ἐστι δρᾶμα Τηρεὺς ἢ Ἔποψ. Ἄλλως. ὁ Σοφοκλῆς πρῶτον τὸν Τηρέα ἐποίησεν. εἶτα 
Φιλοκλῆς.  διὰ τοῦτο δὲ εἶπεν, ἐγὼ δὲ πάππος, ἀντὶ τοῦ πρὸ αὐτοῦ ἐγράφην. τοῦτο δὲ θέλων 
κωμῳδῆσαι Καλλίαν ὡς ἀπολέσαντα πάντα τὰ χρήματα. Ἄλλως. ἐν ἐνίοις ὑπομνήμασιν, ὅτι 
προκέφαλός ἐστιν ὁ Φιλοκλῆς ὡς ὁ ἔποψ. ἀλλ’ οὐδαμοῦ κεκωμῴδηται. εἴη ἂν οὖν τὸν 
ἔποπα ἐσκευοποιηκὼς τῇ Πανδιονίδι τετραλογίᾳ, ἣν καὶ Ἀριστοτέλης ἐν ταῖς Διδασκαλίαις 
ἀναγράφει. 

73  Hermann 1827, 137-43; Bergk 1838, 117-20. 
74  Griffith 1977, 231. 
75  Griffith 1977, 244. 
76  Griffith 1977, 240 s. 



Miryam Librán Moreno 

 - 124 - 

confusiones en la atribución de Pirítoo (TrGF 43 F 2 Sn.-K.) y Sísifo (TrGF 43 F 19 
Sn.-K.) entre Eurípides y Critias77 nos muestran que los estudiosos de la tragedia ya 
no eran capaces de distinguir con claridad y rotundidad una auténtica obra de 
Euripides de una imitación o de dramas ajenos de características y argumento 
superficialmente parecidos. Lo que es más, un coetáneo de Dicearco y Teofrasto, 
perteneciente también como ellos al Perípato e igualmente interesado en la tragedia, 
Aristóxeno de Tarento (n. ca. 370 a.C.), fue engañado por el tragediógrafo 
contemporáneo Dionisio de Heraclea (apodado el Tránsfuga) o por Espíntaro (40 T 
3-4 K.-Sn.), quien le hizo creer que una tragedia compuesta por él mismo había sido 
escrita en realidad por Sófocles: D.L. 5.92 ἔτι καὶ Διονύσιος ὁ Μεταθέμενος (113 
T 1 K.-Sn.) (ἢ Σπίνθαρος, ὡς ἔνιοι) γράψας τὸν Παρθενοπαῖον ἐπέγραψε 
Σοφοκλέους. ὁ δὲ (fr. 13 W.) πιστεύσας εἴς τι τῶν ἰδίων συγγραμμάτων ἐχρῆτο 
μαρτυρίοις ὡς Σοφοκλέους. El propio Aristóxeno había denunciado a Heraclides 
Póntico por hacer pasar como dramas del venerable Tespis composiciones propias 
(D.L. 5.92). Por tanto, los instrumentos para detectar autoría y datación de los que 
disponía la escuela de Aristóteles, aun en el caso de tragedias de autores plenamente 
contemporáneos, no eran tan certeros como para justificar una fe ciega en su juicio. 
Así pues, en este contexto no es descabellado plantear que Dicearco pudo encontrar 
una Medea anónima, posterior a Eurípides e influida por Medea de éste78, y creer 
que era idéntica a Medea de Neofrón79, cuyo registro habría encontrado en las 
didascalias de Aristóteles80 y de la que habría leído en los ὑποµνήµατα atribuidos a 
Aristóteles que era el original de la famosa Medea de Eurípides. Propongo como 
paralelo exacto de la identificación de una Medea anónima posteuripidea con Medea 
de Neofrón (posiblemente ya perdida) y su posterior sustitución el caso del drama 

Sísifo de Critias (43 F 19 Sn.-K.), que entró en el catálogo de obras conservadas de 
Eurípides al confundirse con el drama satírico homónimo representado en 415 a.C. 
(frs. 673-4 K.; DID I A a. 415), que ya se había perdido81.  

 
4. Conclusión 

 
Dicearco tomaría como original del plagio que, según exageraciones cómicas, había 
cometido Eurípides lo que no era sino un drama postclásico influido por y basado en 
su propia y archifamosa Medea. Desde esta perspectiva cuadrarían los rasgos 
estilísticos de los fragmentos de Medea de Neofrón, que parecen apuntar a una fecha 

 
77  Athen. 11.496a; Sext. Emp. Adv. math. 9.54; Aët. Plac. 1.6-7. 
78  De la existencia de Medeas postclásicas basadas en el drama de Eurípides son muestra PlitLond 

77 (adesp. tr. fr. 667a K.-Sn.) y una crátera apulia (München 3296), datable ca. 330/20 a.C. y 
atribuida al Pintor del Inframundo (véase Martina 2000, 275; Taplin 2007, 257).  No quiere esto 
decir, por supuesto, que una de estas dos sea la estudiada por Dicearco. 

79  Mastronarde 2002, 62-4. 
80  El método de sustitución de la obra original por una homónima de autor distinto y sin identificar 

que expongo es semejante al propuesto por Griffith 1977, 241, para el Reso atribuido a Eurípides. 
Sobre las enormes dificultades que encontraron los interesados en el drama para identificar 
autores y obras ya en el propio siglo IV a. C. véase Griffith 1977, 225-45. 

81  Wilamowitz 1875, 157, 166; Kannicht 2004, 657-9. Sobre los errores de atribución en general 
causados por la homonimia de títulos y el anonimato de los autores véase Speyer 1971, 37-41. 



Neofrón 15 T 1-3 Sn.-K. y la ‘Medea’ de Eurípides 

 - 125 - 

posteuripidea82, con los testimonios (1) a (3), que consideran a Neofrón anterior: el 
tragediógrafo Neofrón pudo ser anterior a Eurípides y autor de un drama titulado 
Medea, pero la Medea que tomaron como punto de referencia quienes trataron de 
solucionar el πρόβλημα planteado por las acusaciones de plagio vertidas, según 
propongo, en una comedia en la que Eurípides es reprendido por apropiarse de 
recursos de un poeta anterior sería una Medea posteuripidea, errónea pero no 
torticeramente identificada como la de Neofrón83. Las acusaciones de plagio e 
incluso robo lanzadas en esa hipotética comedia reaparecen de forma desnuda, sin 
indicación de autor, testimonios o pruebas y sin rastro de su procedencia cómica, en 
Suda ν 218 (=TrGF 15 T 1 Sn. K.), del mismo modo que la entrada de la Suda sobre 
Eurípides (ε 3695 = Eur. T 3 K.) reproduce datos biográficos deducidos por Sátiro a 
partir de bromas cómicas como hechos objetivos e históricos, habiendo suprimido el 
aparato de citas cómicas del que el Peripatético se sirvió para justificarlos84.  

En consecuencia, es necesario extremar la cautela a la hora de aducir los 
fragmentos conservados como de Medea de Neofrón para enjuiciar la originalidad 
del tratamiento del mito de Medea hecho por Eurípides: las supuestas innovaciones 
del tragediógrafo de Sición podrían no ser sino exageraciones cómicas transmitidas 
sin su contexto original. 

 
Universidad de Extremadura                                             Miryam Librán Moreno 

 
 

BIBLIOGRAFÍA 
 

Ameduri 2009 
O. Ameduri, Sulla priorità tra le due Medee, Vichiana, IX, 4, 2009, 187-92. 
 
Barone 1978 
C. Barone, Neofrone e la Medea di Euripide, RFIC, 106, 1978, 129-36. 
 
Bergk 1838 
Th. Bergk, Commentationes de reliquiis comoediae atticae antiquae, Leipzig 1838. 
 
Blum 1991 
R. Blum, Kallimachos. The Alexandrian Library and the Origins of Bibliography, Madison 
(WI)-London 1991. 
 
Caruso 2005 
F. Caruso, Medea senza Euripide: un frammento attico da Siracusa e la questione della 

«Medea» di Neofrone, en R. Gigli (ed.), Megalai nesoi: studi dedicati a Giovanni Rizza per 

il suo ottantesimo compleanno, II, Catania 2005, 341-54. 
 

 
82  Page 1938, xxxii-xxxvi; Barone 1978, 131-6; Martina 2000, 263-70. 
83  Ya Page 1938, xxxvi apuntó una solución lógica: podría ser que hubiera dos tragediógrafos 

homónimos, uno anterior a Eurípides (registrado en las didascalias antes del año 431 a.C.), el otro 
postclásico (autor de los fragmentos de Medea que han llegado a nuestros días), y de la confusión 
entre ambos dramaturgos surgiría el testimonio del supuesto plagio por parte de Eurípides de 
Medea de Neofrón. 

84  Lefkowitz 1981, 99. 



Miryam Librán Moreno 

 - 126 - 

Collard – Cropp – Gilbert 2004 
C. Collard – M. J. Cropp – J. Gilbert, Euripides. Selected Fragmentary Plays Volume II, 
Oxford 2004. 
 
Csapo – Slater 1994 
E. Csapo – W.J. Slater, The Context of Ancient Drama, Ann Arbor 1994. 
 
del Rincón 2007 
F.M. del Rincón, Trágicos menores del s. V a.C. (de Tespis a Neofrón). Estudio filológico y 

literario, Madrid 2007. 
 
Diehl 1935 
E. Diehl, in RE XVI 2, 1935, s.v. Neophron, coll. 2432-3. 
 
Diggle 1970 
J. Diggle, Euripides. Phaeton, Cambridge 1970. 
 
Diggle 1998 
J. Diggle, Tragicorum graecorum fragmenta selecta, Oxford 1998. 
 
Diggle 2008 
J. Diggle, Did Euripides plagiarise the Medea of Neophron?, en D. Auger – J.  Peigney 
(eds.), Phileuripidès. Mélanges offerts à François Jouan, Paris 2008, 405-13. 
 
Dover 1988 
K.J. Dover, Anecdotes, Gossip and Scandal, en The Greeks and Their Legacy. Collected 

Papers II, Oxford-New York 1988, 45-52. 
 
Dover 1994 
K.J. Dover, Aristophanes. Frogs, Edited with Introduction and Commentary, Oxford 1994. 
 
Fuhr 1841 
M. Fuhr, Dicaearchi Messenii quae supersunt, Darmstadt 1841. 
 
Gagarin 1996 
M. Gagarin, The Torture of Slaves in Athenian Law, CP, 91, 1996, 1-18. 
 
Garvie 2009 
A.F. Garvie, Aeschylus. Persians, Oxford 2009. 
 
Gil 1996 
L. Gil, Aristófanes, Madrid 1996. 
 
Green 1994 
J. R. Green, Theatre in Ancient Greek Society, London-New York 1994. 
 
Griffith 1977 
M. Griffith, The Authenticity of Prometheus Bound, Cambridge 1977. 
 
Hall 1996 
E. Hall, Aeschylus’ Persians, Warminster 1996. 
 
Hall 1997 
E. Hall, The Sociology of Athenian Tragedy, en P. Easterling (ed.), The Cambridge 

Companion to Greek Tragedy, Cambridge 1997, 91-126. 
 



Neofrón 15 T 1-3 Sn.-K. y la ‘Medea’ de Eurípides 

 - 127 - 

Halliwell 1980 
S.J. Halliwell, Aristophanes’ Apprenticeship, CQ, 30, 1980, 33-45. 
 
Harder 1985 
A. Harder, Euripides’ Kresphontes and Archelaos, Introduction, Text and Commentary, 
Leiden 1985. 
 
Harvey 2000 
D. Harvey, Phrynichos and the Muses, en D. Harvey – J. Wilkins (eds.), The Rivals of 

Aristophanes. Studies in Athenian Old Comedy, London-Swansea 2000, 91-134. 
 
Henderson 2007 
J. Henderson, Aristophanes. Fragments, Cambridge (MA)-London 2007. 
  
Hermann 1827 
G. Hermann, Opuscula. Volumen primum, Lipsiae 1827. 
 
Kannicht 1991 
R. Kannicht et al., Musa Tragica. Die griechische Tragödie von Thespis bis Ezechiel, 
Göttingen 1991. 
 
Kannicht 2004 
R. Kannicht, Tragicorum graecorum fragmenta (TrGF) vol. 5. Euripides. Pars posterior, 
Göttingen 2004. 
 
Körte 1938 
A. Körte, in RE XIX 2, 1938, s.v. Philetairos, coll. 2163 s. 
 
Kovacs 1990 
D. Kovacs, De Cephisophonte verna, ut perhibent, Euripidis, ZPE, 89, 1990, 15-8. 
 
Kovacs 1994 
D. Kovacs, Euripidea, Leiden-New York-Köln 1994. 
 
Lefkowitz 1981 
M.R. Lefkowitz, The Lives of Greek Poets, London 1981. 
 
Lefkowitz 1984 
M.R. Lefkowitz, Aristophanes and Other Historians of the 5th Century Theater, Hermes, 
112, 1984, 143-53. 
 
Lesky 1931 
A. Lesky, in RE XV, 1931, s.v. Medeia, coll. 29-64.  
 
Lesky 1983 
A. Lesky, Greek Tragic Poetry, New Haven-London 1983. 
 
Liapis 2001 
V. Liapis, An Ancient Hypothesis to Rhesus, and Dicaearchus’ Hypotheseis, GRBS 42.4, 
2001, 313-28. 
 
Lucas de Dios 2008 
J.M. Lucas de Dios, Esquilo. Fragmentos. Testimonios, Madrid 2008. 
 
Martina 2000 
A. Martina, PlitLond 77, i frammenti della Medea di Neofrone e la Medea di Euripide, 

Papyrologica Lupiensia 9, 2000, 247-75. 
 



Miryam Librán Moreno 

 - 128 - 

Martini 1903 
F. Martini, in RE V 1, 1903, s.v. Dikaiarchos, coll. 546-63. 
 
Mastronarde 2002 
D.J. Mastronarde, Euripides. Medea, Cambridge 2002. 
 
McDermott 1989 
E.A. McDermott, Euripides’ Medea. The Incarnation of Disorder, University Park 1989. 
 
Michelini 1989 
A.N. Michelini, Neophron and Euripides’ Medea 1056-80, TAPA, 119, 1989, 115-35. 
 
Mirhady 1996 
D. Mirhady, Torture and Rhetoric in Athens, JHS, 116, 1996, 119-31. 
 
Mirhady 2001 
D. Mirhady, Dicaearchus of Messana: The Sources, Text, and Translation, en E. 
Schütrumpf (ed.), Dicaearchus of Messana. Text, Translation, and Discussion, New 
Brunswick-London 2001, 90-113. 
 
Momigliano 1993 
A. Momigliano, The Development of Greek Biography, Cambridge (MA)-London 1993. 
 
Olson 2002 
S.D. Olson, Aristophanes. Acharnians, Edited with Introduction and Commentary, Oxford 
2002. 
 
Olson 2004 
S.D. Olson, Aristophanes. Thesmophoriazusae, Edited with an Introduction and 
Commentary, Oxford 2004. 
 
Olson 2007 
S.D. Olson, Broken Laughter. Select Fragments of Greek Comedy, Oxford 2007. 
 
Otten 2005 
G. Otten, Die Medea des Euripides: ein Kommentar zur deutschen Übersetzung, Berlin 
2005. 
  
Page 1938 
D.L. Page, Euripides, Medea, The Text Edited with Introduction and Commentary, Oxford 
1938. 
 
Pearson 1917 
A.C. Pearson, Sophocles. Fragments, II, Cambridge 1917. 
 
Pellegrino 2008 
M. Pellegrino, Il mito di Medea nella rappresentazione parodica dei commediografi greci, 
CFC (G), 18, 2008, 201-16. 
 
Pfeiffer 1968 
R. Pfeiffer, History of Classical Scholarship. From the Beginning to the End of the 

Hellenistic Age, Oxford 1968. 
 
Pickard-Cambridge 1988 
A.W. Pickard-Cambridge, The Dramatic Festivals of Athens, Oxford 19882. 
 



Neofrón 15 T 1-3 Sn.-K. y la ‘Medea’ de Eurípides 

 - 129 - 

Rau 1967 
P. Rau, Paratragodia. Untersuchung einer komischen Form des Aristophanes, München 
1967. 
 
Scabuzzo 2003 
S. Scabuzzo, Violencia en el escenario: el basanos, de la tragedia a la comedia, Logo, 4, 
2003, 201-6. 
 
Snell – Kannicht 1986 
B. Snell – R. Kannicht, Tragicorum graecorum fragmenta vol. 1. Didascaliae tragicae, 

catalogi tragicorum et tragediarum, testimonia et fragmenta tragicorum minorum, 
Göttingen 1986. 
 
Sommerstein 2004 
A.H. Sommerstein, Violence in Greek Drama, Ordia Prima 3, 2004, 41-56 (= The Tangled 

Ways of Zeus, Oxford 2010, 30-46). 
 
Sommerstein – Fitzpatrick – Tallboy 2007 
A.H. Sommerstein – D. Fitzpatrick – T. Tallboy, Sophocles: Selected Fragmentary Plays: 

Volume 1, Oxford 2007. 
 
Speyer 1971 
W. Speyer, Die literarische Fälschung im Altertum, München 1971.  
 
Taplin 2007 
O. Taplin, Pots and Plays. Interactions between Tragedy and Greek Vase-painting by the 

Fourth Century B.C., Los Angeles 2007. 
 
Thalheim 1897 
T. Thalheim, in RE III 1, 1897, s.v. βάσανοι, coll. 39 s. 
 
Thompson 1944 
E.A. Thompson, Neophron and Euripides’ Medea, CQ 38, 1944, 10-4. 
 
Wilamowitz 1875 
U. von Wilamowitz, Analecta Euripidea, Berlin 1875. 
 
 
Abstract: An inquiry into the possible reasons that might have given birth to the fiction about 
Euripides’ plagiarism of Neophron’s Medea in ancient scholarship, with special emphasis on the 
evidence provided by Dicaearchus and Suda. A possible comic origin for the story is suggested.  
 
Keywords: Neophron, Medea, plagiarism, comedy, Dicaearchus. 



Lexis 29.2011 

Sugli anapesti di Trag. Adesp. F 646a Sn.-K.* 
 
 

Nell’ambito della letteratura critica dedicata a questo frammento, tramandato da due 
papiri di epoca ellenistica1, due recenti contributi costituiscono un punto di partenza 
imprescindibile, in quanto rappresentano in maniera esemplare per ricchezza e 
ampiezza di documentazione le due ipotesi finora maggiormente accreditate 
riguardo alla sua classificazione: commedia antica2 o dramma satiresco ellenistico3. 
Mi riferisco, naturalmente, ai lavori di Luigi Battezzato e Massimo Di Marco4: 
prima di essi, infatti, una trattazione sistematica del frammento era stata affrontata 
da Anton Bierl, in un articolo del 19905 e successivamente nella sua monografia 
sugli elementi metateatrali della tragedia6. Bierl propende per l’attribuzione a una 
commedia, ma molte delle sue conclusioni relative al possibile contesto a cui il 
frammento apparteneva sembrano difficilmente condivisibili7. L’ipotesi comica è 
stata poi ripresa da Battezzato, con altri e più articolati argomenti.  

Si tratta, com’è noto, di un brano in tetrametri anapestici catalettici, purtroppo 
lacunosi in quanto il fr. b del papiro Fackelmann preserva soltanto la parte destra 
della colonna8, e il papiro di Colonia solo le parti finali degli anapesti. Quest’ultimo, 
tuttavia, ha restituito alcune porzioni di testo mancanti nel P. Fackelmann (vv. 1-6, 
26-7 e le finali dei vv. 7-24); e soprattutto, grazie alla possibilità di una lettura più 
nitida e certa di alcune parole, ha permesso di appurare che si tratta di un discorso 
pronunciato con ogni probabilità da un unico personaggio, che la critica recente 
tende a identificare con Sileno9. Questi, dopo aver raccontato, sembra, la nascita e 

 
*  Esprimo la mia viva gratitudine a Vittorio Citti per avere accolto il presente contributo in questa 

sede, e a Luigi Battezzato, per averlo benevolmente letto e valutato e per i suggerimenti che mi ha 
fornito. Un grazie va infine a Giuseppina Basta Donzelli, sempre attenta e disponibile nel seguire 
i passi del suo allievo. 

1  P. Fackelmann 5 fr. b (I s. a. C.; IIex-Iin ap. Cavallo 2008, 74 s.), ed. pr. Kramer 1979, 1-14; P. 
Köln VI 242 fr. a (II s. a. C.), ed. pr. Maresch 1987, 26-46. Il frammento, già edito in Snell – 
Kannicht 1981 come TrGF F 646a sulla scorta del solo papiro Fackelmann, è stato 
successivamente ripubblicato in Kannicht 1991, 250-3 con le integrazioni desunte da P. Köln, e 
quindi in Kannicht 2004, 1135 s. (di cui si riproduce qui il testo).  

2  Lloyd-Jones 1979; West (ap. Maresch 1987, 29); Parsons (ibid.); Gronewald (ibid.); Hutchinson 
1989, 357; Bierl 1990, 1991; Battezzato 2006. Snell – Kannicht 1981 (appar.), pur pensando a un 
dramma satiresco sulla base di elementi metrici e linguistici, non escludevano del tutto 
l’appartenenza alla commedia, e annotavano: ‘fragmentum aliquando aptiorem fortasse locum 
habebit inter adespota comica’. 

3  Snell – Kannicht 1981, l. cit. (ma con qualche dubbio: cf. nota precedente); Maresch 1987; Luppe 
1988, 35; Kannicht 1991, 250 s. e 302; Gallo 1992, 115; Kassel – Austin, PCG VIII 505; Conrad 
1997, 207-20; Kruschwitz 1999, 637; Di Marco 2003, 47 s.; Kannicht 2004. C. Austin (ap. 
Maresch 29) aveva proposto un’attribuzione ad Alessandro Etolo, di cui abbiamo un frammento 
in tetrametri anapestici tratto da un’opera sconosciuta (fr. 7 Magn.). 

4  Cf. supra, note 2 s. 
5  Bierl 1990, 353-91. 
6  Bierl 1991, 248-53. 
7  Si vedano le obiezioni mosse da Di Marco 2003, 45-7. 
8  Il papiro comprende altri due frammenti, uno contenente solo lettere iniziali di righi e tracce di 

paragraphoi (fr. a) e un altro con lettere isolate (fr. c). 
9  Cf. soprattutto Maresch 1987, 28; Kannicht 1991, 250 e 2004, 1135 appar.; Kruschwitz 1999, 637 

s.; Di Marco 2003, 43, 47 s.; Battezzato 2006, 20 ss. Per la verità già Kramer aveva pensato che si 



Paolo Cipolla 

 - 132 -

l’infanzia di Dioniso, parla di sé e del ruolo avuto come tutore del dio bambino e 
divulgatore dell’uso del vino10, rievocando la propria giovinezza felice e 
‘incontaminata’ (vv. 8 s.) trascorsa al servizio del dio nel tiaso dionisiaco (vv. 15-8). 
Quindi cita una frase di un non meglio identificato ‘cantore di Salamina’ (v. 19) e 
contrappone al buon tempo antico una condizione presente fatta di ‘inganni’ (v. 20); 
infine conclude11 rivolgendo un appello ad alcune dee (generalmente identificate con 
le Muse12) affinché non disconoscano il valore di un’opera d’arte giudicandola roba 
di terz’ordine, con riferimenti alla tragedia e al giudizio dei concorsi drammatici. 
Prima di affrontare il problema della classificazione del frammento, proporremo 
un’ipotesi di traduzione, corredata di una disamina dei principali problemi testuali 
ed esegetici. 

 
trattasse di un unico personaggio, identificandolo con Dioniso; ma questo è inverosimile, perché il 
dio è nominato sempre in terza persona ai vv. 14, 15, 26 (cf. Kruschwitz 1999, 638. Al v. 4 
Σεμέλης [τέ]κ[̣ο]ς potrebbe essere anche un vocativo, come suppongono Maresch 1987, 42 e 
Bierl 1991, 250). Snell – Kannicht 1981 (appar.) pensavano invece a un dialogo, sulla base delle 
paragraphoi del fr. a, che Snell riteneva costituisse la parte destra della colonna di fr. b: in 
particolare, supponevano che all’inizio parlasse Dioniso, mentre Sileno (o una ninfa di Nisa) 
sarebbero subentrati nella parte (vv. 12 ss.) che ricorda l’educazione del dio. Secondo Bierl 1990 
il frammento sarebbe un contrasto fra due personaggi che rappresentano la tragedia e la 
commedia o, in alternativa, fra un popolano ammiratore di Euripide (l’ἀοιδὸς Σαλαμῖνος del v. 
19) e un altro che disapprova l’influenza che egli esercita sulla commedia: il primo eseguirebbe 
un ‘inno’ a Dioniso in stile tragico, il secondo criticherebbe tale stile in quanto ‘pesante’ (sarebbe 
questo il senso dell’espressione τραγικῶν ὁ παρὼν πόνος ὕμνων al v. 23) per contrapporvi la 
predilezione di Dioniso per tutto ciò che è bello e lieve. Nella monografia del 1991 attribuisce 
l’intero frammento a una «herausragende Person aus dem dionysischem Thiasos» che però, come 
il corifeo nella parabasi comica, parlerebbe a nome dell’autore spogliandosi della propria identità 
drammatica; anche se poi, nel commento sistematico al frammento, presuppone anch’egli 
l’identificazione con Sileno. Fu Maresch ad attribuire l’intero discorso a Sileno, sulla base delle 
integrazioni rese possibili dal papiro di Colonia: il ricorrere di forme verbali in prima persona 
porterebbe ad escludere l’ipotesi del dialogo.  

10  Cf. vv. 12 παιδεύσας ὥριον ἥβην ἐφύλαξα, 14 εἰς θνητοὺς ἀνέφηνα ποτὸν Διονύσου. 
11  Si hanno fondate ragioni per credere che il frammento costituisca la parte conclusiva del discorso: 

nel papiro di Colonia infatti, che faceva parte di un’antologia, segue subito un inno ad Afrodite. 
Cf. Kannicht 1991, 250; Di Marco 2003, 42; Battezzato 2006, 22. 

12  Cf. Kramer 1979, 3; Snell – Kannicht 1981, appar. ad l.; Bierl 1990, 388; Di Marco 2003, 61; 
Battezzato 2006, 57. 



Sugli anapesti di ‘Trag. Adesp.’ F 646a Sn.-K. 

 - 133 -

 
 

 
 (CΙΛΗΝΟC)             margo 
        ε]ἰc οἶ̣δ̣μ᾿ ἀπ̣ολίcθο̣[ι 
          ]τ̣ορ. . . . ιc 
          ]ναcε̣. . . . ιαιc 
4         ] C̣εμέ̣λ̣ηc [τέ]κ̣[ο]c̣ ὕμνον 
          ].βλα[.].[. .] θ̣εὸc Ἀρκάc 
        ] cκεπτομεν[̣. . . .] 
 ].υ̣λ̣ε̣. . . .δ̣ηc. . . . . . . .Õ.ε̣ι̣ παρέδωκεν̣13 
8  g g  h   g g  h    h g ] πεφευγὼc ἤθυρον ἐγÕὼ νέοc ἄντροιc 
 g g  h   g g  h    g g    ]ουργοc ἁπλοῦc, πάcÕη̣c κακίαc ἀμίαντοc 
 g g  h   g g  h    g g  h ].οcιcου̣ καρπὸν μÕὲν ἑλὼν τὸν ὄρειον 
 g g  h   g g  h    g g    ]α̣ι τὸ πάλαι θηρῶνÕ ἐφόδοιc ἀκόμιcτον 
12 g g  h   g g  h    g g    ] παιδεύcαc ὥριον ἥβ̣Õην ἐφύλαξα 
 g g  h   g g  h     καρπὸ]ν ὀπ̣ώραc ἦρα βαÕθείαc ἐπὶ ληνούc14 
 g g  h   g g  h    g g ]ν εἰc θνητοὺc ἀνέÕφηνα ποτὸν Διονύcου 
 g g  h   g g  h    h       ]c̣οc ὁ μύcτηc οὔποÕτε λήγων ἐπὶ Βάκχωι 
16 g g  h   g g  h    h  h   ]δε θεοῦ πρώτηÕ πλοκάμοιc ἀνέδηcεν ̣
 g g  h   g g  h    g g ]ων̣ λήθη χάριc̣ι̣νỌ̃ κ̣είναιc ἀνέλαμψεν 
 g g  h   g g  h    g g  ]αι θίαcοc· τοιάδεÕ κομπεῖν ἐδιδάχθην. 
 g g  h   g g  h    g g h   g]. μέγαc φηcὶνÕ ἀοιδὸc Cαλαμῖνοc 
20 g g  h   g g  h    g g ]ηc ταμίαc, νῦν δ᾿ εÕἰc ἀπάταc κεκύλιcμαι 
 g g  h   g g   ]αc παῦροc ὑπουργÕῶν ταῖc ψευδομέ `να[ιc´]....[h  h 
 g g  h   g g  h       h  ]αραπέμψει τὸν ἀÕπ᾿ ὀθνείαc ἐπεγείρων 
 g g  h   g g  h       h ]γνωτε, θεαί· τραγÕικῶν ὁ παρὼν πόνοc ὕμνων 
24 g g  h   g g  h       h  ].οc ὁρίζει· μὴ τÕὰ δικαίωc καλὰ μό̣χθωι 
 g g  h   g g  h       h ]φθέντα μόλιc θÕῆτε παρέργου τρίτα φόρτου 
 g g  h   g g  h       g g  h   g g  h                  h ]α̣δεν ὀρθῆι Διόνυcοc 
 g g  h   g g  h       g g  h   g g  h          h  g   β]ρ̣αβεύcαc̣ γ̣̓  ἐν ἀγῶνι O 

     margo 

 

 
13  Le porzioni di testo a sinistra del segno Õ sono conservate solo dal papiro Fackelmann. 
14  Kannicht 2004 ha λήνουc, che sarebbe genitivo di λῆνος (‘benda di lana’); ma è un errore di 

stampa per ληνούc, ‘torchi’, come fa notare Battezzato 2006, 24. In Snell – Kannicht 1981 si 
legge correttamente ληνούc. 



Paolo Cipolla 

 - 134 -

 
 
 
 
....scivol[i?] nell’onda 
.... 
.... 
....inno...[per il?]...figlio di Semele 
....nasc...(?)...il dio arcade 
....osserv... 
....affidò.... 
....sfuggito io giovane giocavo ... (?) l’antro  
....(?)...semplice, incontaminato da ogni malizia 
....avendo preso il frutto montano 
....un tempo non coltivato (raccolto?) per gli assalti delle fiere 
....avendo educato custodii la gioventù (finché divenne?) matura 
....caricai sui torchi profondi il [frutto] dell’autunno 
....ai mortali rivelai la bevanda di Dioniso 
....l’iniziato ai misteri che mai cessava di...in onore di Bacco 
....[la Baccante?] del dio per prima legò ai riccioli (intrecciò coi bioccoli?) 
....l’oblio del[le fatiche?] si accese di quelle gioie (?) 
....tiaso: di tali cose fui ammaestrato a vantarmi. 
....grande dice cantore di Salamina 
....dispensiere, ora sono rotolato negli inganni 
....modesto, al servizio delle...(trame?)...menzognere 
....abbandonerà (...??) suscitando quello che viene da (terra?) straniera 
....sappiate (perdonate?), dee: la presente fatica degli inni tragici 
....stabilisce: le cose a buon diritto belle, con fatica 
....non mettetele a stento al terzo posto, tra la paccottiglia dozzinale 
....con giusta....Dioniso 
....avendo giudicato in un agone. 

 



Sugli anapesti di ‘Trag. Adesp.’ F 646a Sn.-K. 

 - 135 -

1 Possibile anche ἀπ̣ολίcθο̣ι[c (Maresch 1987, 42, il quale ipotizza che il verbo fosse 
preceduto dalla negazione μή). 

4 τὸν δ᾿ εἰc] Cεμέληc [τέ]κ̣[ο]c ὕ. Luppe 1988, 35; ma Cεμέληc [τέ]κ̣[ο]c potrebbe 
essere anche un vocativo (Maresch, Bierl; cf. supra, nota 9). 

5 βλα[c]τ[̣ Maresch 1987, 42 piuttosto che βλα[π]τ̣[. - θεὸc Ἀρκάc: con ogni probabilità 
Hermes, nato sul monte Cillene in Arcadia. Secondo una nota tradizione, egli portò il 
piccolo Dioniso alle Ninfe di Nisa  per sottrarlo alla collera di Hera (cf. v. 7 παρέδωκεν; D. 
S. 4.2.3, etc.; Maresch 1987, 43, Kannicht 2004, appar.). Teoricamente potrebbe trattarsi 
anche di Pan (così Maresch 1987, 42; Bierl 1990, 377; Kannicht 2004, cit.; cf. Meleagr. AP 
5.139.1 = 29.1 G.-P. e Nemesian. ecl. 3.25 s., dove Pan ricorda di aver nutrito il piccolo 
Dioniso assieme a Ninfe, Fauni e Satiri. Per il legame tra Pan e l’Arcadia si potrebbero 
aggiungere anche Verg. ecl. 4.58 s.; 10.26). Comunque, il ruolo di Pan nella giovinezza di 
Dioniso, ove attestato (Nemesian. l. cit.) appare abbastanza marginale rispetto alla cospicua 
tradizione relativa a Hermes. 

8 ἄντροι̣[ P. Fack., ἄντρ̣α̣c sscr. ων supra αc P. Köln (= ἄντρων; in effetti del ρ è 
rimasta ben poca cosa). Secondo Luppe 1988, 35 il copista di P. Köln ha scritto dapprima 
ἄντρα, poi l’ha corretto in ἄντροις e successivamente in ἄντρων nell’interlineo. 
Generalmente si reputa che il sostantivo fosse retto in enjambement da una preposizione 
accompagnata dall’attributo: e.g. ἄντροις / [ἐν τοῖς διθύροις] (Snell 1981, cl. Porph. De 

antro Nymph. p. 56.11 al., Σ Ap. Rh. 4.1131 ecc.), o, se si accetta ἄντρων, ἐπὶ τῶν διθύρων 
(Maresch 43) oppure ancora, collocando il supplemento nella lacuna iniziale dello stesso 
verso, τότε δ᾿ ἐκ ζαθέων κρύβδα] πεφευγώς ... ἄντρων (Austin ap. Maresch 43). Ma non è 
escluso che fosse retto da un sostantivo, e.g. ἄντροις (-ων) / φρουρός vel ἔφορος (Di 
Marco 2003, 50; nel primo caso si tratterebbe di un dativus commodi). 

9 φυτ]ουργόc Merkelbach ap. Kramer 8, μουc-] Lloyd-Jones, αὐτ-] Kannicht 1981, ὑπ-] 
Di Marco 2003, 50, ἀπάν]ουργοc Gronewald ap. Maresch 1987, 43, alii alia. 

11 ἀκόμιcτοc: Snell – Kannicht 1981 ipotizzano o il senso di ‘incolto’ (così già Kramer, 
che confronta Nonn. Dion. 12.296-97 ἐν σκοπέλοις δέ / αὐτοφυὴς ἀκόμιστος ἀέξετο 
καρπὸς ὀπώρης; Bierl 1990, 380), o, in alternativa, quello di ‘sicuro, incolume’ (su questa 
linea anche Battezzato: «non soggetto agli attacchi delle fiere») sulla scorta di LSJ s.v. 
κομίζω II 2 «carry off as a prize or booty» (Il. 2.875, 11.738, al.); bisognerebbe dunque 
intenderlo all’incirca come ‘non razziato’. Ma nei contesti in cui κομίζω ha questo valore, a 
compiere l’azione sono uomini, non animali, generalmente in contesti bellici o agonali: nei 
passi iliadici citati si tratta appunto delle spoglie tolte a un nemico ucciso in battaglia, 
laddove nel nostro caso dovremmo pensare, ad esempio, a un orso che fa una scorpacciata di 
uvaspina. Inoltre, le descrizioni classiche dell’età primitiva – sia quelle idealizzanti che la 
qualificano come ‘età dell’oro’, sia quelle ‘illuministe’ che esaltano invece il progresso 
umano dallo stato di natura alla civiltà – solitamente non contemplano fra i suoi tratti tipici 
il fatto che la frutta rimanesse intatta sugli alberi senza che gli animali la mangiassero: le 
seconde perché sarebbe un fatto palesemente inverosimile, le prime perché l’armonia 
primigenia dell’età dell’oro si fonda proprio sul fatto che gli animali, al pari degli uomini, si 
cibano dei frutti spontanei della terra e non esiste la predazione (se invece non li toccassero, 
non si capisce che cosa dovrebbero mangiare). Quando Virgilio scrive in ecl. 4.29 
incultisque rubens pendebit sentibus uva, quell’uva che pende dai rovi – non coltivati, si 
noti bene – non ha funzione ornamentale, ma è l’alimento che la natura offre 
spontaneamente come le spighe che indorano il campo al v. 28 della stessa ecloga e il latte 
che gonfia le mammelle delle capre al v. 21. Fra l’altro, nel nostro frammento l’‘età 
dell’oro’ non coincide con lo stato di natura, ma piuttosto ha il suo culmine nell’invenzione 
del vino e dei riti dionisiaci (di cui si parla dopo): rispetto ad essa il ‘prima’ (τὸ πάλαι) 
rappresenta una fase ancora immatura della storia umana destinata ad essere superata. Del 



Paolo Cipolla 

 - 136 -

resto, l’espressione ‘attacchi delle fiere’ è più appropriata a dei predatori in grado di assalire 
anche l’uomo, che ha quindi paura di addentrarsi nelle impervie foreste dove crescono 
queste piante (così la interpreta anche Di Marco 2003, 52: «Sileno intende proiettare 
l’infanzia di Dioniso in un’età assai remota, che non conosce ancora l’agricoltura, sì che 
l’uomo per nutrirsi deve contentarsi di ciò che la natura produce spontaneamente, in una 
spietata lotta per la sopravvivenza che lo vede esposto alle insidie delle fiere»). Sembra 
perciò più prudente, anche per il parallelo stringente di Nonno, mantenere l’accezione 
consueta di ‘non curato’ e dunque ‘non coltivato’; oppure, se vogliamo cercarne un’altra 
attingendo ai possibili significati di κομίζω, penserei piuttosto a ‘non raccolto’, dal 
momento che κομίζω quando ha come oggetto καρπόν significa per l’appunto ‘raccogliere’ 
(cf. Hdt. 2.14.9; spesso anche metaforicamente, Aesch. Sept. 600 καρπὸς οὐ κομιστέος; 
Dem. De cor. 238, etc.). Il senso sarebbe soddisfacente: il ‘frutto montano’ anticamente non 
veniva raccolto dagli uomini per paura che le bestie feroci li sbranassero. Contrariamente 
alla communis opinio, che ritiene trattarsi della vite selvatica, Di Marco 2003, 52 s., pensa 
invece alle ghiande, cibo degli uomini primitivi, di cui Sileno avrebbe cibato sé e il piccolo 
Dioniso (lo studioso ricostruisce così e.g. i vv. 10-2: καρπὸν μὲν ἑλὼν τὸν ὄρειον / [- 
τοῦτον γὰρ ἐχρῆν τρῶξαι] τὸ πάλαι - θηρῶν ἐφόδοις ἀκόμιστον, / [οὕτω μιν ἁπλῶς 
ἄρα] παιδεύσας ὥριον ἥβην ἐφύλαξα). In tal modo però non si spiegherebbe l’espressione 
θηρῶν ἐφόδοις ἀκόμιστον: gli assalti delle fiere possono essere visti come un ostacolo alla 
coltivazione di una pianta alimentare come la vite, non a quella delle querce, che nessuno ha 
mai pensato di coltivare. Nulla di strano, a mio giudizio, che Sileno si nutrisse (e nutrisse il 
piccolo Dioniso) di uva selvatica, che non era difficile trovare in prossimità delle grotte 
(Verg. ecl. 5.6 s.: aspice ut antrum / silvestris raris sparsit labrusca racemis). 

12 ἥβην: diversi studiosi, sulla scia di Lloyd-Jones e Parsons (ap. Kramer 1979, 10), 
interpretano il sostantivo nel senso di ‘vite’, basandosi sulla glossa di Esichio η 14 ἥβη· (...) 
ἄμπελος (cf. Maresch 1987, 29, 44; Bierl 1990, 379; 1991, 251, dove però non si esclude 
che si riferisca al giovane Dioniso; in Kannicht 1991, 302 si suppone cautamente che sia 
detto «metaphorisch von der Erzeugung der Kulturpflanze»); ma sembra un’interpretazione 
piuttosto artificiosa (oltreché inverosimile per altre ragioni: cf. Di Marco 50 s.), sicché è da 
preferire, con Snell – Kannicht 1981, il senso letterale di ‘giovinezza’, dando a ὥριος un 
valore prolettico (Di Marco 53: «custodii la sua giovinezza finché essa non fu matura, non 
fu piena»). 

13 καρπὸ]ν Rusten ap. Kramer 1979. 
14 ἀνέφηνα: poiché ἀναφαίνω di solito si costruisce col dativo (Il. 1.87, Tyrt. 4.10 W., 

etc.), è possibile che εἰς θνητούς sia da legare a una parola contenuta nella lacuna, per 
esempio il participio di un verbo che implica movimento (e.g. κἄπειτ᾿ ἀγαγών g g] εἰς 
θνητούς κτλ. ‘e poi recai la ... bevanda di Dioniso ai mortali rivelandola’; cf. Pl. Prt. 322 C 
2 Ζεύς ... Ἑρμῆν πέμπει ἄγοντα εἰς ἀνθρώπους αἰδῶ τε καὶ δίκην). Ma non si può 
neanche escludere un costrutto simile a Thuc. 7.56.2 νομίζοντες...καλὸν σφίσιν ἐς τοὺς 
Ἕλληνας τὸ ἀγώνισμα φανεῖσθαι, oppure Pl. Tim. 25 B 5 s. τῆς πόλεως ἡ δύναμις εἰς 
ἅπαντας ἀνθρώπους διαφανὴς ἀρετῇ τε καὶ ῥώμῃ ἐγένετο: in questi casi εἰς è impiegato 
«zur Angabe räumlicher Ausdehnung und Erstreckung» (Kühner – Gerth I 470; cf. 
anche LSJ s.v. εἰς I 3), e il costrutto sarebbe compatibile con l’idea della divulgazione del 
vino. 

16 Βάκχη] δέ? Kannicht 2004. – πλοκάμοιc: potrebbero essere le chiome del 
personaggio femminile di cui si parla (probabilmente una menade), oppure di Dioniso, se 
θεοῦ dipende da πλοκάμοις (così ad es. Di Marco 54) e non da un sostantivo contenuto 
nella lacuna; ma anche i bioccoli di lana con cui le baccanti ornavano le pelli di cerbiatto 
(Gronewald ap. Maresch 45 cl. Eur. Ba. 111 ss.; Bierl 1990, 381; Kannicht 2004). 



Sugli anapesti di ‘Trag. Adesp.’ F 646a Sn.-K. 

 - 137 -

17 καμάτ]ω̣ν Merkelbach, κακ]ῶ̣ν Lloyd-Jones, μόχθ]ω̣ν, πόν]ω̣ν sim. Parsons; cf. 
Snell – Kannicht 1981, appar. ad l. – χάριcιν: probabilmente le gioie dell’ebbrezza 
dionisiaca, come in [Apollod.] Bibl. 3.14.7 τὰς τοῦ θεοῦ...χάριτας (in Pind. Ol. 13.19 
Διωνύσου...χάριτες sono invece le feste in onore del dio, ma qui siamo ancora in un 
contesto mitico, sicché tale accezione sarebbe troppo precoce); detto ciò, non è chiaro se il 
soggetto di ἀνέλαμψεν sia λήθη, o θίασος (in verità un po’ lontano), o un’altra parola nella 
lacuna iniziale del verso successivo. Certo la iunctura λήθη... ἀνέλαμψεν suona alquanto 
audace: l’oblio implica nozioni opposte a quella del ‘brillare’, ossia l’oscurità, il buio, lo 
spegnersi. Tuttavia la si potrebbe ammettere proprio in virtù di questa valenza ossimorica: 
l’oblio delle fatiche, che di per sé è una negazione, un’assenza, si ‘accende’, cioè si 
arricchisce delle gioie dionisiache, che sono un elemento positivo. Il dativo χάρισιν avrebbe 
allora un valore causale come in Od. 6.237 χάρισι στίλβων (dove pure il verbo implica la 
nozione della luce, anche se χάριτες lì indica piuttosto il fascino, la bellezza fisica; cf. 
anche Il. 14.183 χάρις δ᾿ ἀπελάμπετο πολλή); diversamente Di Marco 2003, 54, che lo 
intende come strumentale («grazie alle gioie dell’estasi»); Battezzato 25, che traduce 
«splendette a quelle gioie», e Luppe (ap. Snell – Kannicht 1981, appar.) che preferisce come 
soggetto di ἀνέλαμψε un sostantivo come εὐδαιμονία da collocare nella lacuna.   

19 ἀοιδὸc Σαλαμῖνοc: in genere si vede qui un’allusione a Euripide, nativo di Salamina 
(Kramer 1979, 12; Maresch 1987, 45; Bierl 1990, 383; cf. anche Kannicht 2004, T 1 III.1, 
al.); ma, come osserva Di Marco 2003, 57, ἀοιδὸς Σαλαμῖνος di per sé non può significare 
‘il cantore (nativo) di Salamina’, tant’è vero che Merkelbach (ap. Kramer 1979, 13) 
proponeva di integrare nell’incipit del verso seguente οὑξ ἀμφιρύτου (‘il cantore nativo di 
Salamina cinta dalle correnti’, cf. Soph. Aj. 134 s.). Di Marco invece intende Σαλαμῖνος 
come genitivo oggettivo: il ‘cantore di Salamina’ sarebbe un ‘poeta che ha scritto un 
componimento su Salamina’, e più precisamente Simonide, autore di un’elegia sulla 
battaglia navale contro i Persiani combattuta nelle acque dell’isola. Battezzato 2006, 51-3, 
accogliendo l’integrazione di Merkelbach, difende l’ipotesi di un poeta originario di 
Salamina e, senza escludere del tutto il riferimento a Euripide, in alternativa ripropone 
cautamente l’identificazione con Omero (avanzata fra le possibili ipotesi da Kramer 1979, 
12, che però propendeva per Euripide), per il quale era indicata da alcune fonti Salamina di 
Cipro come patria (cf. ad es. Alc. Mess. (?) AP 7.5.3 =  22.3 G.-P., dove peraltro tale origine 
è recisamente negata; Ant. Sid. AP 16.296.3; Anon. AP 16.299.3; Cic. Arch. 19; [Plut.] Vita 

Homeri 2.2; Vita Homeri V, p. 29.9 s. Wil.; Vita VI, p. 31.1 s. Wil.); in particolare lo 
studioso si richiama a un oracolo citato in Paus. 10.24.3, dove fra l’altro Omero è definito, 
come nel frammento, μέγας ἀοιδός (come notava già Rusten ap. Kramer). La consonanza è 
certo interessante, ma viene da chiedersi perché di fronte al pubblico di Atene un poeta 
comico avrebbe dovuto evocare questa tradizione così peregrina (e comunque tardiva: la 
Vita VI la attribuisce a un Callicle che sembra si debba identificare con un grammatico del 
III sec. a. C., anche se questi poteva comunque rifarsi a fonti non pervenuteci o, cosa più 
probabile, a tradizioni locali cipriote. Su Callicle vd. Jacoby 1919, 1635 s.): la 
circonlocuzione doveva risultare, viceversa, di facile e pronta comprensione, pur tenendo 
conto che questa poteva essere agevolata dal riconoscimento della citazione. Se il 
riferimento era invece a Euripide o a Simonide, sarebbe stato in quel contesto assai più 
facilmente intelligibile. Inoltre, ἀοιδός è detto anche di poeti lirici (cf. ad es. Hdt. 1.24.5, 
detto di Arione; in Theocr. 16.44 è riferito proprio a Simonide, cf. anche Hermog. De id. 
2.9, p. 370.7 Rabe, che cita proprio Teocrito), mentre, come nota anche Di Marco 2003, 57, 
sembra meno appropriato per un drammaturgo. Battezzato cita Eur. HF 678, 692, 1346, nei 
quali si farebbe riferimento alla tragedia, ma si tratta di un riferimento allusivo e molto 
indiretto: nei primi due casi è il coro di vecchi tebani che parla innanzitutto del proprio 
canto, che viene innalzato in quel preciso momento e contesto scenico (e fra l’altro è, si badi 



Paolo Cipolla 

 - 138 -

bene, un canto corale), e dunque solo in seconda istanza il termine può essere inteso come 
autoreferenziale nei confronti di Euripide stesso. Al v. 1346 si criticano i racconti mitologici 
tradizionali, qualificati come ἀοιδῶν δύστηνοι λόγοι: ma qui è chiaro che si tratta in primo 
luogo dei poeti epici e lirici, che rappresentavano appunto il fondamento della tradizione. Si 
potrebbe citare, se mai, [Simon.] AP 7.20.1 (= Page, FGE p. 277), dove Sofocle è definito 
ἄνθος ἀοιδῶν. Non è detto, del resto, che μέγας sia da legare ad ἀοιδός, potendo anche far 
parte della citazione poetica introdotta dal φησίν (‘«...grande», dice il cantore di Salamina’): 
così Di Marco 55, il quale anzi esclude un legame sintattico fra μέγας e ἀοιδός per via della 
dieresi mediana; Battezzato 51 n. 103 obietta però che φησίν è enclitico e cita passi di 
tetrametri di Aristofane in cui termini sintatticamente legati sono divisi dalla dieresi 
mediana. Nella traduzione si è scelto di riprodurre fedelmente l’ambiguità del testo greco. 

21 ταῖc ψευδομέ `να[ιc ´]ἐ̣π̣ι̣ν[̣οίαιc Maresch, generalmente accolto dagli studiosi; 
secondo Battezzato, invece, il verso va formulato diversamente, come vedremo più avanti. 

22 Questo verso è tormentato da diversi problemi esegetici tra loro interdipendenti: 1) 
τὸν ἀπ᾿ ὀθνείας è oggetto comune di παραπέμψει e di ἐπεγείρων, o dipende solo dal 
secondo? 2) a chi o che cosa è riferito? E τόν ha valore di pronome, o funge da articolo 
riferito a un sostantivo posto nella lacuna iniziale del verso seguente? 3) che cosa significa 
esattamente παραπέμψει? Rispondere alla seconda domanda aiuterebbe forse a gettare luce 
sulle altre due. «Quello che viene da una (terra) straniera» sarebbe, secondo alcuni, Dioniso 
(cf. Eur. Ba. 13-20; Maresch 1987, 46; Kannicht 2004, appar.). Ma Dioniso aveva sì 
percorso il mondo fino nelle remote terre orientali, però era nato e cresciuto in Grecia, e chi 
parla rievoca proprio questa fase della sua vita: un riferimento alla sua provenienza straniera 
sarebbe qui quantomeno sorprendente15, tanto più sulla bocca di un personaggio come 
Sileno, che col dio ha condiviso la propria giovinezza. Per Bierl 1990, 387, si tratterebbe 
ancora di Euripide, che Dioniso ha ‘ridestato’ (ἐπεγείρων) dai morti nelle Rane di 
Aristofane: ‘straniero’ perché Salamina non era perfettamente integrata nello stato ateniese e 
non formava un demo, ma è una spiegazione assai poco verosimile. Lo studioso integra fra 
l’altro ἄγε νῦν, θορύβῳ τίς π]αραπέμψει sulla scorta di Ar. Eq. 546-8 e attribuisce al 
verbo il significato di ‘accompagnare con un applauso’. Luppe 1988, 36 propone τίς 
π]αραπέμψει ... τὴν εὐφροσύνην; τάδε] γνῶτε κτλ., ma non specifica il significato da 
attribuire a tale congettura (che peraltro comporta un problema a livello prosodico; cf. nota 
seguente). Di Marco 2003, 68, interpreta diversamente: παραπέμπω ed ἐπεγείρω 
andrebbero riferiti a un suono, indicato da un sostantivo come p. es. θρῆνον, da supplire nel 
verso seguente e legare a τὸν ἀπ᾿ ὀθνείας: «l’aulòs [o il coro dei satiri] trasmetterà fin qui 
un canto di lamento, suscitandolo da una terra straniera» (si tratterebbe del ‘Litierse’, il 
canto della mietitura che ricordava le macabre usanze di Litierse re di Frigia: come 
vedremo, lo studioso propone di assegnare il frammento al Dafni o Litierse di Sositeo). 
Battezzato 2006, 25, traduce con ‘manderà’. Pur nell’incertezza dei dati testuali, ci sembra 
di poter ravvisare nel riferimento all’origine straniera di un personaggio (o piuttosto di 
qualcosa che non sappiamo) una sfumatura lievemente polemica: sarei dunque propenso a 
ritenere che παραπέμψει implichi un concetto antitetico rispetto a ciò che segue. Il verbo 
può significare, fra l’altro, ‘mandar via, rigettare, trascurare, tralasciare,’ (LSJ s.v. 
παραπέμπω III: Philipp. ap. Dem. De Cor. 166, Plb. 30.19.17, M.Ant.1.8, Sor. 1.46 etc.): 
qualcuno, sembra lamentare il personaggio, ‘tralascerà’ o ‘rigetterà’ qualcosa di tradizionale 
e legato alla patria per ‘suscitare’ un qualcos’altro che proviene dall’estero, o comunque 

 
15  Anche se, per la precisione, va ricordato che esiste la possibilità di una variante ξείναις al v. 17, 

che sembra essere la lezione di P. Fackelmann (il P. Köln ha κ̣είναις); ma la lettura dello ξ è 
molto incerta. 



Sugli anapesti di ‘Trag. Adesp.’ F 646a Sn.-K. 

 - 139 -

sentito come ‘estraneo’ (ὀθνεῖος può significare anche questo, cf. Eur. Alc. 532 s., 646, 810; 
in tal caso però dopo ὀθνείας non dovremmo sottintendere γῆς ma qualcos’altro). 

23 τάδε] (vel τόδε]) γνῶτε Luppe 1988, 35; εὖ] γνῶτε Kannicht 1991, 252; cύγ]γνωτε 
West et Austin ap. Maresch 1987, 46. La proposta di Luppe comporterebbe però una 
correptio in -δε̆ γνῶτε, fenomeno che davanti ai gruppi di occlusiva sonora + nasale non si 
verifica quasi mai: uniche possibili eccezioni Eur. Ba. 1285 ἢ σὲ γνωρίσαι, dove però σέ 
potrebbe anche intendersi come un monosillabo tonico autonomo con valore enfatico (e 
quindi considerato lungo senza che ciò comporti violazione della legge di Porson: così 
Dodds 1960, ad l.), e Leon. Tar. AP 6.211.6 ὧν ἤθελεν τυχοῦσα, γνησία Κύπρι, sempre 
che sia sano (Κνωσία Reiske, Κρησία Meineke: cf. Gow – Page, comm. ad l. Sul problema 
prosodico cf. Martinelli 1995, 53 e n. 61, 103 n. 102; Gentili – Lomiento 2003, 22 n. 11). 
Tanto meno probabile appare nel nostro frammento, dove invece il gruppo θν allunga la 
sillaba precedente (v. 22 τοhν ᾰ̓π᾿ k̓θνείας). Lo stesso Luppe, in una nota successiva, ha 
riconosciuto il problema (ZPE 74, 1988, 58). 



Paolo Cipolla 

 - 140 -

L’appello finale per assicurare il successo al dramma e i riferimenti espliciti alla 
tragedia e all’agone (che conferiscono al testo un carattere eminentemente 
metateatrale), l’uso del tetrametro anapestico, tipico della parabasi e dell’agone 
comico dell’ἀρχαία, e infine l’allusione a un poeta realmente esistito (o comunque 
ritenuto tale), porterebbero naturalmente ad escludere l’appartenenza del frammento 
a una tragedia, dove tali elementi sarebbero impensabili. Pertanto, se rinunciamo 
all’ipotesi non verificabile di un genere letterario sconosciuto, l’attribuzione a una 
commedia appare in prima istanza la più verosimile. Vi si oppongono però due 
elementi: uno è il registro stilistico solenne ed elevato16, segnato da vocaboli poetici 
come ἤθυρον (v. 8), ἀμίαντος (v. 9), ὀθνεῖος (v. 22) e dalla totale assenza di 
espressioni oscene o colloquiali. L’altro è il trattamento assai rigoroso del metro, 
diverso da quello della commedia in quanto i metra non presentano mai una 
realizzazione interamente spondaica (h h h h)17 e sono quasi sempre separati dalla 
dieresi18. Questo, unito al ruolo di Sileno quale persona loquens e alle consonanze 
tematiche con il prologo del Ciclope euripideo, avvalorerebbe piuttosto 
l’appartenenza a un dramma satiresco; ma poiché per l’epoca classica questo genere 
letterario sembra refrattario ad accogliere discussioni metateatrali e riferimenti a 
personaggi reali, si è pensato all’età ellenistica, nella quale invece sono documentati 
drammi satireschi con tali caratteristiche. L’autore intenderebbe con questa ‘tirata’ 
riabilitare il dramma satiresco, che in quel periodo aveva perduto la fisionomia 
originaria e si era assimilato alla commedia19. Il trattamento rigoroso del metro 
sarebbe un voluto arcaismo, che troverebbe riscontro nella severità dei trimetri del 
Dafni o Litierse di Sositeo (99 F 2 Sn.-K.); anzi, Di Marco si spinge a considerare il 
frammento come appartenente proprio a questo dramma20. Secondo lo studioso, 
 
16  Cf. Snell – Kannicht 1981, appar. ad l.; Maresch 1987, 29, che ai vocaboli notati già da Snell e 

Kannicht ne ha aggiunti altri desunti dagli apporti destuali del papiro di Colonia: οἶδμα (v. 1), 
κείναις (v. 17), μόχθῳ (v. 24). 

17  Al v. 7 Snell 1981 (ap. Kramer 1979, 7) proponeva di leggere ἢ σοῦ φθόγγου oppure ἣ σ᾿ 
εὐφθόγγου; nell’apparato di TrGF II sono riportate altre proposte simili di Snell, εὐφθόγγους ed 
οὐ φθόγγοις. Maresch 1987, 42, alla luce dell’ ]ει παρέδωκεν finale restituito da P. Köln, 
interpreta la lettere che precedono tale sequenza come ι̣ τ̣α̣ῦỌ̃τ᾿. Se però accogliessimo una di 
queste congetture dovremmo necessariamente interpretare ει come εἰ ipotetico; quindi avremmo 
un terzo metron concluso dalla prepositiva εἰ, il che impedirebbe di collocare la dieresi subito 
dopo, contrariamente all’usus del nostro poeta. Pertanto ]ει andrà forse inteso come desinenza di 
un dativo singolare di III declinazione dipendente da παρέδωκεν. Del resto, se il verbo si riferisce 
a Hermes che ‘affida, consegna’ il piccolo Dioniso alle ninfe di Nisa (così ancora Maresch 1987, 
43, Kannicht 2004, appar.), questo nella prospettiva di Sileno dovrebbe essere un dato di fatto, 
non un’ipotesi. 

18  Unica eccezione il v. 6, dove il tramandato ]σκεπτομεν[ comprende con ogni probabilità l’ultimo 
longum del terzo metron e il primo biceps bisillabico del quarto; cf. Battezzato 2006, 35. Lo 
studioso per la verità ipotizza un altro caso di mancata dieresi al v. 21, da lui ricostruito 
diversamente da come finora si è fatto: ma di questo più avanti. 

19  Cf. Kruschwitz 1999, 638. Anche Kannicht 1991 riconduce il frammento a una polemica 
letteraria contro la crisi del dramma satiresco, ma poiché i prodromi di questa sono rintracciabili 
già nella seconda metà del V secolo, preferisce non sbilanciarsi sull’epoca a cui esso fa 
riferimento. 

20  La trama del Dafni si può ricostruire principalmente attraverso Serv. Auct. ad Verg. ecl. 8.68 e gli 
scoli a Theocr. 8.93 e 10.41, a cui si aggiunge un trattato mitografico anonimo (Westermann p. 
346.11 ss.), che ne tramanda anche il frammento più lungo: Dafni, innamorato della ninfa Talia (o 
Pimplea, secondo una variante), si mette in viaggio per cercarla dopo che è stata rapita dai pirati, 



Sugli anapesti di ‘Trag. Adesp.’ F 646a Sn.-K. 

 - 141 -

tuttavia, Sileno si starebbe qui lamentando non tanto delle moderne tendenze del 
dramma satiresco, quanto del nuovo πόνος impostogli dall’autore del dramma, che 
lo ha sottratto al gioioso servizio nel tiaso dionisiaco per calarlo nel ruolo scenico di 
servo di Litierse e cooperatore dei suoi ‘inganni’. Al tempo stesso, starebbe 
raccomandando (attraverso l’appello alle Muse) il successo del dramma che sta 
andando in scena, che sarebbe direttamente evocato dall’espressione τραγικῶν ὁ 
παρὼν πόνος ὕμνων (v. 23)21. Il frammento andrebbe collocato non, come si è 
generalmente ritenuto22, alla fine del dramma, ma piuttosto all’inizio, poco dopo la 
scena di apertura (in quanto presupporrebbe che gli spettatori conoscano già alcuni 
elementi della trama): si tratterebbe di un «prologo ritardato di tipo parabatico»23, 
accostabile per molti versi ai prologhi delle commedie menandree e plautine, in cui 
vengono discussi aspetti e problematiche riguardanti la trama dello spettacolo. 

 
È merito di Luigi Battezzato avere proposto un’analisi sistematica del frammento 
dal punto di vista metrico, che gli ha consentito di precisare e in parte correggere le 
affermazioni degli studiosi precedenti. Egli ha confrontato i versi da un lato con un 
campione di tetrametri anapestici di Aristofane24, dall’altro con i dimetri anapestici 
della tragedia (per i quali si è basato sugli studi di Griffith e Hubbard relativi alle 
realizzazioni spondaiche e dattiliche dei metra), e perviene alle seguenti conclusioni: 
1) la bassa percentuale di spondei e l’alta percentuale di dattili del frammento non 
trovano riscontro nella prassi di Aristofane, ma sono compatibili con gli standard 
degli anapesti tragici; 2) per quanto riguarda l’uso della dieresi, egli rileva che anche 
Aristofane osserva in maniera regolare quella fra il II e il III metro25, mentre questo 
non avviene fra il III e il IV (dove è osservata solo nel 41,7 % dei casi). Il nostro 
frammento tende a rispettarla in entrambe le posizioni, anche qui in ossequio alla 
prassi dei dimetri anapestici della tragedia. Appare chiaro, di conseguenza, che il 
poeta ha voluto coscientemente imitare lo stile tragico sia nel metro che nel 
linguaggio, e la cosa è perfettamente spiegabile in una discussione metaletteraria che 
ha per oggetto gli ‘inni tragici’. 

Quanto al problema della classificazione, lo studioso avanza delle riserve 
sull’attribuzione a un dramma satiresco ellenistico. Egli tende infatti a 

 
e la ritrova schiava presso Litierse, re di Celene in Frigia. Questi, figlio illegittimo di Mida, 
riserva agli stranieri un trattamento crudele: li costringe a mietere il grano assieme a lui, per poi 
decapitarli falciandone le teste assieme ai fastelli (così lo scolio a Theocr. 10.41c: secondo Servio 
si trattava invece di una gara di mietitura, e la decapitazione era la pena prevista in caso di 
sconfitta). Ma arriva in Frigia Eracle, che decapita Litierse, libera Dafni e la ninfa e regala loro la 
reggia come dono nuziale.   

21  L’aggettivo τραγικῶν andrebbe dunque inteso in senso lato, e costituirebbe «non solo una vibrata 
affermazione della qualità ‘alta’ del dramma rappresentato, ma un richiamo alla radice comune 
che il dramma satiresco aveva con la tragedia» (Di Marco 2003, 61 n. 55). 

22  Così Snell – Kannicht 1981, appar. ad l., p. 217; Luppe 1988, 35 s.; Kannicht 1991, 250; Conrad 
1997, 217 e n. 71. Kruschwitz 1999, 235, preferisce sospendere il giudizio. 

23  Di Marco 2003, 64 ss. (part. 67).  
24  Ach. 626-58, Vesp. 1015-50, Ran. 354-71, Plut. 489-516. 
25  Le uniche eccezioni segnalate da Battezzato nel campione esaminato sono Ach. 645 (su cui 

torneremo più avanti), e 655, in cui la dieresi è preceduta da parola prepositiva; ma cf. Gentili – 
Lomiento 2003, 109, che difendono il testo tràdito di Ach. 645 e segnalano come eccezioni anche 
Nub. 987, Vesp. 568. Av. 600. Cf. anche Callia, F 8 K.-A. 



Paolo Cipolla 

 - 142 -

ridimensionare l’idea, condivisa da vari studiosi, di una ‘metamorfosi’ che avrebbe 
portato questo genere ad assumere quei tratti tipici della commedia antica che 
ritroviamo nel nostro frammento (riferimenti a personaggi coevi o realmente esistiti, 
momenti metateatrali, polemiche letterarie). Di conseguenza, il testo sarebbe 
piuttosto da considerare opera di un autore comico del V secolo, e andrebbe 
accostato a quei casi di commedie ‘satiresche’ variamente attestate dalle fonti e di 
cui l’esempio meglio documentato è il Dionisalessandro di Cratino. Ma questa 
sarebbe, oltre che una commedia satiresca, anche una commedia metaletteraria, 
come le Rane di Aristofane, e come altre commedie che avevano per oggetto la 
rappresentazione teatrale26: Sileno e i Satiri erano probabilmente impegnati nella 
rappresentazione di una tragedia, con la quale partecipavano a un concorso. Nel 
nostro frammento, che farebbe parte dell’agone, Sileno si lamenterebbe della nuova 
‘fatica’ che si deve sobbarcare: quella, appunto, di rappresentare una tragedia. 
Andrebbe perciò spiegata in tal senso l’espressione τραγικῶν ὁ παρὼν πόνος 
ὕμνων, che sarebbe una gustosa variazione sul tema delle analoghe ‘fatiche’ 
satiresche evocate nel prologo del Ciclope euripideo; e d’altra parte alla finzione 
tragica alluderebbero anche le ἁπάται del v. 20, da intendere perciò come ‘inganni’ 
in senso gorgiano27. L’agone avverrebbe alla presenza delle Muse (e probabilmente 
di Dioniso), a cui Sileno raccomanderebbe di concedergli la vittoria e non relegarlo 
al terzo posto. 

 
Se l’ipotesi ricostruttiva di Battezzato cogliesse nel segno, saremmo di fronte a uno 
dei parti più fervidi della fantasia creativa dell’ἀρχαία: una commedia con un coro 
di Satiri (più Sileno) che mettono in scena una tragedia, ossia un’inedita sintesi dei 
tre generi drammaturgici su cui erano incentrati gli agoni dionisiaci. Non nascondo 
che, per quanto audace (come lo stesso studioso riconosce), l’idea sembra allettante 
per più di un motivo. E tuttavia, come spero di dimostrare nelle pagine che seguono, 
a mio giudizio sussistono tuttora buone ragioni per preferire l’ipotesi satiresca. 

In primo luogo mi sembra opportuna qualche precisazione sulle ‘commedie 
satiresche’. Come si diceva, ne sono attestate diverse28: oltre al citato 
Dionisalessandro

29, i Σάτυροι dello stesso Cratino30, di Ecfantide31, Frinico32, 

 
26  Battezzato cita il Proagone di Aristofane (frr. 477-86 K.-A.), la Πυτίνη di Cratino (frr. 193-217 

K.-A.), le Muse, i Satiri e i Τραγῳδοί di Frinico (frr. 32-6, 46-51, 52-60 K.-A.); inoltre, Com. 
Adesp. F 1051 K.-A. e il cosiddetto vaso dei ‘Comic Angels’ (su cui vd. Taplin 1993, 55-66). Si 
potrebbero aggiungere, dello stesso Cratino, le Διδασκαλίαι (fr. 38 K.-A.). Va detto però che, 
almeno per i Satiri di Frinico, non esiste alcun indizio che l’argomento fosse di natura 
metateatrale; a meno di non pensare che Muse, Satiri e Τραγῳδοί fossero in realtà titoli diversi di 
una stessa commedia (secondo Kaibel ap. K.-A., PCG VII 416, ‘Musas Satyros Tragoedos 
fabulas aliqua argumenti necessitudine inter se coniunctas fuisse proclivis est sed plane incerta 
coniectura’). 

27  Cf. anche Bierl 1990, 365 ss. 
28  Cf. Battezzato 2006, 58. Sull’argomento cf. l’ottima panoramica di Storey 2005, 201-18; 

ultimamente, Bakola 2010, 81-117. 
29  Frr. 39-51 K.-A. 
30  Arg. A 5 Ar. Eq. (Sch. Ar. I 2 p. 3.10 J.-Wils.) = PCG IV, pag. 232; sopravvive solo il titolo. 
31  Frr. 1 s. K.-A. 
32  Sud. φ 763; frr. 46-51 K.-A. 



Sugli anapesti di ‘Trag. Adesp.’ F 646a Sn.-K. 

 - 143 -

Callia33 e Ofelione34, nonché quelli citati dal glossario di vocaboli comici di P. Oxy. 
1801; infine, i Δημοσάτυροι35 e gli Ἰκάριοι Σάτυροι36 di Timocle. Su alcuni di 
questi titoli, in verità, permane qualche incertezza: nel caso di Ofelione, ad esempio, 
è possibile che si tratti di un errore della Suda, che attribuisce al poeta due opere 
composte in realtà da Frinico37, mentre per Callia l’attribuzione è congetturale38. 
Quanto agli Ἰκάριοι di Timocle, potrebbero anche essere un dramma satiresco39. 
Questi dubbi non inficiano comunque il dato complessivo: nel Dionisalessandro di 
Cratino la presenza scenica dei satiri è garantita dalla hypothesis di P. Oxy. 66340, e 
negli altri casi, sebbene risulti documentata solo nel titolo, questo sembra comunque 
un indizio più che sufficiente per considerarla almeno come possibile41. Una cosa 
però è certa: la presenza di Sileno fra i personaggi non è attestata né nel 
Dionisalessandro né in alcuna delle altre commedie satiresche note42. Possediamo 
una glossa relativa ai ‘Sileni’ di una commedia sconosciuta di Eupoli43, ma non 
sappiamo se questi ‘Sileni’ figurassero come personaggi o (cosa che mi pare più 
probabile) venissero solo menzionati di passaggio; e lo stesso vale per Hermipp. fr. 
46 K.-A., dove Pericle è apostrofato come βασιλεὺς σατύρων a motivo, 
probabilmente, della sua condotta sessuale e della sua strategia bellica ignava. Va da 
sé che, se si tratta di menzioni occasionali, non sono rilevanti per la nostra 
questione. Si potrebbe obiettare che, se in una commedia c’è un coro di satiri, non vi 

 
33  IGUR 216.1-6 = test. *4 K.-A.: si tratta di un elenco di vittorie di poeti comici, divise per ciascun 

poeta. Il nome di Callia però non è conservato: si tratta di una congettura di Capps 1906, 212-4, 
219. 

34  Cf. infra, nota 37. 
35  Sud. τ 623 = test. 1.2 K.-A. 
36  Frr. 15-9 K.-A. 
37  Cf. Kassel – Austin, PCG VII 393 ad Phryn. test. 1.3; VII 97 Ophel. test. 1.3; inoltre Meineke 

1839, 415. 
38  Cf. supra, nota 33. Battezzato menziona anche Amipsia come autore di commedie satiresche: in 

effetti fra i suoi titoli figura un Σατυρίας, ma penso che qui abbia ragione Meineke 1839, 373, 
ripreso da Kassel-Austin, PCG ad l.: «nomen proprium fuisse videtur a Σάτυρος formatum, ut 
Ἀριστίας ab Ἄριστος, Διδυμίας a Δίδυμος, Σκληρίας a Σκληρός et sim.». Dunque, si tratterebbe 
di un singolo personaggio, non di un coro satiresco. Del dramma sopravvive solo una glossa (fr. 
44) in Athen. 3.95 C. 

39  L’ipotesi risale a Wilamowitz 1889, 23; cf. Sutton 1980, 83-5. A una commedia pensavano invece 
Wagner 1905, 62-5; Körte 1936, 1260-2; Costantinides 1969, 49-61. Della questione ho discusso 
in Cipolla 2003, 326-31. 

40  Col. ii.40-2: (Paride) τὸν δ(ὲ) Διόνυσ(ον) ὡς παραδοθη|σόμενο(ν) ἀποστέλλει, συν-| 
ακολουθ(οῦσι) δ᾿ οἱ σάτυ(ροι) κτλ. Battezzato ricorda anche Com. Adesp. fr. 1109 K.-A., 
accettando come probabile l’ipotesi che sia recitato da un coro di satiri; si è anche pensato che 
appartenga alla parabasi del Dionisalessandro (Handley 1982, 109-17), ma cf. le obiezioni di 
Luppe 1988b, 37 s. 

41  Tuttavia Meineke 1839, 37, a proposito di queste commedie, interpretava il nome Σάτυροι in 
senso metaforico, riferendolo a uomini particolarmente lussuriosi (cf. anche Kassel – Austin, 
PCG V 127 ad l. Anche Taplin 1993, 104, afferma che «not all these choruses need have been 
literally satyrs». Lo stesso discorso si può fare per i Δημοσάτυροι di Timocle, dei quali non 
abbiamo alcun frammento: qui Meineke 1839 (Fragmenta II 1, 396; cf. Kassel – Austin, PCG VII 
757) riteneva trattarsi di «demagogi [...] turpiter obsequiosi, quos δημοπιθήκους dixit Aristoph. 
Ran. 1085». 

42  Come nota anche Storey 209. 
43  Fr. 479 K.-A. = Ael. Dionys. 16 Σιληνοί· δαίµονές τινες κοµψοὶ τὰ εἰς ὄρχησιν καὶ ∆ιονύσου 

τελετάς. οἱ Σάτυροι. Εὔπολις. 



Paolo Cipolla 

 - 144 -

sarebbe nulla di strano che ci fosse anche Sileno: e in effetti non ve ne sarebbe, se 
solo ne avessimo una prova certa44. Non dobbiamo dimenticare che una commedia, 
anche se satiresca, è comunque una commedia: il fatto che nel dramma satiresco il 
coro di satiri sia sempre accompagnato da Sileno non implica automaticamente che 
accadesse la stessa cosa anche nelle commedie. 

Poiché in ambito comico il tetrametro anapestico ricorre tipicamente nell’agone e 
nella parabasi, se il nostro frammento appartenesse a una commedia, dovrebbe 
provenire da un agone: non solo e non tanto perché di un agone si parla al v. 2745, 
ma perché l’uso costante della prima persona singolare e il contenuto dei versi (in 
cui Sileno rievoca le proprie vicende come seguace di Dioniso) mostra che il 
personaggio parla a titolo personale, non come portavoce del coro46 e nemmeno del 
poeta, se non indirettamente. Ora, nella commedia non mancano esempi di 
imitazione (spesso parodica) dello stile tragico47, però si trovano nei trimetri 
giambici o nelle parti liriche, non nei tetrametri anapestici degli agoni o delle 
parabasi, sicché questo frammento costituirebbe un’eccezione. La ragione è molto 
semplice: proprio perché siamo in presenza di una discussione metateatrale sulla 
tragedia non è affatto naturale l’impiego dello stile tragico (se non in citazioni 
testuali, ma non sembra il nostro caso), giacché tale discussione è per sua natura 
estranea alla tragedia quale noi la conosciamo. In altre parole, sarebbe perfettamente 
comprensibile che Sileno imitasse lo stile tragico nel momento in cui inizia 
effettivamente a recitare; ma il nostro frammento evidentemente non può far parte di 
tale rappresentazione, perché in una tragedia non sarebbero mai consentiti 
riferimenti espliciti all’agone o ai giudici della gara, e men che mai alla tragedia 
stessa. Oltretutto, il tetrametro anapestico non è di per sé un metro tragico: esistono 
vaghe testimonianze di un suo impiego da parte di Frinico ed Eschilo48, ma 

 
44  Su un cratere a campana apulo (Cleveland Museum of Art 1989.73, ca. 390-80 a.C.) è raffigurata 

una scena di vendemmia con due personaggi, uno dei quali indossa un costume da schiavo della 
commedia, l’altro è vestito come un Papposileno satiresco ma con una maschera e un fallo tipici 
della commedia. I due sono intenti a vendemmiare, mentre al centro della scena campeggia un 
gigantesco mezzo busto di Dioniso. Chiaramente il pittore voleva evocare in qualche modo il 
teatro comico, anche se non è detto che avesse in mente una scena o un dramma ben precisi; vd. 
Bakola 2010, 110-2. 

45  Battezzato 2006, 57. 
46  Cf. per contro gli anapesti delle parabasi aristofanee, dove il coro parla di sé al plurale:  

Ach. 627 
ss., Eq. 503 ss., Pax 729 ss., Av. 676 ss., Thesm. 785 ss. Lo stesso vale per le parabasi prive di 
anapesti: così nei trochei di Lys. 614-704 e Ran. 674-737. Laddove ricorre la I persona singolare 
(spesso in alternanza col plurale), è il poeta che parla in prima persona, al di fuori della finzione 
scenica: cf. Pax 755 ss., Nub. 518 ss., che però non è in anapesti ma in eupolidei; nelle successive 
sezioni della parabasi le Nuvole parlano agli spettatori al plurale e mantenendo la propria identità 
di nuvole (575 ss.). Negli anapesti delle Vespe il Corifeo parla a nome del poeta menzionandolo 
in terza persona; nell’epirrema in tetrametri trocaici si inizia con la prima persona singolare (1071 
s., 1074) per proseguire col plurale (1075 ss.; ma già ἡμῶν 1073). Ugualmente, nella seconda 
parabasi della stessa commedia subentra il singolare ai vv. 1284 ss. 

47  Rimando alla fondamentale, anche se datata, trattazione di Rau 1967. 
48  Per Eschilo, cf. M. Vict. (Aphth.) GL VI 75.33-76.2 Keil = Aesch. T 158a R. aristophanion 

vocatur non quia conditor eius idem fuit (nam et Aeschylus et Cratinus et alii priores usi sunt eo), 
verum quia plurimus in hoc metro Aristophanes est. Cf. anche Id. ibid. VI 124.9-12 Keil = Aesch. 
T 158b R. Il passo ha un parallelo in Hephaest. Enchir. 8.2 s. (p. 25.5-20 Consbr.; cf. anche gli 
scoli ad l., p. 276.1-6 Consbr.), dove però Eschilo non è nominato, mentre si parla di Cratino, 
Epicarmo e Aristosseno di Selinunte. Si è pensato che il nome di Eschilo fosse un errore 



Sugli anapesti di ‘Trag. Adesp.’ F 646a Sn.-K. 

 - 145 -

ammesso che siano attendibili, si sarà trattato di un fatto occasionale e circoscritto 
alla fase primordiale della tragedia (non sarà un caso che non ne sia sopravvissuto 
neppure uno, e che non se ne trovi traccia nelle trentadue tragedie conservate per 
intero). Sembra pertanto poco probabile che un poeta comico del V secolo, che 
volesse imitare gli anapesti della tragedia classica, potesse decidere di farlo 
scrivendo tetrametri: piuttosto, avrebbe adottato il dimetro, che peraltro rappresenta 
«a metrical form of particular dignity, especially suitable for the entrance and speech 
of divinities»49. Infatti, nei Pluti di Cratino (F 171 K.-A.) il coro accompagna il 
proprio ingresso declamando non tetrametri, ma dimetri anapestici: sia il contenuto 
che il linguaggio e la fattura metrica presuppongono chiaramente un modello 
tragico, e precisamente gli anapesti di marcia che il coro di Titani pronuncia nella 
parodo del Προμηθεὺς λυόμενος di Eschilo (F 190 s. R.)50. Paratragici sono anche, 
dello stesso poeta comico, i frammenti anapestici delle Δραπέτιδες (F 60 s. K.-A.): 
anche qui si tratta di dimetri e non di tetrametri51. 

Alla luce di queste considerazioni, è lecito domandarsi perché il poeta di una 
commedia avrebbe dovuto far parlare Sileno con tanta solennità tragica prima 
ancora che la ‘tragedia’ vera e propria inizi, trattando ‘tragicamente’ un metro che 
non si può definire certamente tipico della tragedia classica. Si potrebbe rispondere: 
per conferire al personaggio un carattere pretenzioso, come se Sileno volesse 
mostrare ai giudici di avere la tragedia ‘nel sangue’ al punto da adoperarne lo stile 
persino al di fuori della recitazione, nella conversazione normale. In tal caso la 
comicità scaturirebbe dal contrasto fra la maestà della lingua e del metro e il 
personaggio che ne fa uso. Dovremmo parimenti ritenere che l’estrema 
‘castigatezza’ di questo Sileno, che manifesta una preoccupazione insolita per la 
propria moralità (era un tempo πάσης κακίας ἀμίαντος52, ora è costretto a 
barcamenarsi fra bugie e inganni) e non si lascia scappar di bocca una sola 
parolaccia – anche se la cautela è d’obbligo, dato lo stato frammentario del testo – 

 
(Hemsterhuis 1744, 141; Gaisford 1810, 277); ma Radt (TrGF III, appar. ad l.) non esclude che 
sia giusto, perché di Efestione noi leggiamo solo il compendio, mentre forse Aftonio o la sua 
fonte aveva l’edizione integrale. Peraltro l’uso del tetrametro da parte di Eschilo sembrerebbe 
smentito da Anon. (Psell.?) Περὶ τραγῳδίας 8 = Phryn. TrGF 3 T 12 Sn.-K., che, mentre attesta 
la sua presenza in Frinico, aggiunge che questi fu l’unico tragico ad adoperarlo: τὸ δὲ 
ἀναπαιστικὸν τετράμετρον παρὰ Φρυνίχῳ μόνον τῷ παλαιῷ τετύχηκε χρήσεως. Su questo 
trattato, tramandato dal solo cod. Oxon. Barocci 131, f. 415r-v, cf. Perusino 1993; la studiosa, pur 
raccomandando cautela nei confronti delle notizie attestate unicamente in esso e non altrove 
(Introd., p. 19), nel caso specifico è comunque propensa a ritenere che la notizia non sia frutto di 
errore; v. comm. ad l., p. 80. L’editore principe del trattato, Browning 1963, 79, suppone una 
derivazione del dato da una versione integrale dell’Enchiridion. 

49  Hubbard 1991, 440 e n. 6 (lo studioso cita gli esempi di Atena in Aesch. Eum. 927-1013, Eracle 
in Soph. Phil. 1409-51, Thanatos in Eur. Alc. 29-36, Artemide in Hipp. 1283-95). 

50  Cf. in proposito Bakola 2010, 122-41, la quale sottolinea che gli studiosi, pur avendo riconosciuto 
da tempo il legame intertestuale fra i Pluti e il Prometeo Liberato, in genere tendono a 
sottovalutare il carattere paratragico del brano di Cratino o comunque non ne colgono pienamente 
la portata (Bakola 2010, 122 e note 15 s., con bibliografia ivi citata). 

51  F 60 potrebbe essere anche un tetrametro anapestico catalettico, ma mi sembrano convincenti le 
argomentazioni di Bakola 2010, 145, che lo scandisce come dimetro anapestico + paremiaco. 

52  Bierl 1990, 379 nota che «the notion of moral badness ingerent in κακία is alien to the archaic 
concept of miasma» in quanto tale concetto presupponeva una colpa grave come l’omicidio, non 
il vizio o la malvagità in genere. 



Paolo Cipolla 

 - 146 -

non sia da prendere sul serio, ma sia tutta una finzione per presentarsi, agli occhi 
delle dee che dovranno giudicarlo, nella luce migliore possibile. Ma per quale 
motivo, se queste ‘bugie’ sono da intendersi come l’ ‘inganno’ gorgiano su cui si 
fonda la finzione tragica, Sileno dovrebbe ravvisarvi una colpa di cui vergognarsi, se 
non addirittura scusarsi (se al v. 23 si integra σύγ]γνωτε, θεαί, ‘perdonatemi, siate 
comprensive, o dee’) davanti alle Muse? Se fungono da giudici di un agone tragico, 
non dovrebbero forse legittimamente attendersi proprio questo tipo di ‘inganni’? 
Lasciamo per il momento in sospeso la questione, e passiamo a delle considerazioni 
più tecniche. 

Proviamo ora a spingere più in profondità l’analisi metrica, prendendo in 
considerazione non solo le percentuali globali di anapesti, dattili e spondei, ma 
anche le frequenze delle loro combinazioni nei metra. Questo è lo schema metrico 
del frammento53: 
 

S A W 
… 
… 

A A W 
  5                 S? A W 

h (A) W 
h A W 

(D)S SA A W 
h A SA A W 

10              A SA A W 
h A SA A W 
h S DS A W 

 (D)S DS A W 
h S AA A W 

   15                   DS DS A W   
A SA A W 

 h S AS A W 
h A DS A W 
 (A) DS A W 

20                  h A SA A W 
h DS SA  ...? 

 (D)S AS A W 
(S)A AA A W 
(D)S DS A W 

25                (S)A DS A W 
(D)S A W 
(D)S A W 

 

 
Se escludiamo le finali di verso (che si presentano sempre nella forma catalettica g g 
h W I e dunque non sono rilevanti ai fini statistici), possediamo in totale venti metra 
conservati per intero e otto la cui struttura prosodica può essere agevolmente 
ricavata dalle sillabe superstiti. Se ci limitiamo a questi ventotto, le configurazioni 
risultano così ripartite: SA 9 (32,14%), DS 15 (53,57%), AS 2 (7,14%), AA 2 
(7,14%), SS 0 (0%). Come si vede, la percentuale di DS appare sorpendentemente 
elevata; le cose cambiano leggermente se teniamo conto anche di alcuni metra 
incompleti. Di questi, quattro si presentano nella forma <...> h g g h e tre nella forma 
<...> h h h, per cui potrebbe trattarsi rispettivamente, di AA/SA e di AS/SS; altri 
quattro terminano in (g) g h (incipit dei vv. 4, 10, 16, 19). Poiché dunque per questi 
undici metra la realizzazione DS è sicuramente da escludere, se li conteggiamo nel 
totale su cui calcolare la media, esso sale a 39, e la percentuale di DS si attesterebbe 
allora al 38%. Inoltre, se il poeta era costante nell’evitare la successione di due 
spondei, <...> h h h sarà AS piuttosto che SS, sicché avremmo altri tre AS da 
sommare ai due già attestati, per un totale di 5 AS su 39 (13%). Parimenti, se per 

 
53  A =  g g h, D =  h g g, S =  h h. Tra parentesi indico le sequenze incomplete ma identificabili con 

certezza. 



Sugli anapesti di ‘Trag. Adesp.’ F 646a Sn.-K. 

 - 147 -

determinare la natura di <...> h g g h assumiamo come punto di partenza le 
percentuali dei metra sicuri, l’indice di probabilità di SA è pari a 4,5 volte quello di 
AA (32,14% contro 7,14%); applicando questo coefficiente agli 8 metra da ripartire 
tra SA e AA, se poniamo AA = x e SA = y, ne risulta un’equazione x + y = 8, con y 
= 4,5x: pertanto si avrà 

x + 4,5x = 8,   ossia  5,5x = 8, 
 
e di conseguenza  x = 8 : 5,5 = 1,45  e  y = 4,5 x 1,45 = 6,5554.  
 

Dunque potremmo assumere per AA un valore compreso tra 1 e 2 e per SA uno 
compreso tra 6 e 7. Riassumendo, possiamo concludere – con tutte le cautele del 
caso – che gli undici metra indefiniti vadano ripartiti all’incirca come segue: SA 6/7, 
AS 3, AA 1/2. Se sommiamo queste cifre con quelle dei metra sicuri, le percentuali 
complessive andrebbero così riviste: SA 15/16 (38-41%), DS 15 (38%), SS 0 (0%), 
AS 5 (13%), AA 3/4 (8-11%). Considerando dunque, per il frammento, il raggio di 
oscillazione fra i valori basati solo sui metra certi e quelli congetturali, possiamo 
procedere al confronto con i tragici55:  

 
 SA DS SS AS AA DD 

Aesch. Pers. 28 30 14 10 17 1 

    Suppl. 24 29 6 16 20 3 

Ag. 21 33 5 11 24 3 

Cho. 18 44 8 12 18 0 

Eum. 25 33 1 16 18 3 

PV 31 26 16 14 12 1 

Soph.      Aj. 28 21 9 19 22 1 

Ant. 28 26 14 15 16 0 

Trach. 22 13 18 22 22 1 

El. 33 24 14 12 16 1 

Phil. 35 23 15 9 16 1 

OC 28 29 10 15 12 3 

Eur.      Alc. 27 29 10 19 14 1 

Med. 32 32 (39 Chor.) 8 13 12 2 

Hipp. 32 26 4 19 18 2 

Hec. 42 24 3 18 13 0 

Ion 36 19 8 10 19 2 

Tro. 31 22 8 13 21 4 

El. 36 24 7 15 14 3 

[Eur.]     Rh. 38 19 5 22 14 1 

F 646a 32-41 38-52 0 7-13 7-11 0 

 

 
54  Per la precisione: 1,45 periodico e 6,55 periodico. 
55  Per Eschilo cf. Hubbard 1991, 444, tav. 1, per l’Aiace e la Medea cf. Id. 453, tav. 2; per le altre 

tragedie cf. Griffith 1977, 69, tav. 2. Non prendo in considerazione le realizzazioni SD e AD, 
raramente usate in tragedia e non rappresentate nel nostro frammento; considero invece DD, 
perché concorre alla percentuale di metra omogenei. Per F 646a i valori in corsivo sono quelli 
congetturali (laddove questi presentano un’oscillazione ho indicato l’estremo più lontano dal 
valore basato sui metra sicuri). 



Paolo Cipolla 

 - 148 -

Appare evidente, in primo luogo, che il nostro poeta evita accuratamente la 
successione di due unità ritmiche uguali all’interno dello stesso metron. Non solo 
dunque non figura la sequenza SS (come nota già Battezzato), ma nemmeno DD 
(peraltro molto rara anche in tragedia), mentre di AA ci sono solo due esempi sicuri 
(vv. 14 e 23): ammettendo che ce ne potessero essere fino a due fra i metra incerti, la 
media salirebbe all’11%. Questa tendenza non è in linea con gli standard della 
tragedia, che offre, nell’epoca classica, una media di metra omogenei (AA+SS+DD) 
che oscilla fra il 16% (Eur. Hec.) e il 32% (Aesch. Pers., Ag.), spingendosi fino al 
41% delle Trachinie di Sofocle. Al contrario, DS presenta nel frammento dei valori 
superiori alla media, anche se sono paragonabili, ad esempio, con quelli delle 
Coefore eschilee56 o del Coro nella Medea di Euripide. Più in generale, se è vero che 
prendendo in esame i singoli schemi prosodici si possono trovare riscontri in 
qualche tragedia, tuttavia non ne esiste una che presenti nel suo complesso valori 
confrontabili: nelle tragedie menzionate, infatti, la percentuale di metra omogenei è, 
rispettivamente, del 26 e 22 per cento.  

Ma per completezza, proviamo a fare una ‘prova del nove’: restringiamo i termini 
del confronto, prendendo da una parte il primo metron dei dimetri anapestici 
catalettici della tragedia e dall’altro il terzo metron dei nostri tetrametri, che occupa 
una posizione equivalente. Considerando come sopra solo i metra interi o comunque 
sicuri, per F 646a abbiamo: SA 7 (35%), DS 9 (45%), AA 2 (10%), AS 2 (10%). 
Ecco che cosa emerge dal confronto con i tragici57: 
 

 SA DS SS AS AA 

Aesch.   Pers. 25 20 30 15 10 
    Suppl. 23 23 15 23 15 

Ag. 26 19 4 19 33 
Cho. 35 25 5 15 20 
Eum. 27 18 9 27 18 

PV 47 0 40 7 7 
Soph.      Aj. 20 7 53 13 7 

Ant. 50 6 25 6 13 
Trach. 22 0 33 11 33 

El. 0 0 57 0 0 
Phil. 43 0 29 29 0 
OC 14 14 61 0 0 

Eur.      Alc. 43 14 14 21 7 
Med. 47 18 23 0 12 
Hipp. 33 8 42 0 8 
Hec. 33 0 50 17 0 

Ion 57 29 14 0 0 
Tro. 55 0 22 0 22 

El. 14 0 71 14 0 
[Eur.]     Rh. 22 0 67 6 6 
medie tragici 32 10 33 11 11 

F 646a 35 45 0 10 10 

 

 
56  DS sembra essere il tipo preferito da Eschilo: vd. Griffith 1977, 69 s. 
57  I dati relativi a Eschilo sono tratti da Hubbard 1991, 457, tav. 4. 



Sugli anapesti di ‘Trag. Adesp.’ F 646a Sn.-K. 

 - 149 -

Questi dati rivelano la stessa tendenza dei primi, ma in maniera più vistosa: DS 
presenta una percentuale abnorme (45%, contro una media del 10%, la cui punta 
massima è rappresentata dal 29% di Eur. Ion), mentre quella di metra omogenei, 
data ovviamente dal solo AA, appare molto più bassa della norma (sommando SS e 
AA nei tragici abbiamo un totale del 44%). La precedente analisi risulta dunque 
pienamente confermata.  

Ma i dimetri catalettici offrono un altro dato interessante. Com’è noto, qui anche i 
tragici (come fa Aristofane fra III e IV metron del tetrametro) non sono rigorosi 
nell’osservare la dieresi fra i metra, o almeno non lo sono in maniera uniforme e 
univoca. Mentre infatti nei dimetri anapestici non catalettici i casi di dieresi mancata 
sono abbastanza pochi (per lo più in Eschilo: meno in Sofocle, e ancor meno in 
Euripide58), in quelli catalettici tale libertà è ammessa con maggiore frequenza, con 
una media che si aggira intorno al 30%59: le percentuali registrate da Hubbard per 
Eschilo vanno dal 18% delle Eumenidi all’80% del Prometeo, passando per il 38% 
delle Supplici. Sofocle si spinge oltre: nell’Elettra solo il 14% dei paremiaci 
presenta la dieresi, anche se la media complessiva è più alta (il campione di Griffith 
va dal 40% dell’Aiace al 71% dell’Edipo a Colono). Euripide, anche in questo caso, 
è molto più severo: l’Alcesti offre una percentuale di osservanza del 93%, mentre il 
limite inferiore, sempre secondo Griffith, è toccato dall’Elettra col 57%. Orbene, 
sotto questo aspetto, il nostro poeta (che presenta un solo caso sicuro al v. 6) si 
mostra iper-rigorista. Un simile rigore si manifesta nelle più antiche attestazioni di 
anapesti in nostro possesso, ossia i canti militari spartani (in dimetri e tetrametri 
catalettici)60; anche se i versi conservati sono troppo pochi per poter fare statistiche e 
ricavare regole generali. 

C’è tuttavia un punto in cui Battezzato solleva un problema testuale che 
comporterebbe la mancata osservanza della dieresi: al v. 21, tutti gli editori 
immaginano che dopo ψευδομένα[ις] vi fosse un altro metron catalettico (Maresch 
integra ἐ̣π̣ι̣ν̣[οίαις), postulando di conseguenza che la lacuna iniziale del verso 
occupasse non più di cinque sillabe. Ma questo contrasta con la situazione degli altri 
versi, dove le sillabe mancanti sarebbero sette-otto61, e considerato che il margine 
sinistro del Pap. Fackelmann è perpendicolare alle righe di scrittura, ne deriverebbe 
un’anomalia che lo studioso giudica intollerabile; anche perché integrando alla fine 

 
58  Cf. Parker 1958, 89. Griffith 1977, 70 osserva tuttavia che, essendo la distribuzione dei casi poco 

omogenea (più della metà, tredici su ventuno, sono concentrati nell’Agamennone), non sembra 
prudente parlare di una peculiarità stilistica di Eschilo. 

59  Cf. ad es. Aesch. Pers. 29, 154, 917; Suppl. 23, 36, 979; Ag. 48, 60, 82, 87, PV 297; Soph. Ai. 
147, Ant. 162, 530; Eur. Hipp. 266, El. 953, 1359. Volendo fare qualche statistica, nell’Aiace sette 
dimetri su tredici sono privi di dieresi mediana, nell’Antigone quattro su dodici. Nella maggior 
parte di questi casi, comunque, la dieresi è posticipata di un elemento. Secondo Parker 1958, 82, 
in realtà, non vi sarebbe una grossa differenza fra dimetri acataletti e catalettici sotto questo 
aspetto, anche se la studiosa ammette che «the licences are a little more frequent». Parker conta, 
in tutta la tragedia greca, 75 paremiaci con dieresi posticipata di un elemento e altri 34 senza 
nessuna dieresi, per un totale di 109 versi su 348: dunque, circa il 31 % dei casi. 

60  Cf. PMG 856 (dimetri), 857 (tetrametro isolato); così anche in un tetrametro di Aristosseno di 
Selinunte (IEG II 45 = fr. 1 K.-A.), cf. Parker 1958, 82; West, GM 53 s.; Martinelli 1995, 156, n. 
14; Gentili – Lomiento 2003, 108 s. 

61  Infatti le parti leggibili cominciano quasi tutte con la seconda o, più spesso, la terza sillaba del 
secondo metron: qui saremmo all’ultima sillaba del primo. 



Paolo Cipolla 

 - 150 -

ἐπινοίαις si andrebbe a finire, nel papiro di Colonia, a ridosso della colonna 
successiva. Per questo egli ritiene che ψευδομένα[ισιν fosse in realtà l’ultima parola 
del tetrametro, e che la lacuna iniziale fosse più estesa; il copista avrebbe scritto in 
un primo tempo ψευδομεσιν, omettendo quindi solo να[ι. Risulterebbe però in tal 
modo un tetrametro privo non solo di dieresi fra III e IV metron, ma anche fra II e 
III, per di più con una ‘split resolution’ nel secondo biceps del secondo metron62, 
che sarebbe alquanto singolare. Battezzato ipotizza pertanto che nella lacuna iniziale 
dovesse trovare posto un vocabolo femminile al dativo plurale, di due-tre sillabe 
(Μούσαις, χάρισι e simm.), la cui posizione originaria però sarebbe stata subito 
dopo ὑπουργῶν o dopo ταῖς: a seguito di una trasposizione, simile a quella 
intervenuta in Ar. Ach. 64563, sarebbe stato erroneamente collocato nella parte di 
tetrametro che non leggiamo. Dovremmo quindi immaginare un verso con il 
seguente schema: g g h {g g h} g g ]ας παῦρος ὑπουργῶν <g g h> ταῖς 
ψευδομέναισιν, oppure g g h {h h} g g ]ας παῦρος ὑπουργῶν ταῖς <h h> 
ψευδομέναισιν. Quest’ultima soluzione mi sembra meno verosimile, in quanto 
comporterebbe una violazione della legge di Rupprecht64: la sillaba precedente 
ψευδομέναισιν sarebbe necessariamente lunga e si avrebbe perciò fine di parola 
polisillabica65 fra i due elementi dello spondeo precedente l’ultimo metron. Tale 
legge vale propriamente per i dimetri catalettici della tragedia66, ma è ragionevole 
supporre che il nostro poeta in un’imitazione tragica ne tenesse conto. Bisognerebbe 
allora collocare il vocabolo mancante subito dopo ὑπουργῶν. 

Ma è necessario pensare a una trasposizione? A mio avviso, se consideriamo il 
papiro di Colonia, la lettura ἐ̣π̣ι̣ν̣[οίαις non è impossibile: non solo è compatibile 
con le tracce delle lettere, ma il fatto che si finisca a ridosso della colonna seguente 
troverebbe un riscontro ai vv. 4 s. dove pure la distanza tra le colonne è esigua (ben 
minore di quella che si ha, ad esempio, al v. 8). Né mi sembra di ostacolo il fatto che 
l’ipotetico ψευδομεεπινοιαις postulato da Maresch quale grafia iniziale, poi corretta 
dal copista aggiungendo να[ις]67, contrasterebbe, secondo Battezzato, con l’assenza 
di altri casi di scriptio plena nel papiro: qui si tratterebbe di un errore non 
riconducibile all’applicazione di una prassi di scrittura, che quindi non farebbe testo. 
Rimane, certo, il problema dell’eccessiva brevità della lacuna iniziale. Ma d’altra 
parte, la trasposizione di un vocabolo dalla seconda alla prima metà del tetrametro 
sembra poco probabile per due ragioni: 1) non si vede perché un copista avrebbe 
dovuto anticipare di tre parole un dativo accordato a ταῖς ψευδομέναισι, 

 
62   g g h g g h | h ]ας παῦρος  ὑ|πουργῶν ταῖς ψευ|δομέναισιν (la sbarretta verticale indica la sud-

divisione in metra).   
63  ὅστις παρεκινδύνευσ᾿ ἐν Ἀθηναίοις εἰπεῖν τὰ δίκαια; gli editori, sulla scia di Hermann, 

stampano generalmente εἰπεῖν ἐν Ἀθηναίοις, ma come si è detto sopra, alcuni studiosi difendono 
il testo tràdito: vd. White 1912, 316; Gentili – Lomiento 2003, 109.  

64  Cf. Martinelli 1995, 165. 
65  Poiché nella lacuna, come si è detto, dovrebbe trovare posto un dativo femminile plurale, si 

dovrebbe escludere l’eventualità di una parola prepositiva, per la quale non ci sarebbe spazio. 
66  Cf. per contro la finale di tetrametri catalettici comici come Ar. Av. 464 δειπνήσειν μέλλομεν, ἢ 

τί; h h h | h g g h W . In ogni caso, anche in commedia esempi del genere non sono molto frequenti. 
67  È vero che, come osserva Battezzato, non ci sono ragioni paleografiche che giustifichino 

l’omissione di ναις, ma non ne vedo di più per quella di ναι (ταῖς ψευδομε[ναι]σιν) postulata 
dalla sua ricostruzione. 



Sugli anapesti di ‘Trag. Adesp.’ F 646a Sn.-K. 

 - 151 -

collocandolo in una posizione del tutto innaturale: i copisti, se cambiano l’ordine 
delle parole, tendono semmai a normalizzarlo, e infatti in Ach. 645 la trasposizione, 
se si ritiene che ci sia stata davvero, si spiegherebbe perché l’accostamento 
immediato di verbo e complemento oggetto (εἰπεῖν τὰ δίκαια) doveva suonare al 
copista più facile che quello fra stato in luogo figurato e oggetto (ἐν Ἀθηναίοις τὰ 
δίκαια), e in ogni caso si tratta di uno scambio fra posizioni adiacenti, non di uno 
scavalcamento a ritroso di tre parole; 2) di questa parola da collocarsi tra ὑπουργῶν 
e ταῖς ψευδομέναισ(ι) non sembra esservi traccia evidente in nessuno dei due 
papiri68; si dovrebbe allora pensare che la presunta trasposizione risalga già alla loro 
fonte comune, ma è verosimile a questa data così alta un errore così grave, peraltro 
in grado di propagarsi a tutta la tradizione rappresentata dai nostri papiri? Per questi 
motivi, pur con qualche riserva, sarei favorevole a mantenere la congettura di 
Maresch, o comunque il testo di Kannicht che ammette un metron catalettico dopo 
ψευδομέναις. 

 
Riassumendo, ci pare di poter concludere che la tecnica versificatoria del nostro 
poeta segue queste linee di tendenza: metri spondaici evitati, metri omogenei rari, 
alta percentuale di dattili con DS tendenzialmente superiore agli standard tragici, 
stretta osservanza della dieresi. L’impressione complessiva che se ne ricava è che il 
poeta, se si è attenuto alla prassi tragica, abbia in qualche modo ‘esagerato’, come se 
si fosse sforzato di essere ‘più tragico dei tragici’: questo è tipico di chi imita uno 
stile che gli è estraneo, perché solitamente manca di quella misura che 
contraddistingue chi lo padroneggia, e tende a esagerarne i tratti distintivi. Certo, 
non dobbiamo dimenticare un pericolo insito in indagini di questo tipo: la statistica, 
si sa, è una bestia infida, perché come dimostra il noto aneddoto dei polli in cui la 
media fra chi ne mangia due e chi sta a digiuno è di un pollo a testa, le medie sono 
sempre delle astrazioni che spesso non rendono conto della varietà dei casi concreti. 
Se prendiamo ad esempio gli anapesti di Artemide nell’Ippolito di Euripide (vv. 
1283-95): su un totale di 23 metra69, abbiamo: SA 8 (35%), DS 8 (35%), SS 0 (0%), 
AS 3 (13%), AA 4 (17%). Su cinque parametri, tre (SA, SS, AS) ricadono nel raggio 
di oscillazione di quelli del nostro frammento; DS è di poco inferiore, AA di poco 
superiore, quindi saremmo in presenza di un trattamento metrico non troppo distante 
dal nostro. Tuttavia, proprio il fatto che la possibilità di un confronto si offra solo 
andando a cercare dei casi limite conferma l’impressione di cui s’è detto: siamo 
sicuramente in presenza di un’imitazione della tragedia, ma è un’imitazione che 
tende a spingersi al di là del modello. Questa impressione appare ulteriormente 
confermata dal confronto con le citate imitazioni tragiche di Cratino: il poeta 

 
68  Nel Papiro di Colonia si legge, stando alla trascrizione di Maresch 1987, 32, ]ω̣νταιcψευδομε `να 

´[..., che consente di escludere che prima di ταῖς ψευδομέναις vi fosse un dativo plurale 
femminile di I o II declinazione in -αις/-οις. Scartata per ragioni metriche la possibilità di un 
dativo in -αισιν/-οισιν (la parola mancante dovrebbe avere lo schema g g h oppure h h), 
rimarrebbe, teoricamente, quella di un dativo di III declinazione in -σιν, se al posto di ω̣ν si 
potesse leggere ι̣ν; ma, anche se nella riproduzione fotografica (disponibile anche sul sito 
dell’Università di Colonia) la prima lettera si legge a stento, le tracce sembrano compatibili con 
l’omega più che con lo iota.  

69  I dati sono frutto di mie osservazioni personali. Non considero l’ultimo metron catalettico del v. 
1295. 



Paolo Cipolla 

 - 152 -

comico, al pari dei tragici, non disdegna né i metra spondaici, né quelli omogenei 
(anzi, sembra prediligerli!), né infine i versi privi di dieresi mediana70, dunque il 
risultato complessivo è diverso. Ma prima di trarre conclusioni da questo fatto 
prenderò in considerazione un elemento finora trascurato dagli studiosi, che offre 
interessanti spunti di riflessione. 

Nell’editio princeps del papiro Fackelmann, B. Kramer71 osservò che nel margine 
superiore, circa a metà della colonna, si legge una lettera: Ξ. A suo giudizio si 
trattava di un numerale che indicava il numero d’ordine della colonna, analogamente 
a quanto avviene, ad esempio, in P. Hibeh I 6 col. II72. Dunque, la colonna 
contenente il nostro frammento era la n. 60. Quali conseguenze si possono trarre da 
questo dato? Dal momento che la colonna conta 19 righe, assumendo che tale misura 
fosse costante73, si può ipotizzare che il frammento corrisponda approssimativa-
mente alle righe 1121-40 del papiro. Poiché non sembra che fosse un’antologia, 
siamo autorizzati a credere che il papiro contenesse l’opera per intero74: del resto, 
anche il carattere elegante e accurato della grafia75 fa pensare a un manoscritto 
pregevole, non a una copia di lavoro per usi personali, dunque maggiormente 
suscettibile di costituire un’edizione integrale. Tenuto conto di questo e dell’epoca 
del papiro (I sec. a.C.), inoltre, si può supporre che in ossequio alla prassi ecdotica 
alessandrina i metri lirici fossero articolati per cola, e non scritti di seguito come se 
fossero prosa; dunque, il numero delle righe dovrebbe corrispondere grosso modo a 
quello dei versi, per il quale tuttavia potremmo anche ammettere una cifra più bassa 
se mettiamo in conto la possibile presenza di una hypothesis (che avrebbe occupato 
verosimilmente la prima colonna del papiro o tutt’al più parte della seconda)76. 

 
70  Spondei: F 60.1 εἶναι φάσκων, F 61.3 ἣν παίζουσιν; F 171.10 πεύσεσθ᾿ ἤδη, 11 Τιτᾶνες µέν, 26 

ζητοῦντες κεἰ σαθρὸν ἤδη (2an^); altri metra omogenei: F 61.1 πόλεως βασιλεῦ (AA), 2 τῆς 
ἐριβώλακος (DD), 3 καὶ κύνα καὶ πόλιν (DD); F 171.3 ἀποφαινοµεν[ο (AA), 14 κατέπιν᾿ 
ἀκόναις, (AA), 22 ὡς δὲ τυραννίδος (DD); mancanza di dieresi mediana: F 171.25 
αὐτοκασίγνητόν τε παλαιόν (in F 60.2 e 171.26 la dieresi cade dopo la prepositiva). Come nota 
Bakola 2010, 127, quest’ultima caratteristica è mutuata dal modello eschileo (cf. Aesch. F 192.4 
R., e inoltre PV 172 e 297). 

71  Kramer 1979, 2. 
72  Austin, CGFPR n. 258 fr. a = Com. Adesp. F 1014 K.-A. 
73  Nel fr. a dello stesso papiro si leggono le lettere iniziali di 18 righe; ma probabilmente erano 

anche qui 19, giacché la prima sembra essere completamente perduta. 
74  Di questo avviso anche Battezzato 2006, 23, che giustamente critica l’idea espressa in Kruschwitz 

1999, 635 e n. 11, secondo cui anche questo papiro sarebbe un’antologia come quello di Colonia. 
Il fatto che il fr. a contenga, come si è visto, tracce di paragraphos, fa pensare a una sezione 
dialogica, diversa dal nostro frammento (diversamente Snell in TrGF II, appar. ad l.): e questo 
potrebbe confermare che il papiro conteneva tutto il testo del dramma. 

75  «Eine breite, sorgfältige Schönschrift» Kramer 1979, 2; sul papiro cf. ora Cavallo 2008, 74 s.  
76  Il P. Hibeh ci fornisce uno strumento di controllo della validità di questo ragionamento: sopra la 

col. ii del fr. a si legge infatti la lettera omicron, che corrisponde a 70. Poiché ogni colonna conta 
23 righe, saremmo alle righe 1587-610. Il testo apparteneva alla Commedia Nuova; l’unica 
commedia menandrea integra, il Dyskolos, comprende 969 versi, sicché dovremmo pensare che 
questa sia la seconda commedia del papiro e che ci troviamo verso i due terzi di essa. L’ipotesi 
non è inverosimile: a col. iii, 2 s. (corrispondenti ai vv. 25 s. del frammento) un personaggio si 
augura che venga la pace (γένοιτο δ᾿ εἰρήνη ποτ᾿, ὦ Ζεῦ δέσποτα) e che una vicenda giunga a 
soluzione ([δι]άλυσις [...]ε πραγμάτων). Questo appare compatibile con uno snodo cruciale nella 
trama: il monologo che segna la ‘conversione’ di Cnemone nel Dyskolos inizia intorno al v. 700. 



Sugli anapesti di ‘Trag. Adesp.’ F 646a Sn.-K. 

 - 153 -

Ora, fra gli agoni di Aristofane, solo due si spingono poco oltre il millesimo 
verso della commedia, ossia quelli delle Nuvole (vv. 949-1104) e delle Rane (vv. 
895-1098); gli altri si collocano solitamente molto prima77. In particolare, nelle 
Nuvole gli anapesti occupano i vv. 959-1008, nelle Rane i vv. 1004-7678 a cui segue 
una sezione in dimetri anapestici. Dunque, se il nostro frammento facesse parte di un 
agone occuperebbe nella commedia una posizione un po’ ‘eccentrica’ rispetto agli 
standard aristofanei (per quanto non la si possa considerare come assolutamente 
impossibile)79. Altrimenti dovremmo supporre che la commedia cominciasse, 
diciamo, intorno alla linea 500 del papiro, e che prima vi fosse un qualche altro 
testo. Oltretutto, mentre gli anapesti delle parabasi possono estendersi anche per 
trenta-quaranta versi80, in quelli degli agoni non si trovano ‘tirate’ così lunghe 
pronunciate da un singolo personaggio81: l’unico caso confrontabile è il monologo 
del Discorso Giusto in Ar. Nub. 961-8382. 

D’altro canto, l’idea di un agone fra poeti tragici a cui parteciperebbero Sileno e i 
satiri comporta un’altra difficoltà. L’agone della commedia presuppone due 
antagonisti; qui saremmo invece in presenza di una competizione a tre, giacché le 
parole con cui Sileno si augura che un’opera bella e meritevole non venga relegata al 
terzo posto83 (a meno di non volerle intendere in senso lato, ma la cosa sembra 
improbabile) sembrano presupporre una situazione simile all’agone tragico delle 
Grandi Dionisie. Si tratterebbe di un caso eccezionale, per il quale non esistono 
paralleli sicuri né in tragedia né in commedia: l’unico potrebbe essere, forse, la 
scena del giudizio delle tre dee nel Dionisalessandro di Cratino, ma poiché non ci è 
pervenuta non possiamo esserne certi84. 

 
77  Nelle Nuvole c’è in effetti un secondo agone ai vv. 1345-451, ma gli epirremi sono in tetrametri 

giambici (presentano due agoni anche Cavalieri, Vespe e Uccelli). Questa la collocazione degli 
epirremi anapestici: Eq. 763-823 (II agone); Vesp. 348-57, 381-402 (I agone), 548-619, 650-718 
(II agone); Av. 462-522, 550-610 (II agone); Lys. 486-531, 551-97; Eccl. 581-688; Plut. 487-597. 
Acarnesi, Pace e Tesmoforiazuse, com’è noto, sono prive di agone. 

78  Per l’esattezza, i vv. 1004 s. costituiscono l’ἀντικατακελευσμός. 
79  Ma anche se lo si attribuisse a una parabasi si andrebbe incontro alla stessa difficoltà: solo la 

parabasi delle Vespe supera il millesimo verso (vv. 1009-121, gli anapesti occupano i vv. 1015-
50). Quanto alle ‘seconde parabasi’ che ricorrono in cinque commedie aristofanee (Eq. 1264-315, 
Nub. 1115-30, Vesp. 1265-91, Pax 1127-90, Av. 1058-117; vd. Totaro 2000), non sembrano 
confrontabili col nostro frammento per due ragioni: a) in nessuna di queste è adoperato il 
tetrametro anapestico: le parti epirrematiche sono scritte tutte in tetrametri trocaici, tranne che 
nelle Vespe, dove si trovano dei tetrametri cretico-peonici; b) sono di estensione più breve delle 
prime, in quanto non presentano tutte e sette le parti che formano la struttura canonica della 
parabasi (addirittura, nel caso delle Nuvole, c’è solo l’epirrema), e gli epirremi non superano i 
sedici versi. 

80  Cf. Ach. 626-58, Eq. 507-46, Av. 685-722, Thesm. 785-813. 
81  Ventisette sono i versi che leggiamo nel Papiro di Colonia, ma è possibile che il discorso di 

Sileno cominciasse anche prima. Si potrebbe teoricamente obiettare che lo stato lacunoso dei vv. 
1-6 non consente di escludere, almeno nei primi tre, un cambio di personaggio: ma l’ipotesi 
appare decisamente remota (οἶδμα al v. 1 appartiene, come si è detto, allo stesso registro elevato 
dei versi che seguono: l’unità stilistica rafforza l’idea che a parlare sia un unico personaggio). 

82  Come nota Bierl 1990, 374. Gli altri esempi citati dallo studioso non superano i 15-16 versi (Nub. 

985-99, Av. 554-69 ecc.). 
83  Vv. 24 s. µὴ τÕὰ δικαίωc καλὰ µό̣χθωι / [...]φθέντα µόλιc θÕῆτε παρέργου τρίτα φόρτου. 
84  Anzi, proprio per l’assenza di altri casi di agoni con tre contendenti, Bakola 2010, 98 esclude che 

l’agone della commedia coincidesse con la scena del giudizio; la studiosa ritiene che questa 



Paolo Cipolla 

 - 154 -

Cerchiamo ora di ricavare una prima conclusione da quanto si è detto finora. 
Premetto che non ho difficoltà a riconoscere francamente che non ci sono, fra quelli 
fin qui esaminati, argomenti risolutivi contro l’appartenenza del nostro testo a una 
commedia. Ci sono però diverse ‘stranezze’ che, sommate insieme, danno 
l’impressione che quest’ipotesi non sia dopotutto così economica. Dovremmo infatti 
supporre: 

 
a) che un commediografo del V-IV secolo abbia rappresentato una commedia 

con Sileno e i Satiri che mettevano in scena una tragedia, proponendo 
un’audace quanto inedita sintesi dei tre generi drammaturgici; 

b) che abbia introdotto il personaggio di Sileno in commedia, cosa che non 
risulta documentata nei testi superstiti; 

c) che abbia imitato lo stile tragico nel metro e nel ritmo in una sezione (agone 
o, meno probabilmente, parabasi) che di per sé non era adatta a contenere 
momenti di paratragedia, e che comunque sarebbe esterna alla 
‘rappresentazione’ tragica che avrebbe avuto luogo nel dramma; 

d) che abbia, inspiegabilmente, imitato gli anapesti tragici non scrivendo 
dimetri ma tetrametri, un metro per il cui uso da parte dei tragici non 
esistono prove sicure, e che comunque non si può considerare tipico della 
tragedia; 

e) che abbia trattato tale metro con una severità che tende a spingersi oltre gli 
standard della stessa tragedia; 

f) che tale momento agonale o parabatico si collocasse in una fase assai 
avanzata della commedia, oltre il limite degli standard aristofanei; a meno 
che nel papiro non precedesse un altro testo di estensione relativamente 
breve (non più di 500-600 righe); 

g) che la ‘tirata’ si protraesse per un’estensione insolita negli agoni di 
Aristofane; 

h) che questo agone comportasse la presenza di tre antagonisti, contrariamente 
a quanto avviene nelle scene agonali della commedia e della tragedia. 

 
Riguardo ai punti e) ed f), abbiamo visto che si potrebbero volendo trovare dei 
riscontri, in tragedia per l’assenza di spondei e in commedia per la posizione 
avanzata dell’agone o della parabasi: ma si tratta di casi limite, e questo, sommato al 
resto, mi pare che crei qualche difficoltà. 

  
Proviamo allora a riprendere in considerazione l’ipotesi del dramma satiresco 
ellenistico. Osserverei in primo luogo che la progressiva assunzione, da parte di 
questo genere, di caratteri formali e strutturali propri della commedia è attestata da 
indizi a mio parere abbastanza chiari per non doverne dubitare85. Così, per quanto 

 
assomigliasse piuttosto alle situazioni delle commedie aristofanee in cui l’eroe ha già raggiunto, 
almeno in parte, il proprio scopo, e una serie di personaggi si avvicenda sulla scena tentando di 
conciliarsi il suo favore per trarre profitto dalla nuova situazione (Ach. 719 ss., Pax 1052 ss., Av. 

1199 ss.). 
85  Dubbi in proposito, prima che da Battezzato, sono stati avanzati ad esempio da Costantinides 

1969, 53 s. 



Sugli anapesti di ‘Trag. Adesp.’ F 646a Sn.-K. 

 - 155 -

riguarda l’apertura verso i momenti metateatrali, mi sembra difficilmente negabile 
che il fr. 4 Sn.-K. di Astidamante, tratto dall’Eracle satiresco, contenga una rottura 
dell’illusione scenica. È il caso di rileggerlo: 

 
ἀλλ᾿ ὥσπερ δείπνου γλαφυροῦ ποικίλην εὐωχίαν 
τὸν ποιητὴν δεῖ παρέχειν τοῖς θεαταῖς τὸν σοφόν, 
ἵν᾿ ἀπίῃ τις τοῦτο φαγὼν καὶ πιών, ὅπερ  λαβών 
χαίρει <τις>, καὶ 86 σκευασία μὴ μί᾿ ᾖ τῆς μουσικῆς. 

 
Ma il bravo poeta deve offrire agli spettatori 

come una  variegata abbondanza di un pranzo raffinato, 

affinché uno se ne vada dopo aver mangiato e bevuto 

ciò che gli piace prendere, e la musica non sia preparata in un solo modo. 

 
Secondo Battezzato, qui «non si sta dicendo che si tratta di una ‘messa in scena’. Si 
allude certamente al fatto che gli spettatori stanno vedendo un testo». Dunque, non 
vi sarebbe vera rottura dell’illusione scenica87. Ma dicendo che «qualcuno sta 
vedendo un testo», implicitamente si presuppone l’esistenza della drammaturgia, del 
teatro e degli spettatori88. Si tratta, ammette lo stesso Battezzato, «di un anacronismo 
solo sfiorato nella tragedia classica» (e, aggiungerei, nel dramma satiresco 
classico89): ma a nostro avviso questo è soltanto uno degli aspetti peculiari di questo 
brano. Non solo θεατής è qui impiegato nel senso tecnico di ‘spettatore di teatro’ (e 
non ‘spettatore’ generico, come in Eur. Ba. 82990), ma è anche dialetticamente 
legato a ποιητής (vocabolo alieno dalla dizione tragica e satiresca); inoltre, 
assistiamo all’irrompere in una storia che doveva avere per protagonista Eracle 
(come risulta dal titolo) di una discussione metateatrale scritta in un tipico metro da 
parabasi comica, e l’attività poetica è descritta con una metafora culinaria che trova 
un preciso riscontro in un frammento, probabilmente di parabasi, del comico 

 
86  λαβὼν καὶ φαγὼν ὥσπερ πιὼν χαίρει καὶ Ath. (A); corr. Porson. 
87  Battezzato 2006, 48. 
88  In teoria, secondo Battezzato, si potrebbe pensare anche a spettatori di un’esecuzione coreutico-

musicale, ma il termine θεαταί sembra alludere piuttosto a un testo teatrale: quale altro genere 
letterario infatti presuppone, anche nell’etimologia del termine che qualifica il pubblico, una 
fruizione primaria attraverso la vista? Inoltre, Astidamante esige dal poeta la capacità di produrre 
un allestimento musicale vario, in grado di soddisfare i gusti di tutti gli spettatori: ma solo 
un’opera teatrale è in grado di offrire tale varietà all’interno delle sue articolazioni. 

89  Si potrebbe confrontare, tutt’al più, la Διονυσιάδα θυμέλαν di Pratin. 4 F 3.2 Sn.-K.; ma la 
natura satiresca di quel frammento è tutt’altro che certa, e personalmente non ne sono per nulla 
convinto. Per l’attribuzione satiresca, sostenuta in passato da Seaford 1977/78, 81-94, vd. da 
ultimo D’Alessio 2007; Hedreen 2007, 183 ss. Fra le voci contrarie, cf. Zimmermann 1986; 
Schloemann 1999, 84 ss.; Napolitano 2000. Recentemente ho ribadito le mie riserve sull’ipotesi 
satiresca in Cipolla 2009, 65 ss. Altra cosa sono i θεωροί di Achae. 20 F 3.1 Sn.-K.: lì si tratta di 
spettatori di giochi, che vengono contrapposti agli atleti in gara (ἀγωνισταί): cf. Bain 1975, 23. 
Sui momenti autoreferenziali nel dramma satiresco si rimanda allo studio di Kaimio 2001. 

90  Dove è riferito a Penteo, ‘spettatore’ dei riti orgiastici delle Menadi. Se poi si vuole scorgere in 
tale passo euripideo una qualche valenza metateatrale, essa sarà tutt’al più allusiva e indiretta, a 
differenza di quanto accade in Astidamante. 



Paolo Cipolla 

 - 156 -

Metagene91. Tutti questi elementi, sommati assieme, rappresentano ben più di un 
semplice anacronismo: è evidente che qui il poeta sta discutendo di poetica 
(propriamente di musica, ma in quanto componente dello spettacolo teatrale) 
esattamente nella stessa maniera in cui lo fanno i poeti comici nelle loro parabasi (e 
non solo). Infatti, è vero che «il fatto che un testo teatrale parli di teatro non è di per 
sé una rottura dell’illusione scenica»92: ma quali sono questi «testi teatrali che 
parlano di teatro»? Commedie come le Rane, in cui la finzione scenica ha per 
oggetto appunto l’attività teatrale, o come gli Acarnesi, il cui protagonista è un 
Ateniese del V secolo che va a teatro come i suoi concittadini e può dunque andare a 
trovare Euripide per procurarsi gli stracci di Telefo. Il dramma elisabettiano presenta 
un celebre esempio di metateatro nell’Amleto, in cui il principe di Danimarca fa 
inscenare a degli attori l’assassinio del padre per smascherarne i colpevoli: ma anche 
questo fa parte della trama. Viceversa, è difficile immaginare come possa ‘parlare di 
teatro’ – nei termini in cui lo fa Astidamante – un testo teatrale ambientato 
nell’epoca mitica, senza che la finzione scenica venga sospesa93.  

Riguardo poi alla menzione di personaggi reali nel dramma satiresco ellenistico, 
anche qui le tracce non sono affatto così labili. In primo luogo, non abbiamo 
elementi per affermare che l’ὀνομαστὶ κωμῳδεῖν sia confinato a situazioni 
eccezionali94: questo vale per l’Agèn di Python, prodotto probabilmente nel 326 a.C. 
nell’accampamento di Alessandro sull’Idaspe95, ma non, ad esempio, per il 
Menedemo di Licofrone96, di cui quantomeno non conosciamo luogo e circostanze di 
rappresentazione. C’è poi la testimonianza di Diogene Laerzio sulla battuta di 
Sositeo pronunciata in teatro contro Cleante, «(coloro) che la follia di Cleante 
pungola come buoi», un trimetro giambico che potrebbe provenire da un dramma 
satiresco97. Battezzato98 si mostra scettico al riguardo, avanzando dubbi 

 
91  Fr. 15 K.-A.: κατ᾿ ἐπεισόδιον μεταβάλλω τὸν λόγον, ὡς ἂν / καιναῖσι παροψίσι καὶ πολλαῖς 

εὐωχήσω τὸ θέατρον. Il parallelismo è stato notato da diversi studiosi: cf. Conrad 1997, 216 s.; 
Barbieri 2002, 123 (lo studioso sottolinea opportunamente che il frammento di Metagene è 
collocato da Ateneo al termine del libro X dei Deipnosofisti, dunque in posizione speculare 
rispetto a quello di Astidamante che ne segna l’inizio); Di Marco 2003, 63 ss., e ancora Battezzato 
2006, 47 n. 85. 

92  Battezzato 2006, 48. 
93  Giustamente A. Sommerstein, nel recensire su BMCR del 29-3-2007 il volume comprendente 

l’articolo di Battezzato, afferma che «one can hardly thrust a sheet of paper between our fragment 
and Astydamas fr. 4 TrGF», e avverte che sappiamo troppo poco del dramma satiresco ellenistico 
per poter escludere l’ipotesi satiresca riguardo a F 646a. Anche Barbieri riconosce pienamente il 
carattere metateatrale del frammento (cf. anche Kannicht 1991, 288; Conrad 1997, 216 s.) e 
ammette che siamo in presenza di una rottura dell’illusione scenica (124), inquadrando 
correttamente il testo nella linea evolutiva che porta il dramma satiresco postclassico ad assumere 
tratti tipici della commedia. 

94  Come pensava Costantinides 1969, 53 s. 
95  TrGF 91 F 1 Sn.-K.; cf. Snell 1964; Pretagostini 2003, 161-75; Sbardella 2003. Sul problema 

della datazione (che molti abbassano al 324) rinvio, oltre alla bibliografia citata, a Cipolla 2000. 
96  TrGF 100 F 2-4 Sn.-K. Sul Menedemo cf. Wikarjak 1948/49; Steffen 1951; van Rooy 1966, 127-

33; Gunther 1999, 623. 
97  D. L. 7.173 Σωσιθέου τοῦ ποιητοῦ ἐν θεάτρῳ εἰπόντος πρὸς αὐτὸν παρόντα  
     

  οὕς ἡ Κλεάνθους µωρία βοηλατεῖ, 
 



Sugli anapesti di ‘Trag. Adesp.’ F 646a Sn.-K. 

 - 157 -

sull’attendibilità storica della testimonianza; in alternativa, pensa a una citazione da 
un’opera in prosa di Sositeo a noi ignota, o a una battuta pronunciata dal poeta non 
dalla scena, bensì durante uno scontro con Cleante sulle gradinate del teatro in 
un’occasione pubblica, paragonabile all’episodio dell’aggressione di Midia a 
Demostene. Ora, è vero che l’aneddoto può anche essere inventato, ma non è detto 
che lo sia anche il verso citato; anzi, io sono convinto del contrario. In simili 
racconti riguardanti Euripide99 i versi citati sono stati effettivamente scritti dal poeta: 
l’episodio narrato da Seneca in epist. 115.14 riguarda un passo della Danae che ci è 
tramandato come appartenente a quell’opera anche da altre fonti100. Certo, 
l’inventore della storiella su Sositeo poteva, in teoria, anche forgiare di sana pianta 
la battuta: ma in tal caso ci aspetteremmo una frase di senso compiuto101, non una 
proposizione relativa sintatticamente non autonoma e che lascia intendere che nel 
testo originario ci doveva essere dell’altro (tanto più che oggetto del discorso non è 
proprio Cleante, ma presumibilmente i suoi seguaci). Si può attribuire al creatore 
dell’aneddoto tanta sottigliezza d’ingegno da imitare alla perfezione una frase tolta 

 
 ἔµενεν ἐπὶ ταὐτοῦ σχήµατος· ἐφ᾿ ᾧ ἀγασθέντες οἱ θεαταὶ τὸν µὲν ἐκρότησαν, τὸν δὲ Σωσίθεον 

ἐξέβαλον. µεταγιγνώσκοντα δ᾿ αὐτὸν ἐπὶ τῇ λοιδορίᾳ προσήκατο, εἰπὼν ἄτοπον εἶναι τὸν µὲν 
∆ιόνυσον καὶ τὸν Ἡρακλέα φλυαρουµένους ὑπὸ τῶν ποιητῶν µὴ ὀργίζεσθαι, αὐτὸν δ᾿ ἐπὶ τῇ 
τυχούσῃ βλασφηµίᾳ δυσχεραίνειν. Il trimetro è accolto in TrGF come Sosith. fr. inc. 4 Sn.-K. 
Sulle problematiche a esso relative cf. Gunther 1999, 615 s. 

98  Battezzato 2006, 46. 
99  Ricordati da Battezzato 2006, l. cit. 
100  F 324 Kann.; è tramandato anche da P. Ross. Georg. 9 (vol. I, 1925, 60-2), Stob. 4.31a.4 (V 

734.8-735.3 Hense), Athen. 4.159 B, e altri, vd. Kannicht, appar. ad l. Nel frammento un 
personaggio esaltava il valore dell’oro, giudicandolo superiore perfino agli affetti più cari. 
Secondo Seneca (che peraltro attribuisce erroneamente i versi al Bellerofonte) il pubblico, 
sdegnato di fronte a tanto cinismo, voleva cacciare l’attore, e dovette intervenire il poeta stesso a 
calmare gli spettatori spiegando che il personaggio che aveva pronunciato la battuta avrebbe nel 
corso del dramma subito la giusta punizione. Ugualmente, Macone (fr. 18.402-10 Gow) 
immagina un gustoso battibecco fra Euripide e l’etera Laide, che gli rinfaccia di aver chiamato 
Medea, nella tragedia omonima (v. 1346), col termine αἰσχροποιός; alla risposta del poeta, che 
accusa la donna di essere ella stessa una αἰσχροποιός e quindi di non avere titolo per simili 
obiezioni, lei replica con una citazione dall’Eolo (F 19 Kann.): τί δ᾿ αἰσχρόν, εἰ μὴ τοῖσι 
χρωμένοις δοκεῖ; È interessante notare che lo scolio al passo citato della Medea (II p. 211.22 s. 
Schw.) afferma che il verso era contrassegnato da un segno X (κεχίασται), perché Euripide 
sarebbe stato ‘espulso’ (dal teatro? dal concorso?) per averlo formulato (ὅτι δοκεῖ τὸν στίχον 
τοῦτον εἰπὼν Εὐριπίδης ἐκβεβλῆσθαι). In realtà noi sappiamo dalla hypothesis della Medea che 
Euripide ottenne il terzo posto: non è chiaro dunque come si debba conciliare con tale dato 
l’ἐκβεβλῆσθαι dello scoliasta, o come si debba interpretarlo, né il motivo per cui il verso avrebbe 
dovuto suscitare risentimento nel pubblico (per possibili spiegazioni cf. Gow, comm. ad Mach. l. 
cit.). Certo, il terzo posto è comunque una sconfitta, visto che i partecipanti erano tre; e la 
domanda posta in bocca a Laide forse rispecchia una perplessità che il verso, e più precisamente il 
vocabolo αἰσχροποιός, potrebbe effettivamente aver suscitato negli spettatori. Ma è probabile che 
si tratti anche qui di un aneddoto privo di fondamento storico, come mostra la somiglianza col 
racconto relativo al citato F 324.  

101  E infatti, in un altro aneddoto sul verso dell’Eolo di Euripide citato alla nota precedente (Serenus 
ap. Stob. 3.5.36 = III 266.11 Hense), Platone, che incontra per strada il tragediografo, gli replica 
con un altro trimetro, chiaramente inventato ad hoc: τό γ᾿ αἰσχρὸν αἰσχρόν, κἂν δοκῇ, κἂν μὴ 
δοκῇ. In una variante narrata da Plutarco (De aud. poet. 12.33 C), che ricorda molto l’aneddoto 
riferito da Seneca, è Antistene a inventare di sana pianta (παραβαλὼν εὐθύς) questo trimetro, 
dopo che gli Ateniesi in teatro protestarono rumorosamente per la battuta del dramma euripideo.    



Paolo Cipolla 

 - 158 -

da un contesto più ampio? A mio parere no. Nulla vieta pertanto di pensare che quel 
verso sia tratto proprio da un dramma di Sositeo. Per questi stessi motivi escluderei 
che Sositeo si trovasse in teatro non in qualità di drammaturgo ma come spettatore, e 
anche che l’episodio, se ha valore storico, sia da accostare all’oltraggio di Midia a 
Demostene: Midia non inventa estemporaneamente trimetri giambici, ma aggredisce 
l’avversario fisicamente, mentre è chiaro che la battuta di Sositeo fa parte di un testo 
composto con intenti letterari. Lo dimostrano anche le parole con cui Cleante, nel 
perdonare il poeta che si era pentito di quel che aveva detto, minimizza l’accaduto: 
non c’è motivo di prendersela per un insulto occasionale (ἐπὶ τῇ τυχούσῃ 
βλασφημίᾳ), se anche Eracle e Dioniso vengono continuamente ridicolizzati dai 
poeti. Di quali poeti si tratta? Evidentemente di quelli scenici, nella fattispecie 
comici e satireschi102: è sulla scena che Eracle e Dioniso vengono messi in ridicolo, 
non certo nell’epica o nella lirica. Se l’insulto di Sositeo è paragonato ai drammi su 
Eracle e Dioniso, vuol dire che anch’esso proveniva dalla scena e faceva parte della 
recitazione, tant’è che tutti gli spettatori poterono sentirlo e scacciarono il poeta 
indignati103. Non a caso, ἐκβάλλω può significare genericamente ‘scacciare’, ma in 
particolare può essere adoperato per gli attori che vengono fischiati dal pubblico e 
costretti ad abbandonare la scena: Demostene lo usa a proposito del fiasco di 
Eschine in De f. leg. 337104. E del resto, la reazione degli spettatori si 
comprenderebbe assai meno se Sositeo fosse stato seduto anche lui nella cavea. Che 
poi il verso facesse parte di un’opera in prosa è possibile in teoria, ma è un’ipotesi 
non verificabile e non priva di problemi: per le ragioni esposte sopra, il verso non 
poteva essere isolato ma doveva appartenere a un testo in versi più ampio, inserito in 
quest’ipotetica opera in prosa, e ci sarebbe dunque da chiedersi di quale testo 
potesse trattarsi. In ogni caso di queste opere di Sositeo nulla sappiamo105, né è 
facile comprendere per quale motivo dovessero essere recitate in teatro (o 
comunque, perché un inventore di aneddoti dovesse reputarlo possibile): piuttosto 
che attribuire il verso a un prosimetro non identificato, sembra assai più economico 
attribuirlo a un dramma106. 

 
102  Per Eracle, si pensi al Busiride di Epicarmo (fr. 18 K.-A.) e a diversi drammi satireschi: Ione, 

Onfale (frr. 17a-33a Sn.-K.); Acheo, Lino (fr. 26 Sn.-K.), Onfale (frr. 32-4 Sn.-K.); Sofocle, 
Eracle bambino (Ἡρακλεΐσκος, frr. **223a, 223b R.), Eracle (frr. 224-7 R.), forse Epitainarioi 

(frr. 198a-e R.; possibilmente questi tre titoli, o almeno gli ultimi due, sono in realtà varie 
denominazioni di un unico dramma, v. Scheurer 1999, 259); Euripide, Busiride (frr. 312b-315 
Kann.), Euristeo (frr. 371-80 Kann.), Sileo (frr. 686a-94 Kann.); Dionisio, Limos (fr. 3a Sn.-K.); 
Astidamante, Eracle (il citato fr. 4 Sn. K.), ecc. Inoltre, si ricordi il trattamento ‘comico’ di Eracle 
nell’Alcesti, che fu rappresentata al posto di un dramma satiresco. Per Dioniso, cf. Sofocle, 
Dioniso bambino (Διονυσίσκος, frr. 171-3 R.); forse Eschilo, Licurgo (frr. 124-6 R.) e Acheo, 
Iris (fr. 20 Sn.-K.); e, sul versante comico, la caricatura del dio nella prima parte delle Rane di 
Aristofane.   

103  Gunther 1999, 615, si spinge oltre, ipotizzando che Cleante alludesse proprio al contenuto del 
dramma di Sositeo, che avrebbe riguardato dunque Eracle o Dioniso. 

104  Si ricordi anche l’ἐκβεβλῆσθαι del citato scolio alla Medea. 
105  Il lemma della Suda c’informa solo che Sositeo scrisse καὶ ποιήματα καὶ καταλογάδην. 
106  Se poi si obiettasse che in età ellenistica l’autore dei drammi normalmente non recitava in prima 

persona, diversamente dall’epoca arcaica e classica, questo potrebbe tutt’al più dimostrare che 
l’aneddoto è stato inventato da qualcuno che non era ben informato sulla prassi teatrale ateniese in 
vigore a quell’epoca; ma non comporterebbe necessariamente che sia stata inventata anche la 
citazione.  



Sugli anapesti di ‘Trag. Adesp.’ F 646a Sn.-K. 

 - 159 -

Infine, non sarà superfluo ricordare che i precetti di Orazio sul dramma satiresco 
presuppongono chiaramente una contaminazione tra questo e la commedia (ars 236-9): 

 
Nec sic enitar tragico differre colori 

ut nihil intersit Davusne loquatur et audax 

Pythias emuncto lucrata Simone talentum, 

an custos famulusque dei Silenus alumni. 

 
Se Orazio raccomanda di non far parlare i satiri come gli schiavi (Davo) o le 
prostitute (Pitiade) della commedia, e che gli stessi satiri non appaiano velut innati 

triviis ac paene forenses
107, evidentemente c’erano dei drammi satireschi in cui 

questo era accaduto: non si formula un divieto per qualcosa che nessuno ha mai 
pensato di compiere. E se i satiri parlavano una lingua che non si addiceva loro, 
verosimilmente era perché si trovavano in situazioni simili a quelle della commedia 
nuova, che li costringevano di conseguenza ad adoperare concetti e vocaboli estranei 
al mondo mitico e fiabesco a cui essi appartenevano. 

 
Se quindi da un lato non sussistono seri ostacoli alla classificazione satiresca, 
dall’altro questa sembra in grado di spiegare molti elementi che rispetto all’ipotesi 
dell’appartenenza alla commedia sembravano anomali, a cominciare dalla 
collocazione del frammento nella struttura del dramma e dall’atipica lunghezza del 
monologo. Certo 1140 versi sembrano troppi per un dramma satiresco, anche se non 
siamo certi che in epoca ellenistica la lunghezza di questo tipo di drammi fosse la 
stessa che nel V secolo. Assumendo però che non fosse mutata, si può supporre che 
il papiro prima del nostro dramma ne contenesse un altro, che poteva occupare 900 
versi. Così ci troveremmo intorno ai vv. 200-40 del secondo dramma, o piuttosto un 
po’ prima, se mettiamo in conto un possibile spazio bianco fra un dramma e l’inizio 
del successivo e l’eventuale presenza di hypotheseis: questo sarebbe perfettamente 
compatibile con l’ipotesi del prologo ritardato formulata da Di Marco, di cui 
esistono diversi esempi nelle commedie di Menandro108, e spiegherebbe anche 
l’insolita estensione del monologo. Avremmo poi un dramma satiresco ‘nouvelle 
vague’, in cui Sileno sarebbe a casa propria, mentre l’uso del tetrametro anapestico 
in un’imitazione tragica e il carattere metateatrale si giustificherebbero con la 
tendenza alla contaminazione proprio dello sperimentalismo ellenistico; se poi 
fossimo certi dell’impiego del tetrametro da parte di Eschilo e Frinico, la sua 
presenza in questo testo si potrebbe spiegare piuttosto come un prezioso arcaismo, e 
questo si comprenderebbe meglio in un poeta ellenistico amante di tutto ciò che è 
primitivo e peregrino, che non in un comico dell’archaia. Parimenti non 
sorprenderebbe che un poeta ellenistico fosse particolarmente scrupoloso 
nell’osservare le convenzioni metriche della tragedia spingendosi al di là di quello 
che esse stesse richiedono. Infine, anche la menzione del ‘cantore di Salamina’, di 
chiunque si tratti, suona meglio sulla bocca di un poeta ellenistico109: se allude a 
Omero, si spiega con il gusto alessandrino per la ricerca di tradizioni erudite rare e 

 
107  Hor. ars 245. 
108  Ad esempio, nell’Aspis e nella Perikeiromene (cf. Di Marco 2003, 66 n. 70). 
109  Anche per S. Radt (ap. Maresch 1987, 30) l’espressione rimanda a un poeta ellenistico. 



Paolo Cipolla 

 - 160 -

minoritarie (e tale è certamente quella della nascita di Omero a Salamina, rispetto a 
Smirne o Chio110); se a Euripide, l’uso di ἀοιδός a proposito di un drammaturgo è 
più verosimile in un poeta postclassico, e lo stesso dicasi per l’inusuale costruzione 
del sostantivo con un genitivo oggettivo111, ove lo si riferisse a Simonide. 

Ci sono inoltre alcune spie linguistiche che parlano in favore dell’epoca 
ellenistica. Sommerstein si è soffermato sull’anomala disposizione delle parole 
nell’espressione τραγικῶν ὁ παρὼν πόνος ὕμνων: una trasposizione di un genitivo 
prima di un sintagma nominale preceduto dall’articolo, a sua volta reggente un 
vocabolo con cui il genitivo è concordato, sembra improbabile in un poeta del V 
secolo112. Ma a nostro avviso ci sono altri elementi che, seppure non decisivi, vanno 
presi in considerazione. Uno è l’uso di ὁ παρών: la iunctura ὁ παρὼν πόνος è 
attestata in tragedia113, ma denota qualcosa che avviene o è in atto contemporanea-
mente al momento in cui si parla, mentre non risulta impiegata negli autori del V 
secolo come riferimento interno all’opera che si sta scrivendo. Anche Aristofane, 
che impiega ὁ παρών e simm. con il medesimo valore dei tragici114, non lo adopera 
invece quando vuole designare se stesso o l’opera che ha scritto: Nub. 534 ἥδ᾿ ἡ 
κωμῳδία, Vesp. 1016 ὁ ποιητής, etc. Invece, παρών adoperato in tal senso ricorre 
(generalmente non accompagnato da πόνος) in autori cristiani tardo-antichi115, 
mentre nella letteratura grammaticale ed erudita è impiegato a proposito dell’opera o 
del passo che si sta commentando116. Se dunque il nostro poeta intendeva riferirsi in 
maniera autoreferenziale al dramma che stava andando in scena, evidentemente ha 
riadattato la iunctura tragica piegandola a un significato, per così dire, ‘prosaico’, di 
cui questa sarebbe la prima attestazione. Anche l’aggettivo ὀθνεῖος (v. 22) richiede 
qualche riflessione: non è attestato nell’epica e nella lirica, ricorre per la prima volta 
in Archiloco (fr. 244 W.), poi lo si trova in Democrito (frr. 60, 80, 90 DK). Fra i 
tragici lo adopera solo Euripide, e per quanto ci risulta solo nell’Alcesti, ben quattro 
volte (532 s., 646, 810); poi entra nella prosa attica117, ma è soprattutto nella poesia 

 
110  Cf. sopra le nostre osservazioni al v. 19. 
111  Che si tratti di un uso peregrino è riconosciuto anche da Di Marco 2003, 57 n. 47, che cita come 

parallelo il ciceroniano cantoribus Euphorionis di Tusc. 3.19.45. 
112  Sommerstein in BMCR 29/3/2007, cit.: «one may pray for τῶνδ᾿ ἀπαλλαγὴν πόνων, but not for 

*τῶνδε τὴν ἀπαλλαγὴν πόνων». In effetti, un costrutto altrettanto audace, anche se non identico, 
ricorre in Lyc. Al. 688 s. Γιγάντων νῆσος ἡ μετάφρενον / θλάσασα. Tuttavia Battezzato mi 
segnala, su indicazione di Giovan Battista D’Alessio, Pind. Ol. 7.70 ὀξειᾶν ὁ γενέθλιος ἀκτίνων 
πατήρ.  

113  Aesch. PV 46 s. πόνων...τῶν νῦν παρόντων, Eur. fr. 789.2 Kann. τοὺς παρόντας...πόνους. Al 
di fuori dell’ambito tragico ricorre in App. Lib. 180.8, p. 215.29 Viereck-Roos πόνων τῶν 
παρόντων. 

114  In Av. 901 τὰ παρόντα θύματα sono le vittime che Pisetero sta offrendo; in Lys. 650 τῶν 
παρόντων πραγμάτων indica ‘la situazione presente’ di Atene; in Ach. 513 e Av. 30 οἱ παρόντες 
ἐν λόγῳ sono ‘i presenti alla discussione’, cioè gli spettatori. 

115  Evagr. HEccl. 2.10, p. 61.24 Bidez; 4.7 p. 156.27; 4.11 p. 161.14; 5.24 p. 218. 2; cf. Theodoret. 
De provid. 83.668.19 τὸν παρόντα τοῦ λόγου πόνον. 

116  ὁ παρὼν ποιητής, Σ Aesch. PV 853a, Tzetz. Arg. I Ar. Ran. vol. IV 3, p. 691.3 Koster, al. (per 
altre occorrenze di παρών negli scoli tzetziani si veda l’Index III degli Scholia in Aristophanem, 

vol. IV/4); ὁ παρὼν τραγῳδός Σ Eur. Hec. 678 (I p. 61.16 Schw.), ὁ παρὼν χορός Σ Aesch. 
Sept. 78-180 (p. 48.26 Smith) al. 

117  Pl. Prot. 316 C 8, Leg. 3.697 E 4, Epist. 7.332 a 1, Arist. EN 9.3.1165b 34, Is. De Nicostr. 18, De 

Cir. 16. 



Sugli anapesti di ‘Trag. Adesp.’ F 646a Sn.-K. 

 - 161 -

ellenistica che trova ampia diffusione118. Di per sé, dunque, non si tratta di un 
vocabolo poetico119, né lo si direbbe proprio del linguaggio quotidiano (infatti è 
assente dai comici), almeno nell’età attica: un vocabolo ‘straniero’ in tutti i sensi, 
possibilmente di origine ionica. Come spiegare la sua presenza in questo ‘inno 
tragico’? Se il nostro poeta era un comico del V-IV secolo, doveva avere in mente 
proprio l’Alcesti (o comunque Euripide, che potrebbe averlo adoperato anche in 
tragedie perdute). Se invece si tratta di un poeta ellenistico, l’uso di tale aggettivo è 
del tutto normale, alla luce delle numerose attestazioni coeve. Infine, il verbo 
ἀναλάμπω (v. 17 ἀνέλαμψεν) non è documentato in poesia prima dell’età 
ellenistica120, e anche allora non incontra particolare fortuna. In prosa, la prima 
attestazione è Xen. Cyr. 5.1.16, dove però ha il significato concreto di ‘prendere 
fuoco’, ‘accendersi’, ed è riferito alla legna121. Certo, non possiamo escludere che 
potesse figurare in testi poetici del V secolo a noi non pervenuti: ma l’impressione è 
che, rispetto alla facies linguistica complessiva, si tratti di una ‘smagliatura’ che 
sembra tradire un’epoca più recente. 

 
Alla luce di queste considerazioni, l’appartenenza del frammento al dramma 
satiresco ellenistico potrà forse apparire come una possibilità meno remota. Non 
sono però altrettanto convinto della sua attribuzione al Dafni di Sositeo. Certo, è 
forte la tentazione di far ‘quadrare il cerchio’ istituendo relazioni fra gli scarsi dati 
pervenuti dal naufragio dell’antichità, e ritenendo che questo dramma satiresco 
ellenistico coincida con quell’unico titolo di Sositeo di cui sappiamo qualcosa; ma lo 
stesso Di Marco non nasconde che si tratta di un’operazione aleatoria, per la quale ci 
si può basare solo su indizi non univoci. A parte questo, ritengo di dover fare alcune 
considerazioni. La prima riguarda il v. 1, εἰς οἶδμ᾿ ἀπολίσθοι. Questa frase contiene, 
sembra, una maledizione: ‘scivoli nell’onda’122. A chi è rivolta? Di Marco123 pensa a 
Litierse, di cui Sileno sarebbe schiavo, e che nel dramma omonimo di Sositeo 
veniva scaraventato nel Meandro da Eracle. Però οἶδμα è riferito per lo più ai flutti 
del mare, non dei fiumi124: e considerato che Litierse non abitava sul mare, 
 
118  Call. Aet. fr. 181.6 Pf., Ia. fr. 195.50 Pf., Ap. Rh. 1.869, 2.235, Leon. Tar. (immo Theocr.) AP 

7.660.4 = Theocr. epigr. 9.4 Gow; Theocr. AP 9.453.3 = 14.3 G.; 9.434.4 = 27.4 G. 
(probabilmente non autentico), dove è riferito alla poesia stessa (Μοῦσαν δ᾿ ὀθνείαν οὔτιν᾿ 
ἐφελκυσάμαν); Lyc. Al. 297, 926, 1376, 1396, Diosc. AP 7.484.4 = 27.4 G.-P. ecc. Più volte è 
riferito alla terra, nel senso di territorio (Lyc. Al. 926, 1376) o in quello concreto di terra che 
ricopre un morto (Theocr. epigr. 9.4) o da arare (Lyc. Al. 1396)  

119  Anche se Polluce 3.55 lo definisce ποιητικώτερον, ma probabilmente alla luce della sua ampia 
diffusione nella poesia ellenistica (a meno che non figurasse anche in poesie arcaiche e classiche 
non pervenute). 

120  Esiste invece ἀπολάµπω, cf. Il. 14.183 χάρις δ᾿ ἀπελάµπετο πολλή. 
121  Cf. LSJ s.v. Non prendo in considerazione [Heraclit.] Ep. 6.3, certamente spuria. 
122  Oppure, se si ipotizza ἀπολίσθοι[ς, ‘che tu possa scivolare nell’onda’. 
123  Di Marco 2003, 72 s. 
124  Pochissime le eccezioni: tra queste Hom. Il. 21.234 ὁ δ᾿ ἐπέσσυτο οἴδματι θύων, detto del fiume 

Xanto che si ingrossa per sommergere Achille. Ma si tratta di un caso eccezionale, tanto che lo 
scolio ad l. annota: τὸ δὲ οἶδμα ἀπὸ τῆς θαλάσσης μετήνεγκε, come a dire che anche per 
l’erudizione antica si trattava di un termine di per sé non adatto a un fiume. Altro esempio Lyc. 
Al. 695 s. κἀχερουσίαν ῥόχθοισι κυμαίνουσαν οἴδματος χύσιν. Ma anche questo è un fiume 
‘particolare’, l’Acheronte (peraltro Paduano 1991, ad l., intende qui οἴδματος come ‘correnti 
marine’). 



Paolo Cipolla 

 - 162 -

l’eventualità che potesse caderci era remota, il che rende poco probabile che Sileno 
glielo augurasse. Certo, se non vogliamo postulare un’accezione peregrina del 
termine, questo non costituirebbe comunque un ostacolo contro l’attribuzione al 
Litierse: se mai, un indizio a favore in meno. Ci sarebbe però un problema più serio, 
che rende difficile collocare questo momento metateatrale nell’ambito della trama: 
l’invocazione alle Muse, con cui generalmente si identificano le dee del v. 23. Un 
personaggio scenico può invocare una divinità estranea all’azione, come il più volte 
citato Sileno euripideo che all’inizio del Ciclope si rivolge a Dioniso, o come 
Eschilo ed Euripide che, nelle Rane, invocano l’aiuto dei loro dèi tutelari125 prima 
dell’agone; ma il Sileno del frammento dalle ‘dee’ si attende non un’assistenza 
generica, bensì un verdetto favorevole, chiedendo loro di non relegare al terzo posto 
un’opera bella e meritevole di vittoria. Se ne deduce che sono proprio loro a dover 
giudicare, il che sembra strano se immaginiamo che questo ‘prologo parabatico’ sia 
in realtà rivolto agli spettatori (che sono quelli che concretamente possono far 
vincere il dramma o bocciarlo). Dovremmo allora postulare che Sileno stia 
chiedendo non il successo del dramma in cui sta recitando, ma dell’ ‘inno tragico’ 
che ha appena eseguito (o di un’altro simile che sta per eseguire); in altri termini, 
della rappresentazione ‘interna’ al dramma (come suppone Battezzato), e che le 
Muse avessero un ruolo nella trama; ma nel Dafni non risulta che figurassero fra i 
personaggi126. Forse allora non erano fisicamente presenti sulla scena, e l’appello a 
loro rivolto era in realtà allusivamente diretto al pubblico e ai giudici del concorso 
(un modo di ‘parlare a nuora perché suocera intenda’)? E se il θεαί di P. 
Fackelmann fosse in realtà un banale errore per θεαταί127?  

 
125  Eschilo, iniziato eleusino, invoca Demetra (vv. 886 s.); Euripide, ‘ateo’, si rivolge a divinità tutte 

sue (892 s.: Αἰθήρ, ἐμὸν βόσκημα, καὶ γλώττης στρόφιγξ / καὶ ξύνεσι καὶ μυκτῆρες 
ὀσφραντήριοι). 

126  A dire il vero, il racconto del Servio Danielino, a proposito della ninfa amata da Dafni, così si 
esprime: Pimpleam, quam alii Thaliam dicunt. Talia è il nome di una delle nove Muse, il monte 
Pimpleo in Macedonia è la loro sede e ‘Pimplee’ è spesso usato come loro appellativo; ma non 
sappiamo quanti dettagli del racconto serviano risalgano a Sositeo e quanti ad altre fonti. Per 
Sositeo è attestato solo che la ninfa si chiamava Talia (Σ [Theocr.] 8 arg. b e v. 93), ma non è 
chiaro perché egli abbia scelto proprio questo nome. Forse entravano in gioco valenze allusive 
che ci sfuggono a causa della frammentarietà del dramma: Dafni è l’eroe della poesia bucolica, e 
fra gli attributi della musa Talia rientra, a partire da una certa epoca, anche la tutela 
dell’agricoltura (cf. Plut. Quaest. conv. 9.14.4. 744 F; Σ Ap. Rh. 3.1; Fulgent. Myth. 1.15 p. 26.8 
Helm; Mart. Cap. 1.28) e forse anche della poesia pastorale (Virgilio chiama nostra...Thalia la 
propria produzione bucolica in ecl. 6.2). Troppo poco, in ogni caso, per poter supporre che le 
Muse (non dimentichiamo che le fonti parlano invece di una ninfa, sia pure omonima di una 
Musa) figurassero tra i personaggi del dramma. 

127  Il P. Köln qui non ci soccorre, perché la parte di testo in questione manca. Se errore c’è stato, il 
passaggio di ΘΕΑΤΑΙ a ΘΕΑΙ si spiega facilmente per aplografia (AT ≈ AI); dal punto di vista 
metrico, con θεαταί si avrebbe una sequenza DS nel secondo metron (γνῶτε, θεαταί). Fra l’altro, 
in tal modo la lacuna iniziale sarebbe più breve (massimo sei sillabe), e questo confermerebbe 
indirettamente che anche al v. 21 possiamo postulare solo quattro-cinque sillabe, con tutti gli 
editori del frammento. Inoltre, il copista di P. Fackelmann non sembra essere stato 
particolarmente attento, tenuto conto che presenta diverse lezioni errate (poi corrette grazie al 
papiro di Colonia): v. 22 ἐπιγ[ (ἐπεγείρων P. Köln); 23 παρωσ con ι soprascritto a σ = παρῶσι, 
contra metrum (παρών P. Köln); forse v. 10 ἐμόν (ἑλών P. Köln); a maggior ragione gli si 
potrebbe imputare un errore di aplografia, frequentissimo e facilmente spiegabile. Che il verso 23 
contenga un appello agli spettatori è stato supposto anche da Ebert (ap. Snell – Kannicht 1981, 



Sugli anapesti di ‘Trag. Adesp.’ F 646a Sn.-K. 

 - 163 -

Un terzo problema è costituito dal riferimento agli ‘inni tragici’ del v. 23. Che 
cosa intendeva dire il poeta? Se voleva riferirsi in modo autoreferenziale al dramma 
satiresco che stava andando in scena, perché si sarebbe espresso in questi termini? Si 
potrebbe rispondere, banalmente, che σατυρικῶν (g g g h) non sarebbe entrato nel 
tetrametro anapestico128; ma il poeta avrebbe potuto usare il semplice σάτυροι (che 
è usato anche nel senso di ‘dramma satiresco’: Ar. Thesm. 157, etc.129). Se invece, 
anziché indicare direttamente l’opera col nome consueto, è ricorso a una perifrasi 
che implica le nozioni di ‘fatica’ (πόνος) e ‘canto’, anzi ‘inno’ (ὕμνων), 
evidentemente le ragioni metriche saranno state del tutto secondarie. A prescindere 
da queste, infatti, un’espressione del tipo ‘inni satireschi’ sarebbe stata alquanto 
balzana e improbabile, e decisamente stonata rispetto allo stile elevato del 
frammento: l’inno è propriamente un canto in onore delle divinità, dunque un genere 
‘alto’. Forse il poeta voleva nobilitare in tal modo il genere satiresco, e ha adoperato 
il termine ‘tragico’, come suppone Di Marco, consapevole della parentela fra 
tragedia e dramma satiresco130, e probabilmente anche del fatto che i Satiri stessi 
erano chiamati τράγοι131: ma questa spiegazione convince solo in parte. Anche 
interpretando l’aggettivo τραγικός in senso proprio, del resto, si va incontro a una 
difficoltà. Un dramma, satiresco o tragico che sia, di per sé non è un ‘inno’132; 
almeno, non lo sono i drammi conservati, che possono contenere al loro interno inni 
e altri canti cultuali ma il cui scopo complessivo non è quello di celebrare la divinità 
(che anzi viene spesso criticata e messa in discussione). Che cosa sono allora questi 
‘inni tragici’, e in che rapporto stanno con l’inno nominato al v. 4? Poter dare la 
risposta giusta ci consentirebbe forse di chiarire un po’ meglio il contesto di questi 
versi problematici e il loro significato. 

L’espressione, per la quale non ho trovato paralleli nel TLG, suona stranamente 
simile ai τραγικοί χοροί di Hdt. 5.67.5: è il noto passo in cui si parla del culto in 
onore di Adrasto praticato a Sicione, dove si onoravano i πάθεα dell’eroe, appunto, 
con ‘cori tragici’ che poi il tiranno Clistene restituì (ἀπέδωκε) a Dioniso. 
Ovviamente questi ‘cori tragici’ non saranno state tragedie, ma canti destinati a 

 
appar.), il quale leggeva θέαι (= θέᾳ) anziché θεαί, attribuendo all’espressione il senso 
‘cognoscite e conspectu’ (ibid.). Se leggessimo θεαταί, per rispettare la dieresi fra primo e 
secondo metron non potremmo più integrare <σύγ>γνωτε, ma potremmo recuperare una delle 
congetture di Luppe (τόδε] vel τάδε]), ammettendo regolarmente l’allungamento della vocale 
breve davanti a γν: g g h g τοδ�] γνῶτε, θεαταί κτλ. 

128 A meno di non voler ammettere il cd. ‘proceleusmatico’, ossia quattro brevi risultanti dalla 
successione di un longum soluto e un biceps bisillabico (o viceversa); ma si tratta di un fenomeno 
estremamente raro negli anapesti recitati, sia in tragedia che in commedia, vd. Martinelli 
1995,160 s.  

129  Inoltre, compare spesso come qualifica nei titoli dei drammi satireschi, sia nelle didascalie che 
nelle citazioni: cf. Arg. Aesch. Sept. = TrGF I, DID C 4b: δεύτερος Ἀριστίας Περσεῖ, Ταντάλῳ, 
Παλαισταῖς σατύροις τοῖς Πρατίνου <τοῦ> πατρός; Clem. Al. Strom. 1.3.24.3 Ἰοφῶν τε 
ὁμοίως <ὡς add. Schwarz> ὁ κωμικὸς ἐν Αὐλῳδοῖς σατύροις κτλ.; Ath. 10.420 A μαρτυρεῖ ... 
Λυκόφρων ὀ Χαλκιδεὺς γράψας σατύρους Μενέδημον. 

130  Cf. supra, nota 21. 
131  Cf. Aesch. F 207 R., Soph. F 314.367 R., EM p. 764.6. 
132  Bierl 1990, 388, ritiene l’espressione una sineddoche del tipo pars pro toto, che designerebbe «the 

entire literary genre of tragedy». 



Paolo Cipolla 

 - 164 -

celebrare un eroe o un dio133: dunque, in senso lato, degli ‘inni’. Sileno ha forse in 
mente qualcosa del genere? Un dato merita attenzione: al v. 18, dopo aver narrato la 
sua spensierata giovinezza al servizio di Dioniso, l’invenzione del vino e del culto 
bacchico, orgogliosamente proclama: «di tali cose fui ammaestrato a vantarmi» 
(τοιάδε κομπεῖν ἐδιδάχθην). Ammaestrato da chi? Da Dioniso stesso? Forse: ma 
sulla bocca di un personaggio scenico che proferisce un excursus metateatrale il 
verbo διδάσκω acquista ben altra risonanza, essendo, com’è noto, il termine tecnico 
che indica l’allestimento e la rappresentazione di un dramma (ma anche di un 
ditirambo), in quanto fondato sull’ammaestramento del coro e degli attori134. 
Dunque, questo Sileno ‘metateatrale’ sta non solo rievocando la propria giovinezza, 
ma anche dando un esempio concreto di ‘inno tragico’ del tipo che egli era abituato 
a eseguire, incentrato su Dioniso e sul suo culto, quando, μύστης del dio, non 
cessava mai di celebrarlo e danzare in suo onore135. Subito dopo, si lamenta di 
«essere rotolato negli inganni». Se questi ‘inganni’ sono, come sembra logico 
supporre, qualcosa di radicalmente diverso da tutto quel che precede, 
verosimilmente si tratta di qualcosa che con Dioniso non c’entra più, οὐδὲν πρὸς 
τὸν Διόνυσον. Supponiamo ora, con Battezzato, che rappresentino la finzione 
tragica in senso gorgiano: se la nostra interpretazione del v. 18 è corretta, significa 
che Sileno non si sta lamentando del πόνος di attore in quanto tale, ma piuttosto 
vuole criticare la tragedia classica fondata sulla finzione mitica contrapponendola a 
un qualcosa in cui non c’era né finzione né vizi: per l’appunto, un ‘inno tragico’ 
primitivo incentrato intorno a Dioniso. Un inno come quello menzionato al v. 4 in 
rapporto al ‘figlio di Semele’ (se è giusta l’integrazione [τέ]κ̣[ο]c) e sviluppato nei 
versi seguenti, e che troverebbe posto nella cornice del primitivo culto dionisiaco 
lontano dalla civiltà e dai suoi vizi, ma anche – possiamo aggiungere – dai crimini 
orribili di cui ridonda la tragedia, che di quei vizi, cupidigia, bramosia di potere, 
lussuria e quant’altro, sono diretta conseguenza: incesti, omicidi di consanguinei e di 
ospiti, sacrifici umani propiziatori, azioni tutte rispetto alle quali il vecchio demone 
boschereccio può ben vantarsi di essere stato sempre estraneo, πάσης κακίας 
ἀμίαντος. 

A prima vista, questa ricostruzione può apparire sconcertante. Tuttavia, alcune 
riflessioni potranno farla apparire meno inverosimile di quanto non sembri. 
Sappiamo bene da Aristotele che la tragedia nacque ἀπὸ τῶν ἐξαρχόντων τὸν 
διθύραμβον, e che prima di acquisire la sua forma definitiva passò attraverso una 
fase ‘satiresca’136. Beninteso, quando Aristotele scriveva così, non intendeva 

 
133  Per la precisione, Erodoto sembra avvertire come un’anomalia il fatto che questi cori ‘tragici’ 

fossero destinati a un eroe anziché a Dioniso: τά τε δὴ ἄλλα οἱ Σικυώνιοι ἐτίμων τὸν Ἄδρηστον 
καὶ δὴ πρὸς τὰ πάθεα αὐτοῦ τραγικοῖσι χοροῖσι ἐγέραιρον, τὸν μὲν Διόνυσον οὐ τιμῶντες, 
τὸν δὲ Ἄδρηστον, e aggiungendo che Clistene li ‘restituì’ a Dioniso lascia intendere che questi 
era il legittimo destinatario. 

134  Infatti Parsons (ap. Kramer 1979, 12) non escludeva che il verbo potesse avere precisamente tale 
significato, e che il personaggio intendesse riferirsi a «das Einstudieren seiner Rolle für eine 
Komödie». 

135  V. 15 ]σος ὁ μύστης οὔποτε λήγων ἐπὶ Βάκχῳ ...: non sappiamo che cosa venisse dopo, ma si 
sarà trattato verosimilmente di un verbo che indica la danza, il baccano dionisiaco o qualche altro 
aspetto del culto del dio. 

136  Poet. 4.5.1449a 11; 4.7.1449a 20-4. 



Sugli anapesti di ‘Trag. Adesp.’ F 646a Sn.-K. 

 - 165 -

probabilmente riferirsi a una tragedia eseguita da satiri, né noi abbiamo elementi per 
affermare che ce ne siano mai state. Ma il passo aristotelico poteva anche essere 
interpretato proprio in tal senso, ed è precisamente quel che è accaduto, tanto fra gli 
eruditi antichi quanto fra i moderni. Già Pausania Atticista, attingendo al 
peripatetico Cameleonte, interpretava σατυρικόν non come una fase o modo di 
essere della tragedia, ma un genere drammatico autonomo a essa preesistente137. 
L’Etymologicum Magnum, riportando una delle possibili etimologie della parola 
τραγῳδία, afferma esplicitamente (p. 764.6 Gaisford): ὅτι τὰ πολλὰ οἱ χοροὶ ἐκ 
Σατύρων συνίσταντο, οὓς ἐκάλουν τράγους, σκώπτοντες, ἢ διὰ τὴν τοῦ 
σώματος δασύτητα, ἢ διὰ τὴν περὶ τὰ ἀφροδίσια σπουδήν· τοιοῦτον γὰρ τὸ 
ζῷον. Un legame fra satiri e tragedia primitiva sembra di poter cogliere, sebbene 
indirettamente, anche nelle notizie su Arione di Metimna138, a cui si attribuisce 
l’invenzione del τραγικός τρόπος e l’introduzione nelle proprie composizioni di 
‘satiri che pronunciavano parole in metro’, σατύρους ἔμμετρα λέγοντας. E, a 
conferma del fatto che a tale legame si pensava già prima di Aristotele, Platone, in 
Crat. 408 C, dove si parla di Pan (considerato equivalente a logos perché il discorso 
‘significa tutto’), contrappone le due nature del dio giocando sull’ambivalenza 
dell’aggettivo τραγικός: quella vera, dalla pelle liscia, che abita fra gli dei, e quella 
‘falsa’, irsuta e ‘tragica/caprina’, che abita fra gli uomini, d’onde hanno origine tutte 
le ‘menzogne’ che caratterizzano i miti e la finzione tragica139. 

Anche alcuni studiosi moderni credono all’esistenza di un satyrikòn preletterario, 
dai tratti intermedi fra tragedia e dramma satiresco, che poi si sarebbe differenziato 
in tempi diversi nei due generi a noi noti. Pohlenz140, in particolare, ipotizzava 
l’esistenza di una tesi ‘alessandrina’, che considerava il dramma satiresco 
un’invenzione originale di Pratina di Fliunte, contrapposta alla tesi peripatetica del 
satyrikòn: un celebre epitafio fittizio di Dioscoride per Sofocle (AP 7.37 = 22 G.-P.), 
dove a parlare è la statua di un satiro posta sulla tomba del poeta, è stato letto come 
una trasposizione poetica della tesi peripatetica, contaminata però con quella 
alessandrina141. In esso il satiro, che ricorda di essere originario di Fliunte (patria di 
Pratina), elogia Sofocle per avergli fatto abbandonare la rozzezza primitiva 
 
137  Paus. Att. ο 32 (= Suda ο 806): τὸ πρόσθεν εἰς τὸν ∆ιόνυσον γράφοντες τούτοις ἠγωνίζοντο, ἅπερ 

καὶ Σατυρικὰ ἐλέγετο· ὕστερον δὲ µεταβάντες εἰς τὸ τραγῳδίας γράφειν κατὰ µικρὸν εἰς µύθους 
καὶ ἱστορίας ἐτράπησαν, µηκέτι τοῦ ∆ιονύσου µνηµονεύοντες· ὅθεν τοῦτο καὶ ἐπεφώνησαν. καὶ 
Χαµαιλέων ἐν τῷ περὶ Θέσπιδος τὰ παραπλήσια ἱστορεῖ. 

138  Sud. α 3886  Ἀρίων, Μηθυµναῖος (...) λέγεται καὶ τραγικοῦ τρόπου εὑρετὴς γενέσθαι καὶ πρῶτος 
χορὸν στῆσαι καὶ διθύραµβον ᾆσαι καὶ ὀνοµάσαι τὸ ᾀδόµενον ὑπὸ τοῦ χοροῦ καὶ Σατύρους 
εἰσενεγκεῖν ἔµµετρα λέγοντας. Certamente qui non si dice esplicitamente che questi satiri 
figurassero negli stessi componimenti caratterizzati dalla ‘maniera tragica’ (qualunque cosa 
significhi), ma la cosa sembra quantomeno verosimile. Secondo il commento di Giovanni 
Logoteta ad Ermogene (p. 150 Rabe = TrGF 1 T 9), Arione avrebbe inventato la tragedia tout 

court, e la notizia si fonderebbe su un passo delle elegie di Solone, non identificabile tra i 
frammenti a noi noti. In ogni caso, anche se per noi è evidente che Arione non ebbe mai a che fare 
con la tragedia propriamente detta, in questa sede conta il fatto che dovettero esistere degli eruditi 
antichi che credevano a una simile relazione.  

139  Cf. A.W. Pickard-Cambridge, DTC 137.  
140  Pohlenz 1965, 484; Cf. anche Rossi 1972, 281; Rossi 1991, 13 e 15. 
141  Pohlenz 1965, cit.; inoltre Gow – Page ad l.; Sutton 1973, 173-6; Napolitano 1979, 71 n. 31; 

secondo Martino 1998, 11 s., l’epigramma riguarda l’arte drammatica di Sofocle nel suo 
complesso. Cf. inoltre Di Marco 2003, 59, che accosta l’epigramma al nostro frammento. 



Paolo Cipolla 

 - 166 -

rivestendolo d’oro e di porpora142, e tiene in mano una maschera tragica femminile. 
Su tale interpretazione dell’epigramma sono stati sollevati dei dubbi143, che 
personalmente condivido; non essendo questa la sede per parlarne, mi limito a dire 
che, anche se l’idea di una ‘tesi alessandrina’ sul dramma satiresco va presa con 
maggior cautela, rimane notevole il fatto che un satiro sia stato scelto come 
portavoce dell’elogio di un poeta tragico. Se è vero infatti che tale elogio riguarda in 
primo luogo la produzione satiresca di Sofocle, il poeta comunque non ha voluto 
esimersi dal tributare un omaggio anche ai capolavori dell’arte tragica del poeta. 

A questo punto, non dovrebbe sorprendere che un poeta ellenistico abbia voluto 
portare sulla scena il problema del rapporto fra dionisiaco e non-dionisiaco nel 
dramma, scegliendo come portavoce un Sileno ‘mistico’. L’impressione è che il 
poeta, in ossequio al gusto alessandrino per il primitivo, abbia voluto magicamente 
rievocare, con questi ‘inni tragici’ così arcaizzanti, l’atmosfera dei primi esperimenti 
teatrali, tutti incentrati su Dioniso, sul suo culto e le sue prerogative. Il nostro Sileno 
sarebbe dunque un’icona del teatro stesso, incarnazione degli elementi dionisiaci e 
‘satireschi’ che contraddistinguevano il dramma primitivo, e che l’erudizione antica 
interpretò come presenze sceniche concrete. Il frammento sarebbe dunque tratto da 
un dramma satiresco ellenistico, ma un dramma sui generis: una ricreazione erudita 
del primitivo (ipotetico) satyrikòn dionisiaco, quando tragedia e dramma satiresco 
non si erano ancora differenziati, condita da contaminazioni ‘parabatiche’ in 
ossequio allo sperimentalismo moderno; le quali tuttavia, a questo punto, potrebbero 
essere interpretate anche come un recupero di una dimensione arcaica dell’evento 
teatrale in cui non vi era ancora un netto spartiacque tra pubblico e spettatori. Si 
pensi agli σκώμματα itineranti in uso nei Χόες e al carro di Tespi144, e al fatto che, 
in fondo, la stessa parabasi comica costituiva in origine il nucleo più antico della 
commedia145. E, a questo punto, si sarebbe tentati di ravvisare nell’εἰς οἶδμ᾿ 
ἀπολίσθοι del v. 1 un vago riferimento alla celebre vicenda di Arione, che come 
sappiamo dal celebre racconto erodoteo146, tornando a Corinto da un viaggio in Italia 
fu costretto a gettarsi in mare dai marinai, che volevano così impadronirsi delle sue 
ricchezze. Ora, che la maledizione riguardasse direttamente il poeta di Metimna 
sembrerebbe estremamente improbabile: forse Sileno, mentre augurava a un suo 
avversario (o un avversario dell’autore) di finire in mare, intendeva allusivamente 
(in maniera tipicamente alessandrina) porlo, per motivi che ci sfuggono, sullo stesso 
piano di Arione? 

Chiaramente lo stato lacunoso del testo non permette, allo stato attuale, di fornire 
risposte univoche. Al di là di queste ultime nostre ipotesi – di sicuro non meno 
aleatorie di quelle degli altri studiosi, e forse anche più di esse –, ci premeva 

 
142  Cf. in part. vv. 3-5 ὅς (sc. Σοφοκλῆς) µε τὸν ἐκ Φλιοῦντος, ἔτι τρίβολον πατέοντα, / πρίνινον ἐς 

χρύσεον σχῆµα µεθηρµόσατο / καὶ λεπτὴν ἐνέδυσεν ἁλουργίδα. 
143  Cf. Fortuna 1993, 248; considerazioni riprese in Galan Vioque 2001, comm. ad l. Inoltre Di 

Castri 1995 (l’epitafio per Sofocle celebrerebbe l’adeguamento stilistico del dramma satiresco alla 
tragedia); Fantuzzi 2007.  

144  Cf. Phot. Lex. s.v. τὰ ἐκ τῶν ἁμαξῶν, Harpocr. s.v. πομπεία καὶ πομπεύειν; Gould – Lewis, 
DFA 12 s.; Hor. ars 275 s. ignotum tragicae genus invenisse Camenae / dicitur et plaustris vexisse 
poemata Thespis. 

145  Cf. Wilamowitz 1914, 3; Kranz 1933, 25; Kranz 1949, 1126, 54 ss. Contra Sifakis 1971, 20-2. 
146  Hdt. 1.24. 



Sugli anapesti di ‘Trag. Adesp.’ F 646a Sn.-K. 

 - 167 -

comunque dimostrare che l’attribuzione a un dramma satiresco ellenistico, benché 
non risolva tutti i problemi e non sia fondata su argomenti risolutivi, appare per 
molti aspetti preferibile in quanto offre una spiegazione plausibile di molte delle 
peculiarità di questo frammento. Se siamo riusciti o meno nel nostro intento, ἁμέραι 
ἐπίλοιποι μάρτυρες σοφώτατοι. 

 
Università di Catania  Paolo Cipolla 

 

 

RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI 
 

Bakola 2010 
E. Bakola, Cratinus and the Art of Comedy, Oxford-New York 2010. 
 
Bain 1975 
D. Bain, Audience Address in Greek Tragedy, CQ 69, 1975, 23. 
 
Barbieri 2002 
A. Barbieri, In margine ad Astydam. fr. 4 Sn.-K., Eikasmòs 13, 2002, 121-32. 
 
Battezzato 2006  
L. Battezzato, La fatica dei canti: tragedia, commedia e dramma satiresco nel frammento 

adespoto 646a TrGF, in Komodotragodia. Intersezioni del tragico e del comico nel teatro 

del V sec. a.C., a cura di E. Medda – M.S. Mirto – M.P. Pattoni, Pisa 2006, 19-68. 
 
Bierl 1990  
A.F.H. Bierl, Dionysus, Wine and Tragic Poetry: a Metatheatrical Reading of P. Köln VI 

242 a = TrGF II 646 a, GRBS 31/4, 1990, 353-91. 
 
Bierl 1991 
A.F.H. Bierl, Dionysos und die griechische Tragödie, Tübingen 1991. 
 
Browning 1963 
R. Browning, A Byzantine Treatise on Tragedy, in ΓΕΡΑΣ. Studies Presented to George 

Thomson on the Occasion of his 60th Birthday, ed. by L. Varcl – R.F. Willets, Prague 1963, 
67-81. 
 
Capps 1906 
E. Capps, The Roman Fragments of Athenian Comic Didascaliae, ClPh 1, 1906, 201-20. 
 
Cavallo 2008 
G. Cavallo (ed.), Hellenistic Bookhands, Berlin-New York 2008. 
 
Cipolla 2000 
P. Cipolla, La datazione del dramma satiresco Ἀγήν, Eikasmós 11, 2000, 135-54. 
 
Cipolla 2003 
P. Cipolla, Poeti minori del dramma satiresco, Amsterdam 2003. 
 
Cipolla 2009 
P. Cipolla, Due testimonia relativi a Pratina di Fliunte (Dioscoride, AP 7.707; Pap. Petrie 

2.49(B).20-24), in Tragico e Comico nel dramma attico e oltre: Intersezioni e sviluppi 



Paolo Cipolla 

 - 168 -

parateatrali (Cagliari, 4-5 febbraio 2009), a cura di P. Mureddu – G.F. Nieddu – S. Novelli, 
Amsterdam 2009, 51-75. 
 
Conrad 1997 
G. Conrad, Der Silen, Diss. Bochum 1996, Trier 1997. 
 
Costantinides 1969 
E. Costantinides, Timocles’ ‘Ikarioi Satyroi’: a Reconsideration, TAPhA 100, 1969, 49-61. 
 
D’Alessio 2007 
G.B. D’Alessio, ἢν ἰδού, Ecce  Satyri  (Pratina,  PMG  708  = TrGF  4  F  3). Alcune 

considerazioni  sull’uso  della  deissi  nel  testi  lirici  e  teatrali, in Dalla lirica corale alla 

poesia drammatica. Forme e funzioni del canto corale nella tragedia e nella commedia 

greca, a cura di F. Perusino – M. Colantonio, Pisa 2007, 95-128. 
 
Di Castri 1995 
M.B. Di Castri, Tra sfoggio erudito e fantasia descrittiva: un profilo letterario di 

Dioscoride epigrammatista (I), A&R n.s. 40, 4, 1995, 173-96. 
 
Di Marco 2003 
M. Di Marco, Poetica e metateatro in un dramma satiresco di età ellenistica, in Teatro 

greco postclassico e teatro latino. Teorie e prassi drammatica, a cura di A. Martina, Roma 
2003, 41-74. 
 
Dodds 1960  
Euripides Bacchae, ed. with Introd. and Comm. by E.R. Dodds, Oxford 19602. 
 
Fantuzzi 2007 
M. Fantuzzi, Dioscoride e la storia del teatro, in La cultura letteraria ellenistica. Persistenza, 

innovazione, trasmissione, a cura di R. Pretagostini – E. Dettori, Roma 2007, 105-23. 
 
Fortuna 1993 
S. Fortuna, Sofocle, Sositeo, il dramma satiresco (Dioscoride, AP VII 37 e 707), 
Aevum(ant) 6, 1993, 237-49. 
 
Gaisford 1810 
T. Gaisford, Hephaestionis Alexandrini Enchiridion [...], Oxonii 1810. 
 
Galan Vioque 2001 
Dioscórides, Epigramas, Intr., ed. crítica, trad. y comentario filológico par G. Galan 
Vioque, Huelva 2001. 
 
Gallo 1992 
I. Gallo, Il dramma satiresco posteuripideo: trasformazione e declino, Dioniso 61, 1991, 
151-68 (= Ricerche sul teatro greco, Napoli 1992, 107-23, da cui si cita). 
 
Gentili – Lomiento 2003  
B. Gentili – L. Lomiento, Metrica e ritmica. Storia delle forme poetiche nella Grecia antica, 
Milano 2003. 
 
Griffith 1977  
M. Griffith, The Authenticity of ‘Prometheus Bound’, Cambridge 1977. 
 
GS   
Das griechische Satyrspiel, hrsg. von R. Krumeich – N. Pechstein – B. Seidensticker, 
Darmstadt 1999. 
 



Sugli anapesti di ‘Trag. Adesp.’ F 646a Sn.-K. 

 - 169 -

Gunther 1999 
T. Gunther, in GS, 623. 
 
Handley 1982 
E.W. Handley, POxy 2806: a Fragment of Cratinus?, BICS 29, 1982, 109-17. 
 
Hedreen 2007 
G. Hedreen, in The Origins of Theater in Ancient Greece and Beyond, ed. by E. Csapo – M. 
Miller, Cambridge 2007, 183 ss. 
 
Hemsterhuis 1744 
T. Hemsterhuis, Aristophanis comoedia Plutus [...], Harlingae 1744. 
 
Hubbard 1991  
Th.K. Hubbard, Recitative Anapests and the Authenticity of ‘Prometheus Bound’, AJPH 
112, 1991, 439-60. 
 
Hutchinson 1989  
G. Hutchinson, rec. a M. Gronewald (et al.), P. Köln VI, Opladen 1987, CR n.s. 39, 1989, 356-8. 
 
Jacoby 1919 
F. Jacoby, in RE X 2, 1919, s.v. Kallikles (3), 1635 s. 
 
Kaimio 2001 
M. Kaimio (et al.), Metatheatricality in the Greek Satyr-Play, Arctos 35, 2001, 35-78. 
 
Kannicht 1981  
Vd. Snell – Kannicht 1981. 
 
Kannicht 1991  
R. Kannicht (ed.), Musa Tragica. Die griechische Tragödie von Thespis bis Ezechiel. 

Ausgewählte Zeugnisse und Fragmente griechisch und deutsch, Göttingen 1991. 
 
Kannicht 2004 
Tragicorum Graecorum Fragmenta V. Euripides, ed. R. Kannicht, Göttingen 2004. 
 
Kassel – Austin, PCG 
Poetae comici Graeci (PCG), ed. R. Kassel – C. Austin, I-VIII, Berlin-New York 1983-. 
 
Körte 1936 
A. Körte, in RE VI A 1, 1936, s.v. Timokles (3), 1260-2. 
 
Kramer 1979 
B. Kramer, Zwei literarische Papyrusfragmente aus der Sammlung Fackelmann, ZPE 34, 
1979, 1-18. 
 
Kranz 1933 
W. Kranz, Stasimon. Untersuchungen zu Form und Inhalt der griechischen Tragödie, Berlin 1933. 
 
Kranz 1949 
W. Kranz, in RE XVIII 2, 1949, s.v. Parabasis, col. 1126. 
 
Kruschwitz 1999 
P. Kruschwitz – L. Lehmann – J. Schloemann, Fragmenta adespota satyrica, in GS, 632-42. 
 



Paolo Cipolla 

 - 170 -

Lloyd-Jones 1979  
H. Lloyd-Jones, The Anapaestic Tetrameters from the Fackelmann Collection, ZPE 36, 
1979, 22. 
 
Luppe 1988 
W. Luppe,  Zu den Kölner anapästichen Tetrametern, ZPE 72, 1988, 35 s. 
 
Luppe 1988b 
W. Luppe, ΠΕΡΙ ΥΩΝ ΠΟΙΗCΕΩC, ZPE 72, 1988, 37 s. 
 
Maresch 1987  
K. Maresch, 242. Anthologie. Anapästische Tetrameter (= TrGF II fr. 646a) und Hexameter 

(Hymnus an Aphrodite), in M. Gronewald (et al.), Kölner Papyri VI (Papyrologica 
Coloniensia VII), Opladen 1987, 26-51. 
 
Martina 2003 
Teatro greco postclassico e teatro latino. Teorie e prassi drammatica, a cura di A. Martina, 
Roma 2003. 
 
Martinelli 1995 
M.C. M., Gli strumenti del poeta, Bologna 1995. 
 
Martino 1998 
G. Martino, Sofocle, gli abiti di porpora, il dramma satiresco e la nuova maniera timoclea, 

SIFC 16, 1998, 8-16. 
 
Meineke 1839 
A. Meineke, Historia critica comicorum Graecorum, in Id., Fragmenta comicorum 

Graecorum, I, Berolini 1839, 415. 
 
Napolitano 1979 
F. Napolitano, Il teatro di Sositeo, RAAN 54, 1979, 65-92. 
 
Napolitano 2000 
M. Napolitano, Note all’iporchema di Pratina, in Synaulía. Cultura musicale in Grecia e 

contatti mediterranei, a cura di A.C. Cassio – D. Musti – L.E. Rossi (AION – sez. filol.-lett. 
– Quaderni 5), Napoli 2000, 111-55. 
 
Paduano 1991 
Licofrone, ‘Alessandra’, a cura di M. Fusillo – A. Hurst – G. Paduano, Milano 1991. 
 
Parker 1958 
L. Parker, Some Observations on the Incidence of Word-End in Anapestic Paroemiacs and 

its Application to Textual Questions, CQ 8, 1-2, 1958, 82-9. 
 
Perusino 1993 
F. Perusino, Anonimo (Michele Psello?). La tragedia greca, edizione critica traduzione e 
commento di F. Perusino, Urbino 1993. 
 
Pohlenz 1927 
M. Pohlenz, Das Satyrspiel und Pratinas von Phleius, in Kleine Schriften II, Hildesheim 
1965, 473-96 (= NGG 1927, 298-321). 
 
Pretagostini 2003 
R. Pretagostini, La rappresentazione dell’Ἀγήν e la nuova drammaturgia, in Martina 2003, 
161-75. 
 



Sugli anapesti di ‘Trag. Adesp.’ F 646a Sn.-K. 

 - 171 -

Rau 1967 
P. Rau, Paratragodia, München 1967. 
 
Rossi 1972 
L.E. Rossi, Il dramma satiresco attico. Forma, fortuna e funzione di un genere letterario 

antico, DialArch 6, 1972, 281.  
 
Rossi 1991 
L.E. Rossi, Il dramma satiresco, Dioniso 61, 2, 1991, 11-24. 
 
Schloemann 1999 
J. Schloemann, in GS, 84 ss. 
 
Sbardella 2003 
L. Sbardella, La megalomania di Arpalo e la scena dell’Ἀγήν. Una proposta di 

emendamento al testo di TrGF Python fr. 1,2 Snell, in Martina 2003, 177-90. 
 
Scheurer 1999 
S. Scheurer, in GS, 259. 
 
Seaford 1977/78 
R. Seaford, The ‘Hyporchema’ of Pratinas, Maia n.s. 29/30, 1977/78, 81-94. 
 
Sifakis 1971 
G.M. Sifakis, Parabasis and Animal Choruses. A Contribution to the History of Attic 

Comedy, London 1971. 
 
Snell 1964 
B. Snell, Scenes from Greek Drama, Berkeley-Los Angeles 1964, 99-138 (= Szenen aus 

griechischen Dramen, Berlin 1971, 104-37). 
 
Snell 1981 
Vd. Snell – Kannicht 1981. 
 
Snell – Kannicht 1981 
Tragicorum Graecorum Fragmenta, II, Adespota, edd. B. Snell – R. Kannicht, Göttingen 1981. 
 
Steffen 1951 
V. Steffen, De Lycophronis Menedemo, Charisteria Thaddaeo Sinko oblata, Varsaviae-
Wratislaviae 1951, 331-7. 
 
Storey 2005 
I.C. Storey, But Comedy has Satyrs too, in Satyr Drama. Tragedy at Play, ed. G.W.M. 
Harrison, Swansea 2005, 201-18. 
 
Sutton 1973 
D.F. Sutton, Two Epigrams of Dioscurides, RSC 21, 1973, 173-6. 
 
Sutton 1980 
D.F. Sutton, The Greek Satyr Play, Meisenheim am Glan 1980. 
 
Taplin 1993 
O. Taplin, Comic Angels and Other Approaches to Greek Drama Through Vase-Painting, 
Oxford 1993. 
 
Totaro 2000 
P. Totaro, Le seconde parabasi di Aristofane, Stuttgart-Weimar 20002. 
 



Paolo Cipolla 

 - 172 -

van Rooy 1966 
C.A. van Rooy, Studies in Classical Satire, Leiden 1966, 127-33. 
 
Wagner 1905 
T. Wagner, Symbolarum ad comicorum Graecorum historiam criticam capita quattuor, 
diss. Lipsiae 1905. 
 
White 1912 
J. White, The Verse of Greek Comedy, London 1912. 
 
Wikarjak 1948/49 
I. Wikarjak, De Menedemo a Lycophrone in fabula satyrica irriso, Eos 43, 1, 1948/49, 127-37. 
 
Wilamowitz 1889 
U. von Wilamowitz, Commentariolum grammaticum, IV, 1889, 23 (= Kleine Schriften, IV, 
Berlin 1962, 688-92). 
 
Wilamowitz 1914 
U. von Wilamowitz, Aischylos, Interpretationen, Berlin 1914. 
 
Zimmermann 1986 
B. Zimmermann, Überlegungen zum sogenannten Pratinas-fragment, MH 43, 1986, 145-54. 
 
 
Abstract: Trag. Adesp. F 646a Sn.-K., a text in anapaestic tetrameters preserved by two Hellenistic 
papyri, has been puzzling scholars since its first publication in 1979. It almost certainly comes from a 
theatrical play, and in 1987 the publication of P. Köln 242 has clearly shown that it consists of a 
speech wholly delivered by a single character (most probably Silenus); but neither the age nor the 
genre to which it belongs can be firmly determined. Scholars have assigned it either to a Hellenistic 
satyr play or to a fifth century ‘satyr-comedy’ like Cratinus’ Dionysalexandros. This paper attempts 
to support with new arguments the satyr play hypothesis, by showing through detailed analysis that 
the fragment sounds like Hellenistic cross-genre imitation of the past more than paratragedy such as 
found in classical comedies. Silenus’ complaint about his fall from primitive happiness and 
innocence into present ‘forced’ trickery might be interpreted as a metatheatrical transposition of the 
«Nothing to do with Dionysos», i.e. a reflection on the evolution and progressive departing of theatre 
from its Dionysiac origin. 
 
Keywords: adespota, Dionysos, metatheatrical, satyr-play, Silenus. 



Lexis 29.2011 

The Platonic Socrates and the ‘Science of Nature’: 

a Parallel Reading of the Apology and the Phaedo 
 

 

1. Introduction 
 
Among Plato’s writings, a serious divergence seems to oppose two specific textual 
segments: Socrates’ defense against the ‘first accusations’ in the Apology (18a7-
20e3) and his ‘autobiography’ in the Phaedo (96a6-99c9). In the Apology, Socrates 
appears to deny, at first sight, that he ever had any involvement with what may be 
called the ‘science of nature’, or ‘physics’. Socrates’ tale in the Phaedo sounds alto-
gether different: in his youth, he had made some serious attempts to practice this 
science, and then had desisted thoroughly. By taking into account Aristophanes’ 
portrait of Socrates as an omniscient sophos and thus as a ‘scientist’, the contrast 
grows even bitter: since this Socratic portrait is as resolutely constructed in the 
Clouds as it is rejected in the Apology, either Socrates did get involved in ‘physics’ 
(somehow, sometime), and the Apology includes a lie, or he did not, and the Phaedo 
includes a relate which is as much an invention as the Clouds

1. According to a stan-
dard view, both the Clouds and the Phaedo may hold more than a grain of truth, 
while the denial of the Apology does not deserve too much attention: it is just a by-
product of Socrates’ usual irony, it is merely instrumental to Socrates’ defense, or it 
only adds a negligible detail to the Platonic portrait of Socrates2. Or it is just an an-
ticipation of what the Phaedo will explain more exhaustively3. 

But which Socrates? Both the Apology and the Phaedo can be read, with all due 
precautions, as historical documents of sorts: certainly not factual reports, yet (more 
or less) reliable depictions of what only a man like Socrates might have said or done, 
obviously in Plato’s opinion; in this case, what is at stake is the historical truth of 
Socrates ‘scientific’ experiences. A second approach consists in using these texts in 
order to discriminate between the different roles Socrates is called to play within 
Plato’s philosophical elaboration: a master, a model, a mouthpiece, an antagonist of 
the author, and so on; in this case, Socrates’ involvement with ‘physics’ (or lack of 
it) needs to be read as a cipher of Plato’s own, possibly evolving, philosophical ap-
preciation of the ‘science of nature’. A third approach consists in considering ‘So-
crates’ as a purely literary persona, an actant in the overall narrative which unfolds 

 
1  For a recent restatement of this traditional dilemma, see e.g. Zuckert 2009, 182 n. 4: «[In the 

Phaedo,] Plato’s Socrates seems to acknowledge what he is at pains to deny in the Apology – 
namely, that there is a basis for Aristophanes’ depiction of a philosopher named Socrates as a stu-
dent of nature in his Clouds».  

2  Among others, see respectively Burnet 1926, 82 (with the critical remarks by Stokes 1997, 108); 
Cerri 2003, 51; and Guthrie 1971, 103 on Socrates’ apparent denial at Ap. 19c that he ever prac-
tised ‘physics’: «It is reasonable to claim that these words of Socrates cannot annihilate all the 
rest». For Morrison 2006, 103, the contradiction opposes the Apology and the Clouds, while the 
Phaedo may reconcile both portraits. 

3  Cf. Rowe 2007, 102: «Socrates of course claims in the Apology, with his human jurors as au-
dience, that he knows nothing about physics at all (19c)... he repeats the same claim in the Phae-

do, albeit in a different form.»  
 



Stefano Jedrkiewicz 

 - 174 - 

along Plato’s dialogues: in this case, Socrates’ attitude towards περὶ φύσεως 
ἱστορία is to be considered as the result of a textual strategy aimed at creating an ab-
solutely exceptional character. 

Following the latter approach, the present essay argues that the sections of the  
Apology and the Phaedo describing Socrates’ position in respect of ‘physics’ are to-
gether apt to produce a single, well-articulated, wholly homogeneous representation. 
A parallel close reading of the relevant passages may not only dissolve some appar-
ent ‘contradictions’: it may also bring to the light a mutual cooperation. These texts 
obey one same authorial intention. Far from endangering the overall consistency of 
the Platonic Socrates, they indeed support and clarify each other. What they pro-
duce, to employ an image which is given some relevance in the Phaedo (100a5, 
101d5), is not a diaphonein but a symphonein. 

There is no need here to raise such intricate questions as the internal stratification 
of the Platonic corpus or the evolution of Plato’s thought. Even the possibly unprob-
lematic assumption that the Apology is chronologically prior to the Phaedo is not re-
ally indispensable to the present reading. As for the ‘real’ Socrates, he must remain 
out of the picture, although even the following strictly textual discussion may indi-
rectly contribute to his identification. 

 
2. Apology, 18a7-20e3: what Socrates really denies 
 
2.1.  
 
One of the first defensive moves made by Socrates in the Platonic Apology consists 
in denouncing the slander that has been directed against him since years. A large 
part of the public opinion, by now, identifies Socrates as a sophos aner, one among 
those habitual debaters of extravagant questions who are a current feature of the 
Athenian life. This kind of sophia, the capacity to investigate all things that are both 
‘aloft’ and under the earth (τά τε μετέωρα φροντιστὴς καὶ τὰ ὑπὸ γῆς πάντα 
ἀνεζητηκὼς: 18b7 f.)4, also implies the ability to turn the worse into the better 
speech (καὶ τὸν ἥττω λόγον κρείττω ποιῶν: 18b6-c1 = 19b5-c1), which is a most 
suspicious one: common opinion has it that such studies imply an effective disregard 
for the gods (19c2 f.).  

Socrates explains that this is just an equivocation (18a6-e4). Everything was 
started long ago by some well-known comic authors, who introduced a patently ab-
surd Socrates in their plays5. The appearance of such a ridiculous, yet obviously fic-
titious, character was exploited by some anonymous slanderers who spread around 
their malevolent allegations against the real man. Gradually, even people in good 

 
4  On this couple, see Burnet 1926, 75; Brancacci 1997, 308 and n. 5 f. According to Taylor 1911, 

137 f. and Burnet 1926, 76 f., the word φροντιστής (18b7) directly points to Aristophanes’ comic 
terminology (cf. Aristoph. Nub. 94). The textual construction τά ... μετέωρα φροντιστής is un-
usual: see Stokes 1997, 104 f., supporting the excision of φροντιστὴς proposed by Bamberg; 
Heitsch 2002, 61 n. 50.  

5  This is one of the very few surely historical data likely to be reproduced in the Apology: cf. Patzer 
1994 for the treatment of Socrates in Attic comedy. 



The Platonic Socrates and the ‘Science of Nature’ 

 - 175 - 

faith became persuaded in increasing numbers6. Socrates, therefore, is now facing an 
impossible situation: a huge amount of damning public rumors, but not a single in-
dividual accuser. Having nobody to address, he has nobody to refute (18d5, d7): he 
is reduced to fighting with a shadow (18d6). When he challenges the jury to produce 
just one single witness in support of the ‘first accusations’ (19d1-7), he does more 
than playing «a trick of the trade»7: he is in fact stressing that the Athenian public 
communication system has been working against him in a most perverse way8. Ano-
nymous calumny, he declares in other words, could be successful only because it 
circulated within an extra-dialogical environment. No dialogue, no truth. 

In order to defend himself, Socrates, for the moment, omits any reference to his 
opinions (he comes back to the specific issue of his θεοὺς νομίζειν only when dis-
cussing the ‘second’, or formal, accusations: 26b9-28a1) and concentrates on his ac-
tivities, his pragma

9. In the terms he lends to his accusers, he «willfully produces 
damage (ἀδικεῖ) and makes a public nuisance of himself (περιεργάζεται) by re-
searching what is under the earth and in the sky, and by giving victory to the worse 
discourse against the better one; he also teaches all such things to others» (19b4-
c1)10. Socrates’ awful reputation is described in terms which are conveniently up-
lifted from Aristophanes’ Clouds

11
. To take that comedy as an hypotext is likely to 

produce a powerful defensive implication: the ‘first accusations’ against Socrates are 
just as serious and reliable as the fiction upon which they ultimately rely. The popu-
lar vision of Socrates as a sophos aner is entitled to the same degree of truth of a 
comic play: that is, none.  

This is not to mean that such a popular vision has no consistency at all. Indeed, 
Socrates denial has a double aim. It invests the assimilation of the real Socrates to 
the fictitious buffoon who is given the same name by the comic authors. At the same 
time, it also invests the assimilation of the living Socrates to all those living individ-
uals who purport to devote themselves to learning. Socrates is at once denying that 
he behaves as the fictitious ‘scientists’ of comedy and as the real ‘scientists’ of con-
temporary Athens. 

 

 
6  The whole process thus develops in some successive phases: cf. Archer-Hind 1894, 89 n. 2; Tay-

lor 1911, 158 n. 2; Burnet 1926, 75; de Strycker – Slings 1994, 256, 259. In any case, Socrates’ 
reconstruction (18b1-e4) gives the comic authors as the initiators of the whole process, yet puts all 
the blame on the anonymous initial slanderers only. 

7  In the words of Burnet 1926, 83, who refers to Andoc. 1.37, 69; Demosth. 47.44, 50.3. Cf. Stokes 
1997, 109: «a disreputable orator’s device». 

8  Socrates has already stressed that he is being accused «in the absence of any defender» (ἐρήμην 
18c7): cf. Stokes 1997, 105. 

9  Ap. 20c4-8 (cf. πρᾶγμα, c5; πραγματευομένου, c7; ἔπραττες, c8). Cf. Pucci 1961, 318; de 
Strycker – Slings, 50 f. 

10  This translation makes the most of the remarks by de Strycker – Slings 1994, 50 f.: by themselves, 
all such (presumed) speculations are no crime (it is up to the formal accusations, which are in-
spired by the ‘first’ ones, to detail Socrates’ properly criminal actions: corrupting youth, and prac-
tising and spreading ‘atheism’: see Ap. 23d2-24c2). On the charge of ‘atheism’ against Socrates, 
see Jedrkiewicz 2008. 

11  Cf. Burnet 1926, 75; Stokes 1997, 105. The term ‘sophist’ is not used in this passage: Edmunds 
2006, 417 f. and Edmunds 2007, 184 f. 



Stefano Jedrkiewicz 

 - 176 - 

2.2 
 
The three allegations against Socrates may look disparate at first sight. In fact, they 
are strictly connected: 

a) Popular opinion endows the kind of sophos aner to which Socrates is being 
identified with an exclusive competence: the contents of this wisdom owe nothing to 
usual experience; they don’t satisfy any normal curiosity or usual need. Strepsiades’ 
vicissitudes emphasize that, whatever it is that such ‘wise men’ do know, it is pretty 
valueless, when not outright harmful, to any ordinary human being; 

b) Any particular sophia needs to be articulated by means of an apposite dis-
course. This one, uncanny as it is, defies common sense and honest belief and pro-
duces some preposterous assertions: for instance, that sun and moon are nothing else 
than stones or pieces of earth (Ap. 26d4 f.). Rhetorical manipulation (turning the 
worse logos into the better) is therefore the indispensable instrument for displaying 
and asserting such an arcane learning. Competence in ‘eristics’ needs to be the other 
face of competence in ‘physics’12. Once again, Strepsiades provides the evidence in 
reverse: he just wanted to acquire as much rhetorical ability as needed to silence his 
creditors, and discovered that he also had to study ta meteora and all that stuff (Aris-
toph. Nub. 239 ff.). 

c) In connection to the knowledge of those things that remain inaccessible to the 
inferior mind of a mere mortal, an hephemeros as the comic Socrates calls Strep-
siades (Aristoph. Nub. 223), the capability to produce an irresistible discourse con-
fers special prestige and authority to the wise man. A sophos aner is by definition 
somebody able to teach his sophia

13. He may therefore appear as a dispenser of hu-
man and political excellence14. Quoting the foremost contemporary experts in the 
activity of paideuein, Socrates makes the names of Gorgias, Prodicus and Hippias, 
and tells an anecdote about the well-known millionaire Callias recruiting a self-
proclaimed omniscient teacher, Evenus, in order to impart the best available paideia 
to his two sons for a high fee (19e1-20c).  

Apparently a digression, this episode adds an essential feature to the Socratic 
rendering of the ‘wise man’. Socrates has so far been referring to this depiction as to 
a mere stereotype, manufactured by comedy and adopted almost at face value by 
public opinion. He is now proceeding to suggest that such comic clichés are also be-
ing translated into reality. The characters whom he mentions as examples of such 
extraordinary paideutic abilities, Evenus among them, are all perfectly real15. On the 
other hand, Callias, who is only too happy to share such beliefs, is at the same time a 
comic character in his own right16. Socrates’ implicit point is that the confused, un-
critical and finally utterly groundless notion of sophia which is spread by comedy 
and accepted at face value by public opinion is in fact being shared even by those 
who might know better, the members of the social élite and the real ‘wise men’ 

 
12  Ta meteora need to be the object of a specific discoursive practice, meteorologia: cf. Edmunds 

2007, 184 f.  
13  See Brancacci 1997, 310 and n. 11. 
14  Cf. Ap. 20b4 f.: τίς τῆς τοιαύτης ἀρετῆς, τῆς ἀνθρωπίνης τε καὶ πολιτικῆς, ἐπιστήμων ἐστίν; 
15  At Phd. 60d3, Evenus is again mentioned among Socrates’ contemporaries. 
16  See Nails 2002, 68-73. In particular, Eupolis’ Flatterers (421 B.C.) points to Callias’ fancy for 

meddling with ‘intellectuals’, a trait apparently picked up by Plato in the Protagoras.  



The Platonic Socrates and the ‘Science of Nature’ 

 - 177 - 

themselves. Evenus and Callias shape their respective behaviour according to preju-
dice. The intrinsically comical, unrealistic portrait of the ‘intellectuals’ circulating in 
public opinion becomes true to a degree. In their actual pragma, all these ‘wise men’ 
turn out to be almost like that in reality. 

In all its various manifestations, this weird sophia rejected by Socrates has an in-
variable property: it operates in an extra-dialogical dimension. First, when acting as 
a teacher the ‘wise man’ infuses paideia into a duly receptive, that is passive, pupil. 
Secondly, the layman is hardly in the condition to discuss, even less to contradict, all 
those abstruse logoi about ta meteora and the like. If he is unwilling to defer to such 
sapiential authority, he may only refuse to listen, or laugh the whole mumbo-jumbo 
away, or eventually drag the sophos aner into court under a charge of impiety. It is 
either total submission or total refusal: once again, this is how Strepsiades respec-
tively started and ended. Finally, the technique allowing the worse logos to over-
power the better one promotes conflict, not cooperation; ‘eristics’ aim at silencing 
interlocutors, not at persuading them. To practice dialogue by such instruments and 
to such ends is in fact to practice no dialogue at all.  

Socrates disclaims possession of all such abilities: (i) in respect of ‘eristics’, he 
has declared from start that he owns no special rhetorical competence, speaks only 
the simplest language, and is just able to state the plain truth (17a1-18a6); (ii) in re-
spect of paideia, he is about to declare that he is no teacher, for he has almost noth-
ing to teach (19c1-20c3); (iii) as for ‘physics’, he utters a most categorical denial. 

 
2.3 
 
This denial is issued by means of a rather complex passage (19a8-d7). The text 
stresses Socrates’ spontaneity, yet its construction also conveys some important im-
plications which may not be immediately apparent. At first view, Socrates seems to 
produce an energetic speech-act whose denotational content is vague at best. 

Socrates’ argument evolves in four steps: 
A) 19a8-c1: Socrates sums up the first accusations as if they were formal charges 

(they have indeed inspired Meletus, one of the three accusers); he lists their three 
different points: in short, ‘physics’, ‘eristics’, and ‘paideutics’.  

B) 19c1-c5: He equates all such charges to Aristophanes’ comic fiction depicting 
a character who pours forth a flood of ludicrous nonsense, phlyaria. He obviously 
has absolutely nothing to do with ‘those things’ (cf. ὧν ἐγὼ οὐδὲν οὔτε μέγα οὔτε 
μικρὸν πέρι ἐπαΐω, 19c4-5). 

C) 19c5-8: He suddenly explains that, by such a refusal, he does certainly not 
mean to disparage ‘that kind of knowledge’, provided that somebody is competent in 
it (cf. καὶ οὐχ ὡς ἀτιμάζων λέγω τὴν τοιαύτην ἐπιστήμην, εἴ τις περὶ τῶν 
τοιούτων σοφός ἐστιν, c5-7). But he can solemnly attest that he has nothing to 
share with ‘those things’ (cf. ἀλλὰ γὰρ ἐμοὶ τούτων, ὦ ἄνδρες Ἀθηναῖοι, οὐδὲν 
μέτεστιν, c8). For the moment, Socrates’ other interjection – he wishes that Meletus 
may not take him to court under the charge of ‘slandering physics’ (cf. μή πως ἐγὼ 
ὑπὸ Μελήτου τοσαύτας δίκας φεύγοιμι, c7) – sounds like a somewhat gratuitous 
jibe. 



Stefano Jedrkiewicz 

 - 178 - 

D) 19d1-7: Socrates finally asks his judges to review all that they may have heard 
him saying, and challenges them to produce the slightest evidence that he ever took 
‘such things’ as the subject of his well-known, distinctive activity: to conduct dialo-
gues in the open (cf. εἰ πώποτε ἢ μικρὸν ἢ μέγα ἤκουσέ τις ὑμῶν ἐμοῦ περὶ τῶν 
τοιούτων διαλεγομένου, d4-5).  

Within this paragraph, two stylistic features are specially relevant: 
a) Two idiomatic sentences, ὧν ἐγὼ οὐδὲν οὔτε μέγα οὔτε μικρὸν πέρι ἐπαΐω 

(19c4-5) and ἀλλὰ γὰρ ἐμοὶ τούτων... οὐδὲν μέτεστιν (19c8). Both are used to pro-
duce denials so radical that they dispense Socrates from naming their precise object.  

b) Four pronominal occurrences, which designate the objects of Socrates’ re-
peated denials: ὧν (19c4) may only refer to Aristophanes’ comic depiction of So-
crates; τῶν τοιούτων (19c6), to the contents of the episteme Socrates has just men-
tioned. But the proper reference of τούτων at 19c8 and of τῶν τοιούτων at 19d5 is 
by no means obvious. The reader may respectively take Socrates to declare that (1) 
he has nothing to share with ‘physics’ as such, and that (2) nobody has ever seen 
him behaving in public as Aristophanes pretends.  

It is precisely the first of such two readings, however, that risks pitting the Apolo-

gy against the Phaedo: were he to deny literally that he ever had ‘anything to do 
with physics’, Socrates would flatly contradict his own ‘autobiographical’ tale. But 
such reading would raise an internal problem as well: for Socrates is soon depicted 
as having something, and indeed more than just something, to share with ‘physics’. 
This happens in the only other passage of the Apology where ‘physics’ come into 
play once again, and Meletus is on stage in person. At 26d1-e2, Socrates easily re-
futes Meletus’ allegation that Socrates holds (and declares in public) the ‘atheistic’ 
view that the sun and the moon are just some pieces of earth: these are Anaxagoras’ 
theories. Socrates must therefore have some sound information about what Anax-
agoras asserts (a considerable amount of bizarre statements, he says). He even 
knows how that is asserted (in writing), and how it could be learned (by buying the 
book in the orchestra, for a few drachmas). By itself, this scene would be enough to 
prove that Socrates has indeed gained some rather precise information about ‘phys-
ics’ (with his usual irony, Socrates however disclaims any special expertise: all the 
present members of the jury, he suggests, may have as much)17.   

But Socrates’ familiarity with ‘physics’ is attested by the very form of his denial. 
At 19c5 f., Socrates formally asserts that he does respect ‘physics’ as an episteme, 

i.e. as an investigation about the physical world having the intention to produce 
some effective knowledge18. He immediately adds a substantial qualification (19c6 

 
17  Provided that they had read Anaxagoras’ book, however, and this action may not be taken for 

granted. This scene does not seem to imply in earnest that Anaxagoras’ prose was accessible to all 
and sundry in Socrates’ times. Cf. Barnes 1989, 249: «if that is so, times have changed: of all Pre-
socratics Anaxagoras is the most difficult». According to Shero 1942, 219, this passage depicts 
Anaxagoras as an outmoded author. But Socrates’ point here is his fundamental one: he is not 
wiser than anybody else. 

18  This meaning of episteme becomes apparent in Socrates’ repeated use of the verb epistamai short-
ly after. At 20b4-8 and 20c2 f., Socrates declares that one can only teach the knowledge one as 
really acquired (see the use of ἐπιστήμων, 20b5; ἠπιστάμην, ἐπίσταμαι, 20c2 f.), for one cannot 
teach what one does not know (cf. also ἐπίσταμαι at 20e2). He also gives the teacher the punning 
label of epistates (20a8, b4). 



The Platonic Socrates and the ‘Science of Nature’ 

 - 179 - 

f.): in order to practice such an investigation, one needs to be adequately sophos, and 
there may be no one owning such a level of competence. Now, the existence of such 
an episteme is the speaker’s invention (neither the comedians nor the public voice 
had any use for that word). Is this surprising declaration of respect for ‘physics’ just 
an improvised joke? It indeed turns the ‘first charges’ upside down: the crime now 
consists in disparaging ‘physics’, not in practising them19... Yet Socrates’ jokes 
usually introduce a substantial point. In this case, Socrates asserts that comic phlya-

ria, and its derivation in real life, are not all: there seems also to be something else, 
namely a serious episteme about ‘physics’ – so serious that it may demand an im-
possibly high level of sophia from its practitioners. What has emerged may then 
work as a potentially serious epistemological principle. 

Socrates is thus uttering some fairly clear ideas of his own about ‘physics’. How 
can he therefore conclude that he has ‘nothing to do with those things (τούτων)’ 
(19c9), if ‘those things’ are understood to consist in ‘physics’? But the term τούτων 
may have a different reference, the same reference as ὧν at 19c4: ‘those things’ So-
crates has ‘nothing to do with’ consist in playing the scientific buffoon of the sort 
portrayed in the Clouds (this is indeed the substantial charge he has to ward off). By 
denying that his behavior has anything in common with that ridiculous model, So-
crates, by the same token, also denies having anything in common with those con-
temporary ‘wise men’ who tend to behave in a similar way. His words, as they run 
from 19c4 to 19c8, may then be rendered in the following extended paraphrase: «I 
am not the scientific fool whom Aristophanes describes in his play. But I mean no 
offense to ‘science’ (Meletus could lay another charge against me for that!). Far 
from it: to me, ‘physics’ are not the nonsense depicted in comedy. They are some-
thing serious, an episteme (whether there is anybody with enough sophia for that is 
another question). So, really, I have nothing to do with either Aristophanes’ antics or 
the posturing of the ‘wise men’ we all know». 

As for the real antecedent of τῶν τοιούτων at 19d5, the evidence Socrates chal-
lenges the jury to produce (19d1) may relate to what he has just denied, namely that 
he behaves in public as a sort of clown. However, it may also relate to something 
different, which he is going to deny right now (αὖ at19d1 may be adversative20), 
namely that his public practice ever dealt with the ‘serious physics’ whose possibili-
ty he has just asserted. At 19c6, the same form refers to the episteme of ‘physics’ 
twice: as an adjective (τὴν τοιαύτην ἐπιστήμην) and as a pronoun (περὶ τῶν 
τοιούτων). Socrates’ point is that he would never discuss such things in his public 
dialegesthai (note that even in his exchange with Meletus, at 26d1 ff., Socrates re-
frains from expressing any personal view about the nature of such ‘meteorological’ 
entities as the sun and the moon21). Of course, the reader is left at freedom to sur-

 
19  About this utterance, see de Strycker – Slings 1994, 53 f. (a purpose-clause); Stokes 1997, 108 (a 

wish). Stokes’ supposition that Socrates might referring to «the law cited in Demosth. 57.30 for-
bidding disparagement of the work of any citizen, male or female» in the agora would indeed 
confirm ‘physics’ as an activity requiring a specific kind of competence (sophia). Socrates speaks 
as if the episteme of ‘physics’ really had some living practitioners in Athens (whatever the re-
sults). 

20  19d1: μάρτυρας δὲ αὖ ὑμῶν τοὺς πολλοὺς παρέχομαι. 
21  His restraint is dictated by some excellent reasons: cf. Jedrkiewicz 2008, 172 f. 



Stefano Jedrkiewicz 

 - 180 - 

mise that Socrates may still discuss ‘physics’ in private22. The ‘first accusers’ would 
however be utterly indifferent to that: what they target is Socrates’ public pragma

23. 
Nevertheless, this unspoken proviso points to an important component in Socrates’ 
effective stance towards ‘physics’, and the Phaedo makes the most out of it. 

The conspicuous use of relative forms within this passage, therefore, confers the 
largest possible extension to Socrates’ disclaimers, while preserving the loophole 
that will safeguard truth. Socrates issues not one, but three different denials: (i) he is 
absolutely not like Aristophanes’ fictional character; (ii) he is absolutely not like the 
real sophoi who busy themselves with ‘physics’, not to mention ‘eristics’ and ‘pai-
deutics’ (he soon expands that at 19d8-20c3, with specific reference to teaching). 
(iii) As for practising ‘physics’ as an episteme, he never did that either. He means, 
never in the open.  

For sure, this latter negation anticipates the central theme of the Apology, the 
idiosyncratic nature of Socrates’ own brand of knowledge. It is soon amplified at 
20d7-e2, where Socrates declares that whatever sophia he may hold is an exclusive-
ly human one: to claim some effective knowledge in ‘physics’ is to claim possession 
of a supra-human sophia (the description of Socrates’ only too human sophia fol-
lows immediately: 20d6-23b7)24. Yet that does not imply that Socrates never at-
tempted to practice ‘physics’ as an episteme. That he may have practiced ‘serious 
physics’ (in private) is precisely what he does not deny. In a sense, as already noted, 
he has no need for that, given that his strictly private activities have no relevance to 
the ‘first charges’. In another sense, his argument as a whole presupposes that he is 
somehow knowledgeable in ‘physics’. Since he can discriminate such an episteme 
against its comic or popular misrepresentations, and qualify this discipline as a high-
ly demanding one, Socrates needs to have acquired some rather precise notion of 
what ‘physics’ are about. In order to know that he has no sophia in such matters, and 
that nobody may have, he needs to have engaged into some investigation of sorts 
about ‘those things’, achieving no result that he would rate as substantial ‘know-
ledge’25. This kind of conclusion must result from experience; and the undeniable cir-
cumstance that he never made such an experience in the presence of anybody else 
means that he conducted it by himself26. 
 
22  Cf. de Strycker – Slings 1994, 53. 
23  Taylor 1911, 159 reads Socrates’ denial at 19d1-7 as «an ingenious evasion of the issue». But the 

‘first accusers’ are described as being unconcerned by what Socrates might have researched or be-
lieved in private (the ‘second accusers’ too, for that matter): they only care for what they assume 
Socrates is doing in the open. As Socrates himself remarks, if he would just abandon his usual be-
haviour in public, and stop chiding the Athenians, his fellow-citizens would let him go unscathed: 
cf. Ap. 29c6-d1. Plat.Euthyphr.3c6-d9 makes a similar point: the Athenians may remain indiffe-
rent to any individual opinion, so long as the author doesn’t attempt to spread it all around.  

24  At 20d9-e2, Socrates repeats that to charge him with the possession of such a sophia (which he 
has never ‘learned’: cf. οὐ γὰρ δὴ ἔγωγε αὐτὴν ἐπίσταμαι, 20e2) would be tantamount to slan-
dering him. He is of course referring to the sham sophia of the ‘wise men’ who pretend to be 
competent in ‘physics’, not to the authentic episteme. 

25
  Cf. Brancacci 1997, 326 f.: ‘physics’ are one of the subjects about which Socrates knows he has 

no knowledge. 
26  There is nothing in such denials to suggest that they refer exclusively to Socrates’ present condi-

tion. Nothing implies here that in some distant past Socrates did practise some ‘physics’ in public, 
in such a way as to offer a golden occasion for fun to the contemporary comic authors (cf. e.g. 



The Platonic Socrates and the ‘Science of Nature’ 

 - 181 - 

This leaves the door open to the ‘autobiography’ of the Phaedo. Within the Apol-

ogy, it actually leaves Socrates with a fair amount of sound information about ‘phys-
ics’. His ironical wish that Meletus may not criminalize him for disparaging the dis-
cipline (19c7) anticipates the scene where Meletus’ ignorance is displayed to the full 
(26d1-e2). Socrates has already drawn a clear line between ‘physics’, an impossibly 
arduous episteme, and the posturing of the ‘wise men’. Socrates now proves that he 
also knows his Anaxagoras. As he declares, the young people gathering around him 
certainly know as much and even his judges may eventually be able to check the 
contents of that book. This leaves out Meletus as the one who has ‘nothing to do 
with physics’: this ignoramus has obviously never laid his hands on Anaxagoras’ 
writings, has no idea of what a genuine episteme should be, and can only perceive 
Socrates as the sophos aner of vulgar prejudice. He is the sort of fool liable to ex-
claim that Socrates, when remarking that the sophoi are represented in comedy as 
actual clowns, ‘denigrates Science’.   

 
3.4 
 
To sum up, in his defense against the ‘first accusations’ Socrates seems to make the 
following points in respect of ‘physics’: 

a) He does consider ‘physics’ as a respectable, i.e. genuine, episteme, which has 
nothing to do with the activities which are considered typical of the ‘wise men’, both 
in real life and in comedy27. 

b) As far as he is concerned, he nowhere declares, nor even implies or suggests, 
that he did not attempt to investigate such an episteme. On the contrary, he must 
have held some (strictly personal) investigation on the related subjects. He gained no 
knowledge from them, but became aware that he had no adequate sophia for these 
investigations, and that nobody might have (even the famous Anaxagoras failed, and 
just left a book behind him). 

c) The reference to Aristophanes’ Clouds is essential as a first step in order to de-
fine Socrates’ own kind of sophia. It marks at once what Socrates is not: (i) not the 
wise man of comic fiction; (ii) not the equal of any of the contemporary sophoi (he 
has no rhetorical skills, does not discuss ta meteora and the rest, cannot teach any-
thing at all). The ‘first accusations’ are therefore turned against the ‘wise men’: the 
comic paradigm applies to them, not to Socrates. 

d) Socrates does surely not practice ‘physics’ as an episteme in public. The latter 
statement is the precondition of the whole action of the Apology, which describes 
how Socrates’ own competences enable him to conduct a dialogical activity raising 
some unusual questions about human action and human values. 

  

 

Burnet 1926, 82; Brickhouse – Smith 1989, 17, following Lacey 1971, 326 f.; Brancacci 1997, 
311 and n. 16): Socrates is adamant that he never took any kind of ‘physics’ as the object of his 
public dialegesthai.  

27  His namesake in Xenophon’s writings (e.g. Mem. 1.1.11-5) does not: he asserts that Anaxagoras 
became crazy for pursuing such studies beyond any practical purpose (Mem. 4.7.4-7). Cf. Vlastos 
1991, 161 f. On the notable divergences running in general between Plato’s and Xenophon’s re-
spective representations of Socrates, see Dorion 2004, 95-113. 



Stefano Jedrkiewicz 

 - 182 - 

3. Phaedo (96a6-99c9): how Socrates dealt with ‘physics’ (and why he was ob-

liged to fail). 
 
3.1  
 
In his ‘autobiographical’ tale, Socrates gives a full relate of his involvements with 
‘physics’. As a young man, he felt an intense curiosity for the material aitiai (‘caus-
es’ or ‘reasons’) and thus became acquainted with Anaxagoras’ theories. In the 
Apology, the extremely swift depiction of Socrates’ stance towards ‘physics’ is in-
strumental in refuting the ‘first accusations’ and in paving the way to the deploy-
ment of the Socratic sophia. The ‘autobiography’ expands on this sketchy presenta-
tion; it explains, in retrospect, how Socrates came to acquire that familiarity with 
‘physics’ which the Apology just suggests with no further explanation, and depicts a 
coherent existential experience. The self-contained tale of the Phaedo plays a stra-
tegic function: on the one hand, it highlights a major turning-point in Socrates’ life-
long search for knowledge; on the other, it gives a new start to the collective philo-
sophical investigation which is presently taking place, only to be interrupted, yet not 
ended, by Socrates’ death28.  

Socrates explains that his vicissitudes (cf. τά γε ἐμὰ πάθη, 96a2) were triggered 
by a ‘marvelous desire’ (cf. θαυμαστῶς ὡς ἐπεθύμησα, 96a7) to investigate the ai-

tiai of generation, corruption, and being, at their most general (95e9-96a1)29. He 
therefore considered some of the most intriguing puzzles formulated at that time 
(96a6-c1). This first phase ended in failure: Socrates was left to his own resources in 
order to solve his persisting problems (96c6-97b6). A second phase consisted in 
studying Anaxagoras (97b8-98b6), and ended in disillusion as well (98b7-c2). So-
crates could nevertheless point to a major conceptual equivocation: all such theories 
assimilate the merely material preconditions of a given change to the genuine 
‘cause’ of it (98c2-99b2), and therefore trigger a pointless search that systematically 
asks the wrong questions (99b2-c6). Eventually, Socrates persuaded himself that he 
had better to abandon all such investigations and to attempt a ‘second navigation’ by 
‘taking refuge in logoi’ (99c6-e6).  

This description is strongly linked to the little that had been said about ‘physics’ 
in the Apology. It expands, first of all, on Socrates’ suspicion that nobody may own 
the sophia which could enable him to solve any such problem. It also gives a formal 
name, περὶ φύσεως ἱστορία (96a8), to the anonymous episteme Socrates abruptly 
mentions during his process, and reasserts that, whatever its final results, this is in-
deed an investigation, a skepsis

30. Above all, it confirms that Socrates’ performed 

 
28  See Hackforth 1955, 129-32, for a review of the three traditional interpretations of the ‘autobio-

graphy’: (a) an abstract paradigm of an evolution from ‘science’ to ‘philosophy’ (b) an indirect 
description by Plato of his own philosophical evolution; (c) the report of a genuinely Socratic ex-
perience. For a recent specification of the latter view, see Ebert 2004, 346-9, who also suggests 
that this fictitious tale may address the concerns of a specifically Pythagoric public. Cf. also 
Schäfer 2005, 420.  

29  Such terminology suggests compulsion: cf. Cerri 2003, 54 who qualifies pathe as the «semantema 
della sofferenza». The notion of thauma recurs 96a7 f.; 97a1 ff.; 98b7. 

30  Cf. σκοπῶν, 96b1, b5; ταύτην τὴν σκέψιν, 96c2; ταύτης τῆς σκέψεως, 96c5; οὐ γὰρ πάνυ 
συγχωρῶ τὸν ἐν λόγοις σκοπούμενον τὰ ὄντα ἐν εἰκόσι μᾶλλον σκοπεῖν ἢ τὸν ἐν ἔργοις, 
100a1-3. 



The Platonic Socrates and the ‘Science of Nature’ 

 - 183 - 

this individual search strictly by himself (the περὶ φύσεως ἱστορία has obviously 
nothing to do with «those things we keep repeating among us» which he mentions at 
76d7-9). This is the first and only occasion when Socrates mentions the serious in-
volvement he had in his youth with ‘physics’: what he issues is a confession31. Be-
fore reaching the last day in his life, he had apparently never shared this personal 
experience, fundamental as it might have been, with anybody.  

 
3.2 
 
From 96a10 onwards, Socrates mentions some current puzzles about aitiai. He be-
gins with two direct questions, respectively about the role of hot and cold in the gen-
eration and growth of living things, and about the production of thought; he subse-
quently mentions corruption in general, and finally the conformation of sky and 
earth (the latter, a ‘scientific’ subject already mentioned in the Apology: 18b7 f., 
19b5). While musing about the origin of thought, he hypothetically mentions epis-

teme (96b9) as the final result of a complex mechanism. But knowledge is precisely 
what Socrates, as he soon concluded, would never achieve through any such specu-
lation. He came to disbelieve the very plain explanations that he had considered so 
far, in accordance to common sense and current views, as being beyond question, 
about nutrition for  instance («the more you eat and drink, the more you get fat»)32. 
He concluded that he was πρὸς ταύτην τὴν σκέψιν ἀφυὴς (96c1 f.), and could not 
persuade himself that causation may indeed be produced as ‘physics’ have it (97b3-
6). Of course, to ‘shift back and forth’ among some conventional problems tackled 
in no special order could hardly result in a progress33. In the end, Socrates could not 
even address his more idiosyncratic problems; the operations of adding and detract-
ing, which for all their apparent obviousness he had always found difficult to under-
stand, now became definitely incomprehensible to him (96d8-98b3)34. But failure 
resulted precisely from the use of the procedures currently followed (τοῦτον τὸν 
τρόπον τῆς μεθόδου, 97b6). The term methodos appears here for the second time 
within the Phaedo: as at 79b3, it conveys the idea of chasing an elusive prey35. So-

 
31  Cf. Cerri 2003, 53; Hoinski 2008, 351. 
32  Phd. 96c6-8: ἀπέμαθον καὶ ταῦτα ἃ πρὸ τοῦ ᾤμην εἰδέναι, περὶ ἄλλων τε πολλῶν καὶ διὰ τί 

ἄνθρωπος αὐξάνεται. τοῦτο γὰρ ᾤμην πρὸ τοῦ παντὶ δῆλον εἶναι, ὅτι διὰ τὸ ἐσθίειν καὶ 
πίνειν. Cf. Loriaux 1975, 71: these are the «positions de l’homme de la rue». Rowe 1993, 237 
draws the same implication from παντὶ δῆλον εἶναι at 96c7 f., as well as from Socrates’ subse-
quent playful exchange with Cebes at 96d5-7 («don’t you think I was right? - Sure you were!»). 
Cf also Sharma 2009, 160 (Socrates produces wholly ordinary explanations and examples). If 
Anaxagoras’ principle «like grows out of like» (cf. fr. 10B D.-K.) is to be intended as the butt of 
this humorous theory of nutrition (cf. Loriaux 1975, cit.; Rowe 1993, 232; Ebert 2004, 341), the 
joke may go on: Anaxagoras’ learned doctrines are as valuable as any vulgar view.  

33  Tr. C.J. Rowe (ἐμαυτὸν ἄνω κάτω μετέβαλλον, 96b1). The idiom ἄνω κάτω denotes a disorder-
ly activity producing no progress whatever: cf. also Phd. 90c4 f., and 4.2. infra. 

34  Cf. Ebert 2004, 343: the objections Socrates raises when considering arithmetical operations 
(96e6-97b3) belong exclusively to him; nobody else may be able to see the problem.  

35  Vlastos 1994, 1 and n. 5, considers this use of methodos, frequent in the Platonic dialogues of the 
«middle and later periods» as «an important terminological coinage» which makes its first appari-
tion here (these evaluation rests on Vlastos’ construction of the chronology of Plato’s works). 



Stefano Jedrkiewicz 

 - 184 - 

crates was left to sort out the mess by his own limited means as best as he could, and 
did it by making up «a confused jumble of his own»36.  

At no time, however, did Socrates share his inquiries with anybody else. He acted 
en solitaire. He kept ruminating about the physical ‘causes’ in the isolation which is 
attested by the almost obsessive use of reflexive pronominal forms in this part of the 
tale (cf. μοι, 96a8, d8, e1; ἐμαυτὸν, 96b1; ἐμὲ, 96e6; ἐμαυτοῦ, 96e7; ἐμαυτόν, 
97b4). Although it might be perfectly possible to identify a given thinker (or more 
than one) as the respective author of any of the various problems Socrates consi-
dered, and of the tentative solutions he thought of, this textual segment includes no 
names (Anaxagoras will soon prove the only exception) 37. A deliberate authorial in-
tention seems to be at work: Socrates must appear to have no interlocutors at all. In 
the Apology, the narrative strategy requires the identification of some well-known 
personalities, so that the reader may understand at once that all these living individ-
uals are indeed behaving not so differently from the popular stereotype of the sophos 

aner, and that Socrates is definitely not one of them. In the Phaedo, complete ano-
nymity is required in order to stress an equally essential fact: when Socrates was 
dealing with ‘physics’, he was engaging in no dialogue.  

 
3.3 
 
Then Socrates attended a public reading of a text by Anaxagoras (in itself, another 
accidental, therefore wholly passive experience), and immediately felt that he 
needed to search no more (cf. οὐδὲν ἄλλο σκοπεῖν προσήκειν, 97d2 f.). The uni-
versal principle that «Nous is the ultimate source of all order and causation» (νοῦς 
ἐστιν ὁ διακοσμῶν τε καὶ πάντων αἴτιος: 97c2 f.) seemed to provide an exhaustive 
explanation: Being is organized as a whole along an optimal pattern (cf. 97c4-d3). 
To Socrates, the principle that the actual modalities of any given entity are the best 
opened the possibility of a genuine science of the good and the bad (the notions of 
eidenai and episteme make their reappearance at this stage of Socrates’ tale: 97d4 f.) 
and of a special mode of discourse, teleology38. 

Socrates’ acceptance of Anaxagoras’ notion of Nous resulted from a wholly idio-
syncratic decision. Socrates had finally heard of an aitia that had pleased him 
 

However, the word does not need to denote a specific procedure that Socrates would consider as 
his own: see Brickhouse – Smith 1994, 5.  

36  Following Burnet’s translation of ἀλλά τιν’ ἄλλον τρόπον αὐτὸς εἰκῇ φύρω, 97b6 f. By such 
words, Socrates anticipates the need for an alternative, which he fully expounds from 99c8 on-
wards. The accent is on method: cf. Babut 1978, 54: what Socrates rejects here is not ‘physics’ as 
such, but only the methodological fallacy which is typical of this approach («la physique est un 
discours sur le comment indûment substitué à la recherche du pourquoi»). 

37  For two detailed lists of such likely personalities, cf. Burnet 1911, 100-2 and Ebert 2004, 340 f. 
38  On the philosophical content of Socrates’ expectations towards Anaxagoras, such as described in 

the Phaedo, cf. Babut 1978, 56-8. As may be expected, the rendering of Anaxagoras’ theories in 
the Phaedo obeys first of all to Plato’s authorial intentions (as in the Apology). Some subtle verbal 
variations are put to work: for an instance, the term διακοσμεῖν belongs to Anaxagoras (cf. πάντα 
διεκόσμησε νοῦς, fr. B12 D.-K.), but διακοσμῶν is Socrates’ (Plato’s) term (97c2): see Loriaux 
1975, 76-8. Plato obviously needs to describe Anaxagoras’ ‘teleology’ as being inadequate  in it-
self and inferior to his own: see Laks 2000, 531-3; Laks 2002, 9 f. The term may also take various 
specifications of meaning: see notably Graham 1991, 4-6 and Laks 2002, 6-10. 



The Platonic Socrates and the ‘Science of Nature’ 

 - 185 - 

(ταύτῃ δὴ τῇ αἰτίᾳ ἥσθην) and had formed the subjective opinion (ἔδοξέ μοι) that 
this aitia was the right one (97c2 f.). He also felt happy to have finally met a ‘teach-
er’ who suited his own mental orientations, his own personal nous (ἅσμενος 
ηὑρηκέναι ᾤμην διδάσκαλον τῆς αἰτίας περὶ τῶν ὄντων κατὰ νοῦν ἐμαυτῷ, 97d6 
f.). He also anticipated that this didaskalos would provide him with absolutely eve-
rything one may need to know to understand the reasons for the actual shape and 
central position of the earth (97d8-e4), as well as all other entities within the cosmos 
(97e4-98a6) 39. All in all, what Socrates anticipated from Anaxagoras was a fully 
exhaustive ‘revelation’ (cf. ἀποφαίνοι, 98a1), specially tailored to fit his own indi-
vidual expectations40.  

With such ‘marvelous hopes’, Socrates proceeded to read Anaxagoras’ books in 
full (98b3-7). He soon realized that, by assorting Nous with all sort of additional 
‘causes’, Anaxagoras undermined his very position and betrayed an inconsistent no-
tion of aitia. In the function of  ‘causes’, air, water and the whole multifarious lot 
appeared as utterly ‘strange’ to Socrates as they had in the Apology

41. Socrates did 
already own some fairly precise notions about human anatomy, both in its structure 
and as an instrument for motion and action (cf. 98c6-d6)42; he was also fully aware 
that the mere ‘preconditions’ for change are not to be confused with the effective 
‘causes’ of it (99b2-4). He presently comments that any agent, either the Athenians, 
Socrates, or Socrates’ own body, would obviously chose to implement the specific 
course of action which he considers the best: if Socrates’ actions, therefore, were 
truly ‘caused’ by his bones and nerves, he would presently be in Megara or Boeotia, 
rather than waiting for death in an Athenian jail (98e1-99a4). According to the mod-
el of causation which obtains in ‘physics’, Socrates present dialegesthai (the word 
comes up again at 98d6) could simply not happen. This is a sudden flash of authorial 
irony within the tale of the last Socratic round of dialegesthai: if Anaxagoras’ theo-
ries were true, the Phaedo could not have been written at all ...  

In a marked contrast to the anonymous thinkers whose names the text deliberately 
leaves in the dark, ‘Anaxagoras’, in the Phaedo as in the Apology, is expressly iden-
tified as the author of some distinctive logoi which exist, by now, in writing only43. 
Yet the Phaedo soon assimilates this character to a collective subject, οἱ πολλοί 
(99b4 f.). The term recalls the ignorant multitude of the Apology whose typical 
offspring is Meletus: Socrates declares that, by mixing up the preconditions and the 
causes of events the way Anaxagoras finally did, ‘the many’ keep groping about in 
the dark (as Socrates himself at 96c5: no sight, no progress). Cosmological theories 
are thus being produced by means of such notions as the ‘vortex’ (cf. δίνην, 99b6) 
or the ‘flat kneading-through’ (cf. καρδόπῳ πλατείᾳ, 99b8). Popping up at once, 

 
39  The exhaustiveness anticipated by Socrates is marked by the verb φράσειν (‘to say it all’: 97d8) 

and by the iteration of the verb ἐπεκδιηγήσεσθαι (‘to produce successively detailed explana-
tions’) at 97e1, 97e3, and 98b3. 

40  Cf. again the reflexive use of the first pronominal person: µοι (97c3, d8, e4) and the frequency of 
verbal forms marking Socrates’ evaluations as subjective: ἥσθην (97c2), ἡγησάμην (97c4), 
λογιζόμενος (97d6), ᾤμην (97d6; 98a7, b2), κατὰ νοῦν ἐμαυτῷ (97d7), παρεσκευάσμην (98a1). 

41  Cf. 98c2, καὶ ἄλλα πολλὰ καὶ ἄτοπα; cf. 99a4-5: αἴτια μὲν τὰ τοιαῦτα καλεῖν λίαν ἄτοπον. Cf. 
the use of ἄτοπα at Ap. 26e2 to qualify Anaxagoras’ ideas. 

42  Cf. Burger 1984, 142. 
43  Ap. 26d8 and Phd. 98b4 refers to Anaxagoras’ books in the plural, Phd. 97b8 to a single book. 



Stefano Jedrkiewicz 

 - 186 - 

Aristophanes’ grotesque renderings of meteorological sophia directly support So-
crates’ suggestion: all such theories are worthless, no more valuable than any current 
popular idea of the sky and the earth44. All such arcane learning, in other words, has 
the same cognitive value as vulgar prejudice (one more reason for segregating its au-
thors into anonymity)45. Socrates is thus reiterating his mischievous suggestion of 
the Apology, that the sophoi of comedy are not really dissimilar from those of real 
life. He argues now (Phd. 99c1-6) that the latter simply do not consider the real 
problem, how things should actually be organized if they were organized for the 
best46. Socrates would have gladly accepted anybody’s teaching in order to learn 
how to tackle that problem, but in such an ambiance he could neither find out any-
thing by himself nor be taught by anybody (cf. οὔτ’ αὐτὸς εὑρεῖν οὔτε παρ’ ἄλλου 
μαθεῖν οἷός τε ἐγενόμην 99c8 f.)47. 

 
3.4 
 
Socrates gives two explicit reasons for the abject failure of his confrontation with 
‘physics’: he was following the wrong method, and Anaxagoras’ logoi lacked con-
sistency. The text also suggests a third explanation.  

Socrates confronted Anaxagoras’ doctrines in the same isolation surrounding him 
as he pondered some authorless ‘physical’ problems48. He never considered Anax-
agoras the author as an interlocutor to whom he might address his comments, ques-
tions or objections. To be sure, the man was not there, and  extra-textual evidence 
may suggest that Anaxagoras’ written prose aimed at causing the reader to acquiesce 
to the author’s assertions, rather than at eliciting a critical response49. But it is So-
crates himself who never considered dialogue as an option in this occurrence. He 
progressively abandoned his misplaced hopes for a revelation by producing what 
amounted to a monologue refuting the ready-made theories exposed in the book50. 

 
44  For δῖνος, see Aristoph. Nub. 380, with the comic confusion with an earthenware vessel at 1470-

3; cf. Dover 1968, 380 for its possible allusion to various cosmological theories. For καρδόπη, 
see Aristoph. Nub. 678 (Aristoph. Ran. 1159 gives the literal sense). On the ironical use of the lat-
ter term in the Phaedo, see Loriaux 1975, 85, referring to Guthrie 1962, 294 (who considers it as a 
«contemptuous mention» of the theory of the earth as a disk with a concave surface by Archelaos 
[fr. 60A D.-K.]). 

45  As stressed by Rowe 1993, 237. 
46  They seem to believe, in Socrates’ once again ironical words, that one needs a sort of daemonic 

perseverance to tackle this specific question, and thus agree to leave it to some absolutely strong 
and immortal Atlas; therefore, they don’t have the faintest idea how to connect the ‘positive’ and 
the ‘necessary’ in order to produce truth (cf. ὡς ἀληθῶς τὸ ἀγαθὸν καὶ δέον συνδεῖν καὶ 
συνέχειν οὐδὲν οἴονται 99c5 f.). 

47  That is, failure was complete: the couple εὑρεῖν-μαθεῖν exhausts all possible modalities for ac-
quiring knowledge: cf. the remark by Simmias at 85c7 f. 

48  Cf. καί μοι ἔδοξεν, 98c2; ὡς ἐγᾦμαι, 98e5. 
49  For an accurate discussion of Anaxagoras’ style, cf. Ugolini 1985 (see notably 326 f. for a discus-

sion of fr. 12B D.-K., which describes Nous as the ultimate source of order and causation). The 
style of the ‘scientific’ writings that were available at Socrates’ times might not have been very 
dissimilar: see Rossetti 2006, 12-6, 22-4. 

50  At Phd. 108c5 and ff., Socrates does produce a description of the ‘real earth’ which has been 
passed onto him by a (once again) anonymous informant. Does that imply that Socrates has been 



The Platonic Socrates and the ‘Science of Nature’ 

 - 187 - 

When he moved ‘up and down’ among the various questions that were usual in 
‘physics’, he never attempted to share his perplexities with anybody; as he engaged 
in the process of producing his critical assessment of Anaxagoras’ written contradic-
tions, he did not even think of addressing the lecturer whose performance had 
caused such great expectations to him, and who may presumably have been familiar 
with the authentic textual meaning, in the hope to appease his doubts and remove his 
objections. That reader too, in fact, is nameless: no personality, he simply cannot be 
made to act as an interlocutor to the benefit of Socrates51. Nor has ‘Anaxagoras’ any 
personality either: in the Phaedo as in the Apology, only his book matters. Individu-
als can be engaged in a dialogue; books (and ‘problems’) cannot. The Phaedrus ex-
poses this idea in full52.  

The act of reading a book could only further confine Socrates into the non-
dialogical isolation he had already practised in his initial dealings with ‘physics’. 
The denial of the Apology is thus given a far wider extension and a much deeper qu-
alification: Socrates by now excludes ‘physics’ as such not just from his own public 
dialogical activity, but from any of his dialogical activities. The very form of the So-
cratic ‘autobiography’ points to such an exclusion. It consists of a practically unin-
terrupted monologue, with only two minimal interventions by Cebes at 96d6 and 
96e5. This monologue interrupts the flow of the dialogical exchange which had been 
developing up to 96a6, and which will start again from 100a8 onwards53. Form is 
here specially appropriate to content: both when musing over the most disparate 
‘physical’ problems and when elaborating Anaxagoras’ written logoi, Socrates pro-
duced a monologue as well. He asked questions to himself, could find no answer, 
and finally had to reject even the ‘solutions’ provided by the book. Of course, that 
couldn’t work. No dialogue, no truth. 

 

 

 
 

able to acquire some knowledge by drawing on somebody else’s ready made opinions? Certainly 
not: what he recounts is a ‘myth’, not a logos: it brings no literal truth by itself (cf. 110b1, 4): see 
Rowe 2007, 102. 

51  The text is not suggesting, still less demanding, an identification of this character with Archelaos: 
cf. e.g. Burnet 1911, 103 f. (on the belief that the ‘real’ Socrates may have been a disciple of Arc-
helaos, see moreover the critical views by McDiarmid 1953, 149 f. n. 143). The reader is obvious-
ly free to produce such an identification (especially if he reads Socrates’ ‘autobiography’ as a 
kind of ‘historical’ report), but the text is plainly not requiring him to do as much (as noted by Lo-
riaux 1975, 76). In fact, this anonymity results once again from an authorial intention. 

52  Cf. in part. Plat. Phaedr. 275d4 ff. It may be no coincidence that the discussion about the written 
book comes shortly after a mention of Anaxagoras’ stylistic excellence (Phaedr. 269e4-270a8). 
Such mention gives ‘Anaxagoras’ the very features that define the sophos aner in the Apology: an 
oustanding ability for meteorologia, going on a pair with special rhetorical expertise (ironically 
defined as an adoleschia, the very competence Socrates disclaims in Phd. 70b10-c3: see n. 65 in-

fra) and fully corresponding to his qualification as a teacher (he provided Pericles with outstand-
ing  paideia).  

53  Socrates begins with «just listen to what I am going to tell you» (Ἄκουε τοίνυν ὡς ἐροῦντος, 
96a6). This is however not the only monologue produced by Socrates in the Phaedo: see Ebert 
2004, 338. 



Stefano Jedrkiewicz 

 - 188 - 

4. Philosophy as navigation 
 
4.1  
 
The failure of his engagement with the περὶ φύσεως ἱστορία directed Socrates into 
devising a wholly different procedure, the only one that he had been practising since 
then (99b1-3): the Phaedo describes him as he still implements it in his last dialogue 
with his friends, as he always had up to now. He calls it a ‘second navigation’, a 
δεύτερος πλοῦς. This nautical metaphor originally designates navigating by the row 
when sailing has become impossible; in the present context, it suggests that progres-
sion can be achieved only by the hard toiling of the sailor himself, rather then by the 
comfortable exploitation of some favorable wind; in more general terms, it marks 
exogenous propulsion as impossible and endogenous propulsion as necessary54. 
What Socrates realized, in other terms, was that he should not expect to be imparted 
any knowledge through the effect of some external agency. Neither the current spec-
ulations nor the available written logoi would provide any effective impulsion to his 
search for truth. He could progress only by his own means: that is, by following a 
method of his own. 

 
4.2 
 
Socrates’ idiosyncratic modus operandi consists in investigating the truth of things 
exclusively by means of logoi (99e5 f.). The present discussion can have no claim to 
provide an adequate description of this approach. It will just refer to four specific 
aspects of it, which qualify this method as dialogical and may all be described by 
means of the metaphor of the δεύτερος πλοῦς. 

a) Socrates uses discursive consistency as the instrument for identifying aitiai
55. 

His logoi will first of all define the essence of the entity whose cause is taken into 
consideration, thus providing the basis (hypothesis) upon which the ensuing dis-
course may be constructed56. Truth may eventually be asserted if these logoi are 
consistent, both with the initial definition (cf. the use of συμφωνεῖν 100a3-7) and 
among themselves (cf. the alternative συμφωνεῖ ἢ διαφωνεῖ mentioned at 101d5)57. 
Aitiai will thus be identified by means of a discourse propelled by its inner cohe-

 
54  Cf. Menander fr. 241; Cic. Tusc. 4.5; Eusth. in Od. 1453.20; Suid. s.v. δεύτερος πλοῦς: see Lo-

riaux 1975, 88 f. and cf. Hoinski 2008, 352. With lesser precision, the phrase is given the meaning 
of «a second attempt (to a failed journey)» in other Platonic contexts: see Phileb. 19c1-3 and Pol. 
300c1-3. For the interpretation of the phrase as ‘a second best’ (in opposition to some unspecified 
protos plous), see notably  Murphy 1936, 40-4; Shipton 1979, 33 f., 50 f.; Ross 1982. 

55  Cf. 99e4-6: ἔδοξε δή μοι χρῆναι εἰς τοὺς λόγους καταφυγόντα ἐν ἐκείνοις σκοπεῖν τῶν ὄντων 
τὴν ἀλήθειαν. Ebert 2004, 351-2 qualifies Socrates’ ‘flight into logoi’ as «ein Verfahren... bei 
dem am Ende wie am Anfang eine Aussage steht» and so points to the dynamic nature of So-
crates’ discoursive procedures. 

56  This procedure ultimately rests on the so-called ‘doctrine of Forms’, which will not be discussed 
here. 

57  On both occurrences, see Dancy 2004, 296 f.; and Bailey 2005 for a full treatment. Ebert 2004, 
351-4 provides a full discussion of the logical difficulties arising from the consequences respec-
tively attached to symphonein and diaphonein at 101d5, as well as a possible solution. 



The Platonic Socrates and the ‘Science of Nature’ 

 - 189 - 

rence. The metaphor of the δεύτερος πλοῦς conveys the idea of such an endogenous 
and dialogical impulsion.  

b) The Socratic procedure, at first view, seems to have no need of a dialogue with 
the practitioners of the περὶ φύσεως ἱστορία: these sophoi deal with material caus-
es, Socrates deals with notional constructions58. When implementing the latter me-
thod, as Socrates recommends to Cebes, one may just «bid farewell to all the rest» 
(cf. τὰ μὲν ἄλλα χαίρειν ἐῶ, 100d2). Socrates has already used this colloquialism to 
explain that the soul can reason best when remaining alone by itself («it bids the 
body farewell»)59, and now resorts to it twice again (100c9-102a1): 

- (i) The sophoi are wont to assert their own reasons, and a dialogical confronta-
tion with them cannot be avoided60. However, none of their subtle arguments is like-
ly to invalidate the causes identified by the Socratic kind of logos: such niceties may 
appear to denote a superior learning, but one should simply not mind them (cf. τὰς 
ἄλλας τὰς τοιαύτας κομψείας ἐῴης ἂν χαίρειν, παρεὶς ἀποκρίνασθαι τοῖς 
σεαυτοῦ σοφωτέροις, 101c8 f.), especially when the Socratic discursive consisten-
cy has managed to reach some sure result by itself (cf. ἕως ἐπί τι ἱκανὸν ἔλθοις, 
101e1). 

- (ii) The challenger may however aim his criticisms at the very hypothesis
61, 

calling into doubt its intrinsic value. In all such cases too, his Socratic opponent may 
feel dispensed from uttering a direct answer, and should once again ‘bid farewell’ to 
the objection (cf. χαίρειν ἐῴης ἂν καὶ οὐκ ἀποκρίναιο, 101d3 f.). However, he 
may certainly operate a thorough, fully autonomous reexamination of the consisten-
cy of all consequences deriving from the hypothesis in question. This inner dialogue 
may eventually lead to replacing that  specific hypothesis being criticized with a bet-
ter one62. This process may be reiterated as many times as need be (101d3-7). 

The Socratic discourse, therefore, is by itself incompatible with the discourse 
produced in the framework of the περὶ φύσεως ἱστορία. Yet it cannot totally refuse 
dialogical confrontation with ‘physics’, and may even benefit from it. The criticisms 
that the sophoi may possibly utter against a given hypothesis may eventually lead to 
producing a better one. The δεύτερος πλοῦς may move further ahead precisely 
thanks to such peculiar dialogical procedures. 

c) Of course, some of these objections may be not much of a threat63. Those who 
try to contrast the Socratic pattern of discourse deserve to be called antilogikoi 
(101e2): their discursive practices have already been branded as fruitless, since they 
implement no appropriate techne (cf. 89d1-90d7). Still, they are dangerous: they 
may instill ‘misology’, the aversion against human speech as the instrument for stat-

 
58  Cf Heinaman 1997, 346 (dialegesthai as the opposite of empirical investigation) and Sharma 

2009, 168 (Socrates argues that materialist explanations are «completely unworkable»). 
59  65c7 f.: μάλιστα αὐτὴ καθ’ αὑτὴν γίγνηται ἐῶσα χαίρειν τὸ σῶμα. 
60  They are consistently described in the act of legein or as they produce their own logos: see 

100b10, 100e8, 101a f., 101c9, 101d3. 
61   Either by refusing to consider any implication unless it is given some better justification (if one 

reads ἔχοιτο, 101d3), or directly ‘attacking’ its phrasing (if one reads ἔφοιτο as suggested by 
Madvig): see Burnet 1911, 113; Rowe 1993, 247. 

62  On the role of the challenger, see Gentzler 1991, 274-6; on the whole procedure, Loriaux 1975, 
94-100; Ebert 2004, 360 f. 

63  They may even sound amusing (see Rowe 1993, 244 on Phd. 101a5-b3) 



Stefano Jedrkiewicz 

 - 190 - 

ing truth, the negation of the very possibility of knowledge64. When being con-
fronted to the Socratic method for assessing aitiai, these sophoi will just mix up all 
causes and effects in the same bag (cf. ὁμοῦ πάντα κυκῶντες, 101e5). Exactly as 
they do at 90b9-c6, they will keep moving ano kato, back and forth, like the current 
of the Euripus, so rendering progression impossible. The reader may remark that this 
is the opposite of a straightforward navigation; Socrates remarks that here we have 
precisely those who ‘do not mind’ at all (cf. ἐκείνοις μὲν γὰρ ἴσως οὐδὲ εἷς περὶ 
τούτου λόγος οὐδὲ φροντίς, 101e4-5). What the antilogikoi ‘do not mind’ is truth: 
«their wisdom (sophia) enables them to mix everything up together, yet still be 
pleased with themselves» (101e5 f. – tr. D. Gallop). Again, this is the same half-
comical, half-realistic image the Apology derives from Aristophanes, of the sophos 

aner deploying his confusing rhetorics in order to proclaim his individual excellence 
in an arcane science65.  

d) By contrast, the Socratic procedure might appear just good for simpletons. So-
crates gladly accepts such a qualification66. In fact, his simplicity is the opposite of 
real ignorance: for it is the mark of the ‘complete ignorant’ to discuss in order to win 
the argument, without a thought for what he may actually declare, and no love for 
authentic sophia (cf. οὐ φιλοσόφως ἔχειν ἀλλ’ ὥσπερ οἱ πάνυ ἀπαίδευτοι 
φιλονίκως, 91a2 f.). Socrates, on the contrary, keeps plodding ahead by his own 
means. To exploit the metaphor of the δεύτερος πλοῦς for the last time: speedy and 
effortless sailing won’t bring the ship to destination, slow and laborious rowing will. 
The metaphor also emphasizes effective against apparent dynamism, or, in other 
words, the awareness that one always lacks an absolutely satisfactory knowledge 
against the self-delusion that one does already possess it. Such awareness is the fun-
damental prerequisite of the Socratic kind of investigation, and can only be imple-
mented by those who permanently long for a knowledge which still eludes them, the 
philosophers (101e6).  

 

 

 
64  On ‘misology’ as a typical product of this discourse, see Shipton 1979, 44 f. The Platonic So-

crates pits the triad ‘eristics-antilogy-misology’ against his own method in the Meno as well (cf. 
81d6-e1). 

65  Morrison 2006, 103 f. and Rashed 2009, 107 f. and passim, both argue, from different viewpoints 
and to different aims, that the depiction of Socrates in the Phaedo is substantially derived from 
the comic character depicted Aristophanes’ Clouds. However, the Phaedo seems explicitly to con-

trast the Socratic method for producing logoi to the real practices that provide the comic authors 
with such an amount of ammunition: cf. Bluck 1955, 21. In the Apology, the rejection of the com-
ic image of Socrates was applied to the contemporary ‘wise men’, whose practices were described 
as being substantially similar to those of their comic duplicates. In the Phaedo, this rejection is 
again expressed at 70b10-c3: Socrates assures his public that nobody, not even a komoidopoios, 
may challenge the full seriousness of the logoi he will utter from now on (he is embarking on a 
discussion about the soul). Comic adoleschia, as he calls it, may belong to other sophoi, but not to 
himself, however strange his own arguments may sound at first. 

66  Cf. such phrases as ταράττομαι γὰρ ἐν τοῖς ἄλλοις πᾶσι, 100d3; τοῦτο δὲ ἁπλῶς καὶ ἀτέχνως 
καὶ ἴσως εὐήθως ἔχω παρ’ ἐμαυτῷ, 100d3 f.; Οὐ τοίνυν... ἔτι μανθάνω οὐδὲ δύναμαι τὰς 
ἄλλας αἰτίας τὰς σοφὰς ταύτας γιγνώσκειν 100c9 f.; τὰς τοιαύτας κομψείας, 101c8; τοῖς 
σεαυτοῦ σοφωτέροις, 101c9.  



The Platonic Socrates and the ‘Science of Nature’ 

 - 191 - 

4.3 
 
The implementation of such a program, according to the Phaedo, has been Socrates’ 
main concern up to the present day. Socrates has been practising his method ever 
since he abandoned the περὶ φύσεως ἱστορία and started being the Socrates every-
body knows: he is presently discussing what he has always been discussing within 
the circle of his friends67. Yet neither in the Phaedo nor in the Apology is Socrates a 
teacher: he always is a philosophical example. Had Socrates adhered wholeheartedly 
to Anaxagoras’ doctrine, as he had initially intended, he would have been obliged to 
turn a blind eye towards the inconsistency of adjoining a multiplicity of individual 
and material causes to the teleological Nous. What Socrates learned from his reading 
was precisely that authority is something one should criticize, not obey68. Nobody 
may achieve any substantial knowledge just by learning what he is being taught. 
Knowledge needs to result from a search, it cannot consist in a possession. Specifi-
cally, it may only emerge from a collective dialogical elaboration which may even-
tually produce a consistent discourse69.   

This is the reason why, as the Phaedo insists, all of Socrates’ present efforts are 
being deployed within the circle of his friends, and why Socrates needs to explain to 
his present interlocutors that he could have no real interlocutor in his past, failed ef-
forts to extract some knowledge out of ‘physics’. Socrates’ ironical remark that he 
would presently be performing no dialegesthai at all, had he accepted Anaxagoras’ 
materialistic theory of the individual causes (98d6 ff.), may now be taken literally. 
Since the failure of all his attempts to reach knowledge by means of the περὶ 
φύσεως ἱστορία, Socrates has been conducting his investigation only by means of 
an argumentative exchange, a procedure which is only possible within the philo-
sophically oriented group that presently surrounds him70. The dialogical nature of 
philosophical research was already apparent in Socrates’ prolonged exchange with 
Simmias and Cebes about the immortality of the soul (64a1-96a1). It becomes ap-
parent once again in the way Socrates concludes the argument deriving his own no-
tion of aitia from the theory of Forms (100c3 ff.): he is almost the only speaker 
(Cebes is just allowed to express his agreement), yet he clearly aims at involving his 
interlocutor in his reasoning, so that any conclusion may be a fully shared one71. The 
text has already exposed the underlying methodological principle twice. First at 
75c10-d3: the definition of an essence may be finally assessed by the twin activities 
of asking questions and providing answers72. Then at 78c10-d3: within the Socratic 
circle, both the actions of asking and of answering questions concur to produce the 

 
67  Cf 100b1-3: Ἀλλ’, ἦ δ’ ὅς, ὧδε λέγω, οὐδὲν καινόν, ἀλλ’ ἅπερ ἀεί τε ἄλλοτε καὶ ἐν τῷ 

παρεληλυθότι λόγῳ οὐδὲν πέπαυμαι λέγων. 
68  Gower 2008, 330-31 identifies the subversion of the «very notion of a philosophical autority-

figure» as the main purpose of the ‘autobiography’; cf. also 332, 335 f. 
69  Schäfer 2005, 420.  
70  On the necessity of such a surrounding for the philosophical activity of the Platonic Socrates, see 

Rowe 2007a, 66 f. 
71  He thus evolves from an initial «I say» through the intermediate stage of  «you would 

think/say/argue», up to the conclusion of «we believe»: Ebert 2004, 355. 
72  Cf. notably 75d2 f.: περὶ ἁπάντων οἷς ἐπισφραγιζόμεθα τὸ “αὐτὸ ὃ ἔστι” καὶ ἐν ταῖς 

ἐρωτήσεσιν ἐρωτῶντες καὶ ἐν ταῖς ἀποκρίσεσιν ἀποκρινόμενοι. 



Stefano Jedrkiewicz 

 - 192 - 

specific logos which may explain the essence of a given reality73. No dialogue, no 
truth.  

This progression is open-ended. Its specific stages may hardly be planned in ad-
vance74. It produces no results that may be consigned to some logoi inscribed into a 
book75, nor, for that matter, into a single formula76. Socrates agrees with Simmias 
that human epistemic resources are limited and that even the best formulated hypo-

thesis should be submitted to continuous verification – as far as human resources al-
low (107a8-b10)77. This is Socrates’ conclusive message to his friends. When he 
momentarily leaves the scene in order to prepare himself for his physical death and 
to meet his family for the last time (116a1-b6), the message seems to have reached 
its intended destination. As they wait for their spiritual guide to reappear for the last 
time, his friends, soon to be orphaned, plunge themselves into dialogical investiga-
tion: once again, they take up all the arguments which have been produced during 
the day (cf. περιεμένομεν οὖν πρὸς ἡμᾶς αὐτοὺς διαλεγόμενοι περὶ τῶν 
εἰρημένων καὶ ἀνασκοποῦντες, 116a4 f.). This wholly spontaneous dialogue obeys 
an autonomous collective impulsion: the friends of Socrates have now taken philo-
sophical initiative into their hands. And this is exactly what Socrates intended them 
to do. He can now make his final exit78. 

 
4. Conclusion 

 
The Apology describes Socrates’ own sophia as highly idiosyncratic. The Phaedo 
moves further ahead in describing how Socrates proposes a fully-fledged epistemic 
model of his own making. Both depictions rely on two different oppositional 
couples: ignorance, both real and presumed, is pitted against knowledge, both real 
and presumed as well; productive, dialogical procedures are pitted against sterile, 
non-dialogical procedures. The Phaedo stresses such notional contrasts by describ-

 
73  Cf. notably 78d1 f.: αὐτὴ ἡ οὐσία ἧς λόγον δίδομεν τοῦ εἶναι καὶ ἐρωτῶντες καὶ 

ἀποκρινόμενοι. 
74  The strong association of such an open-endedness with the metaphor of navigation at sea, and 

with the Theseus myth such as alluded in the opening of the Phaedo, is stressed by White 2000, 
158, and Kuperus 2007, 199, 203 f. and passim. 

75  With the exception, of course, of Plato’s own books describing Socrates in action. In the words of 
Gill 2006, 144, the ‘shared search’ implemented under Socrates’ main impulsion throughout the 
Platonic dialogues «is a continuing one which the reader is invited, explicitly or implicitly, to con-
tinue».  

76  When Socrates proposes a specially elaborated formulation at 102d3 he apologizes with a smile 
for producing what looks like a binding legal stipulation (cf. συγγραφικῶς ἐρεῖν). Socrates ap-
parently means that the reciprocal relations he is assigning to the various terms entering in his 
present utterance should now be considered as having being definitely fixed (cf. Archer-Hind 
1894, 106 n. 11; Loriaux 1975, 112). ‘To speak like a book’  (cf. Rowe  1993, 251) is an alterna-
tive, possibly slightly less precise rendering (cf. also Kahn 1996, 357: ‘like a textbook’). Burnet 
1911, 116 detects an allusion here to the balanced style of the professional logographoi. 

77  Cf. Gallop 2002, 172: «The Theory [of Forms] offers only a provisional solution, which is in it-
self in need of further exploration».  

78  Schäfer 2005, 409-12 highlights the special relevance of a message stressing the philosophical 
need of individual initiative and dialectical participation as a means of contrasting the wholly dif-
ferent principles (tradition, authority) of the Pythagoreans. 



The Platonic Socrates and the ‘Science of Nature’ 

 - 193 - 

ing Socrates’ dealings with the ‘science of nature’ as a strictly monological, indeed 
almost solipsistic activity. 

In both dialogues, Socrates rests his search for knowledge on some declaredly 
‘naive’ assumptions, and contrasts his own approach to the apparently elaborate 
learning and sophisticated rhetorics of all those who practice the περὶ φύσεως 
ἱστορία. He also suggests that the latter doctrines, for all their apparent intellectual 
refinement, may eventually prove to be as remote from truth as the unlearned and 
uncritical beliefs produced by popular opinion. The Socratic familiarity with ‘phys-
ics’ is thus described in wholly consistent terms, and, in the Apology as in the Phae-

do, is set as one necessary precondition for Socrates’ commitment to philosophy.  
 

       Stefano Jedrkiewicz 
 

BIBLIOGRAPHICAL REFERENCES 
 
Archer-Hind 1894  
R.D. Archer-Hind (ed.), The ‘Phaedo’ of Plato, London-New York 1894. 
 
Babut 1978 
D. Babut, Anaxagore jugé par Socrate et Platon, REG 91, 1978, 44-76. 
 
Barnes 1989 
J. Barnes, The Presocratic Philosophers, London-New York. 
 
Bailey 2005 
D.T.J. Bailey, Logic and Music in Plato’s ‘Phaedo’, Phronesis 50, 2005, 95-115. 
 
Bluck 1955 
R.S. Bluck (ed.), Plato’s ‘Phaedo’, London 1955. 
 
Boutroux 1883 
E. Boutroux, Socrate fondateur de la science morale, Paris 1883. 
 
Brancacci 1997 
A. Brancacci, Il sapere di Socrate nell’‘Apologia’, in G. Giannantoni – M. Narcy (a cura 
di), Lezioni socratiche, Napoli 1997, 303-28. 
 
Brickhouse – Smith 1989 
T.C. Brickhouse – N.D. Smith, Socrates on Trial, Oxford 1989. 
 
Brickhouse – Smith 1994  
T.C. Brickhouse – N.D. Smith, Plato’s Socrates, Oxford 1994. 
 
Burger 1984 
R. Burger, The ‘Phaedo’: a Platonic Labyrinth, New Haven-London 1984. 
 
Burnet 1911 
Plato’s ‘Phaedo’, Edited with Introduction and Notes by J. Burnet, Oxford 1911. 
 
Burnet 1926 
J. Burnet, Plato’s ‘Euthyphro’, ‘Apology of Socrates’, and ‘Crito’, with Notes, Oxford 
1926. 
 



Stefano Jedrkiewicz 

 - 194 - 

Cerri 2003 
G. Cerri, La pagina autobiografica del ‘Fedone’. Da Socrate a Platone, QUCC n.s. 75 
(104), 51-62. 
 
Dancy 2004 
R.M. Dancy, Plato’s Introduction of Forms, Cambridge 2004. 
 
de Strycker – Slings 1994 
Plato’s ‘Apology of Socrates’. A Literary and Philosophical Study with a Running Commen-

tary. Edited and completed from the papers of the late E. de Strycker by S.R. Slings, Lei-
den-New York-Köln 1994. 
 
Dorion 2004 
L.-A. Dorion, Socrate, Paris 2004. 
 
Dover 1968 
Aristophanes Clouds. Edited with Introduction and Commentary by K.J. Dover, Oxford 
1968. 
 
Ebert 2004 
Platon. ‘Phaidon’. Übersetzung und Kommentar von T. Ebert, Göttingen 2004. 
 
Edmunds 2006 
L. Edmunds, What Was Socrates Called?, CQ 56, 2006, 414-25. 
 
Edmunds 2007 
L. Edmunds, Socrates and the Sophists in the Old comedy: A Single Type?, in Pianto e riso 

nel teatro greco e latino, Atti del Convegno INDA, 25-28 Settembre 2003 = Dioniso 6, 
2007, 180-8. 
 
Gallop 2002  
Plato. ‘Phaedo’. Translated with Notes by D. Gallop, Oxford 2002. 
 
Gentzler 1991 
J. Gentzler, συμφωνεῖν in Plato’s ‘Phaedo’, Phronesis 36, 1991, 265-76. 
 
Gill 2006 
C. Gill, The Platonic Dialogue, in Gill – Pellegrin 2006, 136-50. 
 
Gill – Pellegrin 2006  
M.L. Gill – P. Pellegrin (ed.), A Companion to Ancient Philosophy, Malden-Oxford-Victoria 
2006. 
 
Gower 2008 
O.S.L. Gower, Why Is There an Autobiography in the ‘Phaedo’?, Anc.Phil. 28, 2008, 329-
46. 
 
Graham 1991 
D.W. Graham, Socrates, the Craft Analogy, and Science, Apeiron 24, 1991, 1-24. 
 
Guthrie 1962 
W.K.C. Guthrie, A History of Greek Philosophy, I, The Earlier Presocratics and the Pytha-

Goreans, Cambridge 1962. 
 
Guthrie 1971 
W.K.C. Guthrie, Socrates, Cambridge 1971. 
 



The Platonic Socrates and the ‘Science of Nature’ 

 - 195 - 

Hackforth 1955 
Plato’s ‘Phaedo’, Translated with Introduction and Commentary by R. Hackforth, Cam-
bridge 1955. 
 
Heinaman 1997 
R. Heinaman, Plato: Metaphysics and Epistemology, in C.W. Taylor (ed.), Routledge Histo-

ry of Philosophy, Vol. I, From the Beginning to Plato, London-New York 1997, 329-64. 
 
Heitsch 2002 
Platon, ‘Apologie des Sokrates’, Übersetzung und Kommentar von E. Heitsch, Göttingen 
2002. 
 
Hoinski 2008 
D.W. Hoinski, Context, Decision, and Autobiography in Plato’s ‘Phaedo’, Anc.Phil. 28, 
2008, 347-55. 
 
Jedrkiewicz 2008 
S. Jedrkiewicz, Socrates, the Sun and the Moon (Plat. ‘Ap.’ 26b8-e5), Lexis 26, 2008, 169-
83. 
 
Kahn 1996 
C.H. Kahn, Plato and the Socratic dialogue, Cambridge 1996. 
 
Kuperus 2007 
G. Kuperus, Traveling with Socrates: Dialectic in the ‘Phaedo’ and ‘Protagoras’, in G.A. 
Scott (ed.), Philosophy in Dialogue: Plato’s Many Devices, Evanston (Ill.) 2007, 193-211. 
 
Lacey 1971 
A.R. Lacey, Our knowledge of Socrates, in G. Vlastos (ed.), The philosophy of Socrates. A 

collection of critical essays, Garden City (N.Y.) 1971, 22-49. 
 
Laks 2000 
A. Laks, Anaxagoras, in J. Brunschwig – G.E.R. Lloyd (ed.), Greek Thought. A Guide to 

Classical  Knowledge (Eng. ed.), Cambridge-London 2000, 525-35. 
 
Laks 2002 
A. Laks, Les fonctions de l’intellect. À propos, derechef, du Nous d’Anaxagore, Methodos 2, 
2002, 7-14. 
 
Loriaux 1975 
R. Loriaux, Le Phédon de Platon, Commentaire et traduction, vol. II, Namur 1975. 
 
McDiarmid 1953 
J.B. McDiarmid, Theophrastus on the Presocratic Causes, HSCPh, 61, 1953, 85-156. 
 
Morrison 2006 
D.R. Morrison, Socrates, in Gill – Pellegrin 2006, 101-18. 
 
Murphy 1936 
N.R. Murphy, The δεύτερος πλοῦς in the ‘Phaedo’, CQ 30, 1936, 40-7. 
 
Nails 2002 
 D. Nails, The people of Plato: a Prosopography of Plato and other Socratics, Indianapolis 
2002. 
 



Stefano Jedrkiewicz 

 - 196 - 

Patzer 1994 
A. Patzer, Sokrates in den Fragmenten des Attischen Komödie, in A. Bierl – P. von 
Moellendorff (eds.), Orchestra. Drama, Mythos, Bühne, Stuttgart-Leipzig 1994, 50-81. 
 
Pucci 1961 
P. Pucci, Σοφία nell’‘Apologia’ platonica, Maia 13, 1961, 317-29. 
 
Rashed 2009 
M. Rashed, Aristophanes and the Socrates of the ‘Phaedo’, OSAP 36, 2009, 108-36. 
 
Ross 1982 
D.L. Ross, The Deuteros Plous, Simmias’ Speech, and Socrates’ Answer to Cebes in Plato’s 

‘Phaedo’, Hermes 110, 1982, 19-25. 
 
Rossetti 2006 
L. Rossetti, Caratteristiche tipologiche dei trattati Περὶ Φύσεως nei secoli VI-V a.C., Noua 
Tellus 24.2, 2006, 1-29. 
 
Rowe 1993 
C.J. Rowe (ed.), Plato. ‘Phaedo’, Cambridge 1993. 
 
Rowe 2007 
C.J. Rowe, Plato and the Art of Philosophical Writing, Cambridge 2007. 
 
Rowe 2007a 
M.W. Rowe, Wittgenstein, Plato, and the Historical Socrates, Philosophy 82, 45-85. 
 
Sharma 2009 
R. Sharma, Socrates’ New ‘Aitia’: Causal and Metaphysical Explanations in Plato’s ‘Phae-

do’, OSAP  36, 2009, 137-78  
 
Schäfer 2005 
G. Schäfer, Zur Vorsokratikerdarstellung im ‘Phaidon’, in G. Rechenauer (Hsgb.), Früh-

griechisches Denken, Göttingen 2005, 407-22. 
 
Shero 1942 
L.R. Shero, ‘Apology’ 26 D-E and the Writings of Anaxagoras, CW 35, 1942, 219 s. 
 
Shipton 1979 
K.M.W. Shipton, A Good Second-Best: ‘Phaedo’ 99b ff., Phronesis 24, 1979, 33-53. 
 
Stokes 1997 
Plato, ‘Apology of Socrates’, Edited with an Introduction, Translation and Commentary by 
M.C. Stokes, Warminster 1997. 
 
Taylor 1911 
A.E. Taylor, Varia Socratica, Oxford 1911. 
 
Ugolini 1985 
G. Ugolini, Appunti sullo stile di Anassagora, Elenchos 6, 1985, 315-32. 
 
Vlastos 1991 
G. Vlastos, Socrates. Ironist and moral philosopher, Cambridge 1991. 
 
Vlastos 1994 
G. Vlastos, Socratic Studies, Cambridge 1994. 
 



The Platonic Socrates and the ‘Science of Nature’ 

 - 197 - 

White 2000 
S.A. White, Socrates at Colonus. A Hero for the Academy in N.D. Smith – P.B. Woodruff 
(edd.), Reason and Religion in Socratic Philosophy, Oxford 2000, 150-75. 
 
Zuckert 2009 
C.H. Zuckert, Plato’s Philosophers. The Coherence of the Dialogues, Chicago-London 
2009. 
 

Abstract: This essay opposes the view that a contradiction needs to be perceived between 
Socrates’ defense in regard of the ‘first accusations’ in Plato’s Apology (which apparently 
denies any personal involvement in the ‘science of nature’) and the Socratic ‘autobiography’ 
in the Phaedo (which relates such an involvement in full detail). A closer examination can 
dispel this apparent incongruity. Indeed, the textual construction of the Apology, while cate-
gorically rejecting Aristophanes’ portrait of Socrates and denying any similarity of this cha-
racter to the contemporary sophoi, needs to imply an effective Socratic interest for ‘science’. 
Both  texts therefore concur in  producing a homogeneous depiction of Socrates’ attitude in 
respect of the περὶ φύσεως ἱστορία, which is in turn fully consistent with the implementa-
tion by Socrates of a dialogical method of investigation within the circle of his friends such 
as described in the Phaedo. Socrates’ overall consistency thus results from the deliberate au-
thorial strategy implemented by Plato. 
 
Keywords: Socrates, Plato, dialogue, science of nature, sophia. 



Lexis 29.2011 

Da Archia ad Antipatro Sidonio:  

osservazioni sulla paternità dell’epigramma anonimo AP 6.23 
 
 

Ἑρμεία, σήραγγος ἁλίκτυπον ὃς τόδε ναίεις 
      εὐστιβὲς αἰθυίαις ἰχθυβόλοισι λέπας, 
δέξο σαγηναίοιο λίνου τετριμμένον ἅλμῃ 
      λείψανον, αὐχμηρόν, ξανθὲν ἐπ΄ ἠιόνων, 
γριπούς τε πλωτῶν τε πάγην, περιδινέα κύρτον, 
      καὶ φελλὸν κρυφίων σῆμα λαχόντα βόλων 
καὶ βαθὺν ἱππείης πεπεδημένον ἅμματι χαίτης, 
      οὐκ ἄτερ ἀγκίστρων, λιμνοφυῆ δόνακα. 
 
                                            (ed. Gow – Page 1968) 

 
1.  

 
Il ventitreesimo epigramma del sesto libro dell’Antologia Palatina ci è pervenuto sia 
attraverso il codice Palatino sia attraverso l’Antologia Planudea, ma in entrambi i 
casi il lemma non riporta l’indicazione dell’autore. Sulla base delle notevoli affinità 
con Archia 6.192, Stadtmüller 1894-1906 proponeva dubitanter di ascrivere anche 
questo componimento al poeta di Antiochia che tanto bene sapeva eandem rem dice-

re, commutatis verbis atque sententiis
1 («fort. idem Archias et hoc ep. et VI 192 va-

riandi studio condidit»); e vari interpreti successivi hanno mostrato di condividere la 
sua proposta, particolarmente Gow – Page 1968 («for wholesale borrowing by one 
epigrammatist from another is rare» come dichiarano nel commento ad Archia 
6.192) e più di recente Penzel 2006 («Da Arch.’ Oeuvre noch weitere Mehrfachbe-
handlungen eines Sujets bzw. Ep.serien enthält (z.B. G-P IV ff.), erscheint eine sol-
che Zuschreibung durchaus plausibel», p. 200). Autori che hanno trattato monogra-
ficamente la produzione poetica archiana hanno proposto sì, peraltro sulla base di 
argomentazioni non decisive, di mutare la cronologia dell’epigramma collocandolo 
in un’epoca precedente o successiva a quella in cui visse il protetto di Cicerone2; ma 
nessuno dei loro suggerimenti pare sia stato accolto né nelle edizioni dell’Antologia 

Palatina né negli studi successivi sull’epigramma.  

 
1  Cic., Arch. 18. 
2  Mi riferisco in particolare a Reinach 1890 e Law 1936. Secondo il primo l’epigramma 6.23 pote-

rebbe essere più antico di quello di Archia «quoniam Mercurium, non Priapum, ibi invocat pisca-
tor» (p. 59) – obiezione non decisiva poiché Priapo protettore di pescatori e marinai compare in 
altri componimenti oltre che dello stesso Archia (cf. il 10.7 e il 10.8) anche di autori precedenti 
(per es. in Leonida 10.1 e Antipatro Sidonio 10.2); sulla questione vedi Beschi 2011, 84 s. Biso-
gna peraltro rendere atto a Reinach che, pur sulla base di questo discutibile presupposto, egli è 
l’unico a connettere questo epigramma con il nome di Antipatro – sia pure senza fornire altre giu-
stificazioni, e oltretutto mostrando anche graficamente, attraverso l’uso di parentesi e punto di 
domanda, l’incertezza della sua scelta: «Archiae epigramma fere ad verbum cum carmine incerti 
auctoris (Antipatri?), VI, 23, congruit» (p. 59). Al contrario Law 1936 propone, sulla base di con-
siderazioni relative alla collocazione dell’epigramma nel codice Palatino (vedi in particolare p. 
235 n. 23), di considerare quest’ultimo «an anonymous poem which is probably a Byzantine imi-
tation of Archias» (p. 235). 



Fulvio Beschi 

 - 200 - 

2.  
 

Un gruppo cospicuo di epigrammi ascritti ad Archia dall’Antologia Palatina 
derivano da componimenti3 di Antipatro Sidonio a loro volta derivati da altri di Le-
onida di Taranto4. È il caso in particolare di una serie di poesie molto simili dal pun-
to di vista stilistico-letterario, per le quali l’ascrizione a un’individualità poetica 
unitaria è stata postulata anche dagli interpreti meno inclini ad attribuire a un unico 
autore (probabilmente Archia di Antiochia) le poesie contrassegnate nell’Antologia 

Palatina dal lemma Ἀρχίου senz’altra indicazione5. Riporto gli epigrammi di Archia 
insieme ai loro modelli leonidei e antipatrei principali nella seguente tabella6: 

 
Leonida Antipatro Sidonio Archia 
6.13 6.14 6.16 (1) - 6.179 (3) - 6.180 

(4) - 6.181 (5)  
6.289  6.174  6.39 (2)7  
6.4 – 6.192 (6)  
– 6.206 6.207 (7)  
7.67 7.65  7.68 (8)8 

 
3  Uno o anche più d’uno, come chiarirò meglio in seguito. In questo paragrafo e in particolare nella 

tabella che riporto subito sotto, tuttavia, per i vari epigrammi di Archia degli eventuali vari mo-
delli antipatrei e leonidei mi limito a riportare solo il principale.  

4  La questione, ben nota a tutti gli studiosi dell’Antologia Palatina, è stata in vario modo affrontata 
da, si può dire, chiunque nel corso del tempo si sia occupato non superficialmente dei tre epi-
grammisti (in particolare degli ultimi due); e ha trovato esposizione esaustiva in Penzel 2006, o-
pera monograficamente dedicata alle tecniche di variazione e imitazione di Antipatro Sidonio e 
Archia. Specificamente rivolte ad Antipatro Sidonio (e Antipatro di Tessalonica) sono le osserva-
zioni di Argentieri 2003, 83 ss.; mentre per Archia segnalo il mio recente Beschi 2011, passim 
(soprattutto le note di commento ai singoli epigrammi). In questi ultimi due testi si trovano anche 
panoramiche su lavori precedenti dedicati ad argomento analogo (cf. in particolare Argentieri 
2003, 24 ss., Beschi 2011, XLIV ss.). 

5  Law 1936 per es. attribuiva questo compatto gruppo di componimenti a un omonimo di Archia di 
Antiochia, Archia di Bisanzio (per una rassegna delle principali caratteristiche stilistico-letterarie 
del quale cf. in particolare p. 242). Una più ampia trattazione della questione nel suo complesso si 
ha ancora in Beschi 2011, XLVI ss. Appartengono a questo gruppo compatto gli epigrammi n. 1-
11 della mia edizione (Beschi 2011). Richiami a Leonida e Antipatro sono presenti peraltro anche 
in poesie di Archia non appartenenti a questo gruppo; è il caso in particolare dei tre componimenti 
AP 10.10 (22 in Beschi 2011) - 10.7 (23) - 10.8 (24), che si rifanno a Leonida 10.1 e Antipatro 
10.2 (anche se più che di emulazione è opportuno in questi casi limitarsi a parlare di affinità tema-
tica). Cito poi anche l’epigramma AP 9.343 (15), modellato su AP 9.76 di Antipatro (lemma 
Ἀντιπάτρου senz’altra indicazione): gli studi più recenti ascrivono quest’ultimo componimento al 
Sidonio (vedi in partic. Argentieri 2003, 128 s.), anche se le somiglianze fra la poesia di Archia 
AP 7.214 (14) – stilisticamente affine ad Archia 9.343 (cf. Beschi 2011, L) – e un epigramma di 
Antipatro di Tessalonica, AP 7.216, potrebbero indurre ad ascrivere anche AP 9.76 a quest’ultimo 
autore (ad Antipatro di Tessalonica l’epigramma è attribuito anche da Penzel 2006, 225). Infine, 
Archia 6.195 (28) è affine ai due componimenti di Antipatro Sidonio AP 6.159 e soprattutto AP 
6.46, anche se suo principale modello è Timne 6.151. 

6  Nel caso degli epigrammi di Archia fornisco tra parentesi anche la numerazione di Beschi 2011. 
7  Per questo epigramma in particolare bisogna postulare anche un modello leonideo e (forse) uno 

antipatreo secondario, Leonida 6.288 e Antipatro Sidonio 6.160. 
8  Il reale modello di Archia in questo caso è chiaramente Leonida; con l’epigramma di Antipatro 

c’è piuttosto, più genericamente, semplice affinità tematica. 



Da Archia ad Antipatro Sidonio 

 - 201 - 

7.163 7.164 7.165 (9) 
16.182 16.178 16.179 (11) 

 
3.  
 
Questa linea imitativa Leonida-Antipatro-Archia è tanto singolarmente ben testimo-
niata nell’Antologia che sulla base di essa già Stadtmüller proponeva di formulare 
un’ipotesi in merito all’ascrizione di un epigramma, e precisamente postulava che 
Meleagro 6.163, molto simile ad Antipatro Sidonio 9.323 a sua volta modellato su 
Leonida 9.322, appartenesse in realtà ad Archia9. Ora, è presupposto metodologico 
generalmente accettato il fatto che nell’Antologia, in presenza di due epigrammi di 
cui uno anonimo, non sia possibile (in assenza, ovviamente, di ulteriori specifiche 
indicazioni di qualsiasi sorta) stabilire la relazione di quest’ultimo con il primo (os-
sia se esso ne sia imitazione, modello, o variazione dello stesso autore): criteri stili-
stici, linguistici e tematici sono terreno troppo scivoloso per avere da soli la forza, in 
un genere letterario che trovava nell’imitazione10 il suo canone stilistico-letterario 
fondamentale, di confermare o escludere una specifica attribuzione; e prova ne è il 
fatto che epigrammi d’età bizantina spesso non si distinguono affatto da componi-
menti ellenistici. Ciononostante, in questo caso Stadtmüller si sentiva autorizzato 
non solo a stabilire una relazione fra due epigrammi (considerando AP 6.163 imita-
zione di Antipatro Sidonio 9.323), ma anche a modificare un’ascrizione presente nel 
testo (attribuendo AP 6.163 non al tradito Meleagro ma ad Archia).  

 
4.  
 
Dei moltissimi epigrammi che Archia verosimilmente scrisse nel corso della sua vi-
ta11 ce ne sono pervenuti soltanto una trentina; e ugualmente esiguo12 è il numero di 
componimenti dell’Antologia ascritti o attribuibili ad Antipatro Sidonio e Leonida di 
Taranto se confrontato con quella che dovette essere la produzione ‘effettiva’ di 
questi due autori. In un quadro nel quale gli epigrammi perduti sono senz’altro molti 
di più di quelli superstiti, è singolare che ci siano pervenute tante serie complete ca-

sualmente, ossia che le serie di epigrammi riconducibili alla linea imitativa Leonida-
Antipatro Sidonio-Archia siano giunte a noi in numero così cospicuo in seguito a 
scelte compiute dai vari compilatori dell’Antologia in modo del tutto accidentale e 
senza connessione alcuna l’una con l’altra. Ciò appare evidente soprattutto nel caso 
di Archia, dove ben un epigramma su tre è riconducibile alle serie di cui sopra: an-
che ammettendo una relazione statistica di questo dato con la produzione complessi-
va del poeta (ossia anche ammettendo che un terzo degli epigrammi effettivamente 
 
9  Per una prima informazione sul dibattito critico relativo alla questione e indicazioni bibliografiche 

vedi Argentieri 2003, 86 n. 97.  
10  E nella variazione, suo polo complementare. 
11  Sulla sua produzione epigrammatica le nostre fonti (ossia soprattutto Cicerone) dicono pochissi-

mo, probabilmente perché la ritenevano irrilevante rispetto ad altri più nobili generi letterari da lui 
praticati; ciononostante, alcuni aspetti della sua personalità e attività inducono a postulare che es-
sa sia stata cospicua. Sulla questione vedi Beschi 2011, XXXVIII ss. 

12  Anche se maggiore rispetto agli epigrammi di Archia: un’ottantina di epigrammi per Antipatro 
Sidonio, un centinaio per Leonida. 



Fulvio Beschi 

 - 202 - 

scritti da Archia fosse modellato su composizioni di Antipatro e Leonida), rimane 
strano il fatto che di Antipatro e Leonida ci siano pervenuti proprio i modelli degli 
epigrammi di Archia superstiti13. Di conseguenza, ritengo più probabile che la pre-
senza di queste serie nell’Antologia non sia casuale, ossia che in un qualche momen-
to della complessa storia dell’Antologia Palatina esse fossero state consapevolmente 
riunite da un compilatore14. 

 
5.  
 
Stando così le cose, le cautele con le quali deve essere in genere trattato il caso di 
epigrammi affini dell’Antologia di cui uno anonimo (cf. § 3) risultano passibili di 
qualche deroga quando si ha a che fare con composizioni ascrivibili alle serie Leoni-
da-Antipatro Sidonio-Archia (cf. § 4). La presenza di tante serie complete, infatti, in 
certo modo ci autorizza a ricercare da qualche parte all’interno dell’Antologia i po-
chi ‘tasselli mancanti’ che sono necessari per integrare quelle parziali; ossia, in pre-
senza di due epigrammi della serie e di uno affine anonimo, c’è una maggior proba-
bilità che quest’ultimo sia quello che manca per completare la serie piuttosto che 
qualsiasi altra cosa. E tale probabilità, oltretutto, deve essere tenuta in conto anche 
nel caso in cui il terzo componimento non sia anonimo, ma abbia un’ascrizione di-
versa da quella che ci aspetteremmo, come propone Stadtmüller per AP 6.16315.  

 
6.  
 
Nella tabella che ho riportato sopra (al § 2) restano due spazi vuoti, rispettivamente 
al posto di un epigramma di Leonida che costituisca il modello di Antipatro 6.206 e 
Archia 6.207, e un epigramma di Antipatro che imiti Leonida 6.4 e sia a sua volta 
modello di Archia 6.192. In base a quanto detto nel § 5, abbiamo qualche ragione 
per ritenere che eventuali componimenti dell’Antologia affini ai precedenti debbano 
andare a colmare tali lacune, e rappresentino quindi i tasselli mancanti delle serie in-
complete. Nessun epigramma pervenutoci pare peraltro poter essere accostato ad AP 
6.206 e AP 6.207, in cui cinque ragazze di Naucrati giunte in età da marito offrono 
doni ad Afrodite; anche se non sono mancati interpreti che hanno ricondotto entram-
bi i componimenti a un modello leonideo perduto16. Per quanto riguarda invece Le-

 
13  Insomma, non è strano che ci siano pervenuti epigrammi di Leonida e Antipatro che Archia ha 

imitato; è strano invece che ci siano pervenuti proprio quelli che corrispondono a (così tanti di) 
quelli pervenutici di Archia.   

14  Forse queste serie comparivano già riunite nella corona di Meleagro, di cui senz’altro Leonida e 
Antipatro Sidonio, e forse anche Archia (cf. Gow – Page 1968, 434 s.), facevano parte; e bisogna 
ammettere che è plausibile che l’accostamento di epigrammi tanto simili sia avvenuto in una rac-
colta ordinata secondo un criterio tematico, quale appunto era la corona di Meleagro (anzi la pre-
senza di queste serie complete potrebbe essere considerata un’ulteriore prova dell’inserimento di 
Archia in tale corona). 

15  Il fatto che questa proposta sia teoricamente giustificabile o corretta non significa naturalmente 
che essa sia anche necessariamente ‘vera’; non è mio obiettivo in questa sede soffermarmi nello 
specifico sulla paternità di AP 6.163. 

16  In particolare Law 1936, 234; per una panoramica più ampia sulla questione cf. Beschi 2011, 68-
9. Rilevo anche in generale che modello principale di Archia era non Leonida, ma Antipatro Si-



Da Archia ad Antipatro Sidonio 

 - 203 - 

onida 6.4 e Archia 6.192, v’è nell’Antologia un carme a essi molto simile, e per di 
più anonimo, che ha tutte le caratteristiche per costituire il componimento antipatreo 
che doveva fungere da collegamento tra i due precedenti: l’epigramma AP 6.23 che 
ho introdotto nel § 1. Là ho detto che in genere editori e commentatori, sulla base 
della testimonianza di Cicerone, propongono di ascrivere anch’esso come AP 6.192 
ad Archia; mentre nessuno fa il nome di Antipatro Sidonio, che pure, alla luce delle 
precedenti osservazioni, mi sembra il più plausibile.17 

 
7.  
 
Un’ulteriore argomentazione a favore della paternità antipatrea del componimento in 
questione può essere ricavata dalla nostra conoscenza delle modalità secondo le qua-
li Archia imitava e variava i suoi modelli, e quindi dall’analisi delle sue tecniche i-
mitative. Mentre (almeno) due gruppi di componimenti archiani sono costituiti da 
variazioni (con differenze reciproche spesso veramente minime) di un unico model-
lo, e quindi si possono definire nel complesso come autovariazioni d’autore18, è sin-
golarmente poco testimoniata nelle poesie superstiti del poeta di Antiochia 

 
donio che l’Antiocheno conosceva bene (e di cui era forse stato allievo); e che oltretutto, così co-
me Archia non sempre imitava Antipatro Sidonio, allo stesso modo Antipatro Sidonio non sempre 
imitava Leonida. Conseguentemente, mentre un’imitazione archiana di Leonida sarà probabil-
mente passata per il tramite di Antipatro Sidonio, un’imitazione archiana di Antipatro poteva più 
facilmente non avere alle spalle un carme leonideo. Onde la presenza di un ‘tassello mancante’ è 
più probabile nel caso in cui esso sia costituito da Antipatro Sidonio, che rappresenta per così dire 
l’anello centrale della catena Leonida-Antipatro Sidonio-Archia, piuttosto che nel caso in cui esso 
sia costituito dai due autori ‘periferici’ Archia e Leonida. 

17  Riporto qui, per comodità del lettore, i due epigrammi Leonida 6.4 (LII in Gow – Page 1965, 
secondo il testo di questa edizione):  

 
† Εὐκαμπὲς † ἄγκιστρον καὶ δούνακα δουλιχόεντα 
     χὠρμιὴν καὶ τὰς ἰχθυδόκους σπυρίδας  
καὶ τοῦτον νηκτοῖσιν ἐπʼ ἰχθύσι τεχνασθέντα  
     κύρτον, ἁλιπλάγκτων εὕρεμα δικτυβόλων, 
τρηχύν τε τριόδοντα, Ποσειδαώνιον ἔγχος,  
     καὶ τοὺς ἐξ ἀκάτων διχθαδίους ἐρέτας  
ὁ γριπεὺς Διόφαντος ἀνάκτορι θήκατο τέχνας,  
     ὡς θέμις, ἀρχαίας λείψανα τεχνοσύνας. 
 
e Archia 6.192 (6 in Beschi 2011; secondo il testo di questa edizione): 
 

ταῦτα σαγηναίοιο λίνου δηναιὰ Πριήπῳ 
    λείψανα καὶ κύρτους Φιντύλος ἐκρέμασεν 
καὶ γαμψὸν χαίτῃσιν ἐφ᾿ ἱππείῃσι πεδηθέν 
    ἄγκιστρον, κρυφίην εἰναλίοισι πέδην, 
καὶ δόνακα τριτάνυστον ἀβάπτιστόν τε καθ᾿ ὕδωρ 
    φελλὸν ἀεὶ κρυφίων σῆμα λαχόντα βόλων· 
οὐ γὰρ ἔτι στείβει ποσὶ χοιράδας οὐδ᾿ ἐπιαύει 
    ἠϊόσιν μογερῷ γήραϊ τειρόμενος. 
 

18  Si tratta precisamente dei già citati epigrammi AP 6.16 (1 in Beschi 2011) - 6.179 (3) - 6.180 (4) -
6.181 (5) e AP 10.10 (22) - 10.7 (23) - 10.8 (24). 



Fulvio Beschi 

 - 204 - 

l’autocitazione isolata, ovvero la ripresa di espressioni e concetti singoli da altri suoi 
epigrammi19. Non si va, in quest’ambito, oltre la ripetizione di una stessa parola – 
per es. κύρτους AP 6.192.2 / κύρτοις AP 10.10.3 – eventualmente sottolineata da 
analoghi espedienti formali – per es. ἄλλον a inizio di pentametro dopo enjambe-

ment in AP 5.58.4 e AP 5.98.2, e οὐκέτι AP 7.214 / μηκέτι AP 16.94 entrambi ad i-
nizio di componimento. Più di un interprete20 ha invece rilevato la tendenza di Ar-
chia a inserire in epigrammi che derivano da un modello antipatreo e leonideo ‘pre-
valente’ (quelli, per intendersi, che ho indicato nella tabella del § 2) anche singole 
espressioni e concetti tratti da altre poesie degli stessi autori. Un esempio significa-
tivo di questo modus operandi è rappresentato dall’epigramma AP 6.39, riconducibi-
le, accanto ai due modelli leonidei e antipatrei principali (Leonida 6.289 e Antipatro 
Sidonio 6.174), a due altri componimenti degli stessi autori (Leonida 6.288 e Anti-
patro Sidonio 6.160), da cui pure alla poesia archiana viene qualche elemento21; e 
analogamente accanto al principale modello antipatreo di Archia 6.195, Antipatro 
6.46, se ne deve segnalare uno secondario, Antipatro 6.15922. 

 
8.  
 
In un precedente contributo23 ho proposto di emendare il testo tradito (che non dà 
senso) χηλὴν αἰθυίας οὔποτε ἀντιβίας di Archia 10.8.2 in χηλὴν αἰθυίας οὔποτε 
ἀντιβίαν, interpretando lo sperone di roccia (χηλὴν) come «del gabbiano (o dei 
gabbiani) non mai nemico» nel senso che ai gabbiani mai non rifiuta ospitalità, e 
quindi «che ospita, accoglie molti gabbiani». Si tratta della stessa immagine 
dell’anomimo 6.23 εὐστιβὲς αἰθυίαις ἰχθυβόλοισι λέπας, perdipiù in entrambi casi 
nello stesso verso (v. 2). Nell’epigramma di Archia AP 10.8, che fa parte di un 
gruppo di componimenti che riprendono e variano Leonida 10.1 e Antipatro 10.224, 
v’è dunque una citazione di diversa provenienza rispetto ai modelli principali. Dalle 
considerazioni avanzate nel § 7 risulta verosimile che non si tratti di 
un’autocitazione, e che quindi l’epigramma anonimo 6.23, contrariamente alla pro-
posta più comunemente diffusa circa la sua paternità, non sia ascrivibile ad Archia. 
È invece più probabile che esso, modello secondario25 di Archia 10.8, debba essere 

 
19  Si potrebbe ricondurre tale mancanza al fatto che la maggior parte degli epigrammi che Archia 

scrisse non ci sono pervenuti; ma rimane strana l’assenza di autocitazioni isolate se la si confronta 
con i (relativamente) molti casi di autovariazione complessiva. 

20  Cf. in particolare Penzel 2006, passim. 
21  Sulla questione vedi Beschi 2011, 63 ss. Precisamente, lo status di modello secondario si adatta 

molto bene a Leonida 6.288, da cui deriva il concetto espresso da Archia negli ultimi due versi; 
mentre la presenza in Antipatro 6.160 di elementi successivamente ripresi da Archia è meno evi-
dente, e le poche analogie tra i due componimenti potrebbero essere casuali. 

22  Per un’analisi più dettagliata delle relazioni fra Archia 6.195 e i suoi modelli (in particolare il più 
importante di essi, Timne 6.151) rimando a Penzel 2006, 251 ss.  

23  Beschi 2010, 380 ss. 
24  Anche se, come ho già osservato sopra, è forse eccessivo considerare questi due epigrammi veri e 

propri modelli di Archia 10.8 e affini, ed è senz’altro meglio limitarsi a parlare di semplici analo-
gie tematiche. 

25  Nel senso che da esso Archia deriva una singola immagine. 



Da Archia ad Antipatro Sidonio 

 - 205 - 

attribuito a uno dei due autori dei suoi modelli principali: Leonida o (meglio, per le 
osservazioni avanzate sopra e riassunte nel § 6) Antipatro Sidonio.   

 
9.  
 
Prima di postulare una paternità antipatrea per l’epigramma AP 6.23 è lecito chie-
dersi se al suo interno non vi siano caratteristiche (di qualsiasi genere: strutturali, 
metriche, stilistiche, ecc.26) con essa incompatibili. Osservo innanzitutto che né il 
contenuto del componimento, nel quale non è presente alcun elemento tale da poter 
essere in qualche modo datato, né la sua collocazione all’interno dell’Antologia, in 
una sezione – quella iniziale del libro VI – organizzata secondo un criterio tematico27, ci 
danno informazione alcuna sul suo possibile autore. La metrica dell’epigramma, inve-
ce, assai fluida e priva di anomalie, si adatta assai bene alla perfezione ‘callimachea’ 
dei versi del Sidonio: le principali leggi dell’esametro alessandrino28 vi sono rispet-
tate, e ugualmente rifinito si mostra il pentametro29, nel quale fra l’altro secondo 
l’uso dei più raffinati poeti ellenistici si evitano due dattili nel primo hemiepes al fi-
ne di rallentare il ritmo di un verso che doveva già obbligatoriamente terminare con 
altri due dattili30. Ugualmente impeccabile si mostra la prosodia; e la congettura di 
Waltz31 ἁλικτύπου al posto di ἁλίκτυπον (v. 1), che normalizza l’ordine delle paro-
le a prezzo d’introdurre un’anomalia prosodica sistematicamente evitata dal Sido-
nio32, lo iato, diventa alla luce delle osservazioni di questo articolo quantomai so-
spetta33. La ricca aggettivazione, e la presenza di numerosi composti, sono altri ele-
menti perfettamente in linea con lo stile di Antipatro Sidonio34; e così pure il numero 
dei versi (otto versi è la lunghezza della maggior parte degli epigrammi del poeta a 
noi pervenuti35) e la tipologia contenutistica dell’epigramma votivo36. In conclusione 
di questa breve rassegna, pertanto, rilevo che non soltanto non vi sono 
nell’epigramma anonimo AP 6.23 elementi che potrebbero indurre ad escluderne la 

 
26  Mi rifaccio, nella rassegna di tali caratteristiche, ad Argentieri 2003, e in particolare alla sua lim-

pida esposizione dei criteri sulla base dei quali è possibile stabilire, con gradi di certezza diversi, 
la paternità antipatrea dei componimenti.  

27  Su cui vedi la tabella in Cameron 1993, XVI s. 
28  Quali risultano da Maas 1979 p. 79 segg. e sono schematizzate in Argentieri 2003, 53 n. 4, cui ri-

mando per ulteriore bibliografia. Segnalo anche che Argentieri, nella definizione delle caratteristi-
che formali e contenutistiche di Antipatro Sidonio (pp. 49-100), si basa solo sugli epigrammi si-

curamente ascrivibili al poeta, e non su quelli incerti; e a tale ambito dovranno pertanto essere ri-
feriti anche i pochi dati da me riportati nel resto di questo paragrafo. 

29  Per cui vedi, oltre che ancora Argentieri 2003, 53 n. 4, Gentili 1969, 231 s. e Martinelli 1995, 287 ss. 
30  Cf. Sassani 1906, 65. Si noti in calce come quest’uso sia invece spesso disatteso da Archia, rispet-

to alla maggior parte dei componimenti del quale questo epigramma si mostra qualitativamente 
superiore. 

31  In Waltz et Al. 1938, ad loc., accettato anche da Beckby 1957-58, ad loc. 
32  Che presenta un solo caso su oltre 480 versi; cf. Argentieri 2003, 57. 
33  A favore del testo tradito depone anche la tendenza, propria del Sidonio (cf. Argentieri 2003, 63 

ss.), a connotare un sostantivo singolo (nel nostro caso λέπας) con più di un aggettivo (qui 
ἁλίκτυπον e εὐστιβὲς). 

34  Cf. Argentieri 2003, 62 ss. 
35  Cf. la tabella fornita da Argentieri 2003, 70. 
36  Cf. Argentieri 2003, 75 s. 



Fulvio Beschi 

 - 206 - 

paternità antipatrea, ma anche che ogni suo aspetto è tale quale ci aspetteremmo in 
un componimento del poeta di Sidone. 

 
10.   
 
Concludo dunque questo mio breve scritto proponendo per l’epigramma anonimo 
AP 6.23 la maggior probabilità di un’ascrizione antipatrea rispetto a qualsiasi altra. 
Certo, nessuna delle considerazioni avanzate nei paragrafi precedenti a supporto di 
questa tesi ha il valore di una prova certa; ciononostante, mi pare che la convergenza 
di tanti elementi differenti verso la figura di un unico poeta sia un fatto assolutamen-
te significativo, e che chiunque d’ora in poi si occuperà dell’epigramma anonimo AP 
6.23 dovrebbe – lo ribadisco – non accettare definitivamente, ma certo almeno pren-
dere in considerazione la possibilità di una sua attribuzione ad Antipatro Sidonio.  
 
Università degli Studi di Padova  Fulvio Beschi 

 
 

RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI 
 

Argentieri 2003 
L. Argentieri, Gli epigrammi degli Antipatri, Bari 2003. 
 
Beckby 1957-58 
H. Beckby (ed.), Anthologia Graeca ... Griechisch-Deutsch, München 1957-58. 
 
Beschi 2010 
F. Beschi, Archia: tre note sugli epigrammi, Lexis 28, 2010, 377-84. 
 
Beschi 2011 
Archia. Epigrammi, a cura di F. Beschi, Milano 2011. 
 
Cameron 1993 
A. Cameron, The Greek Anthology: from Meleager to Planudes, Oxford 1993. 
 
Gentili 1969 
B. Gentili, La metrica dei Greci, Messina-Firenze 1969. 
 
Gow – Page 1965 
A.S.F. Gow – D.L. Page, Hellenistic Epigrams, Cambridge 1965. 
 
Gow – Page 1968 
A.S.F. Gow – D.L. Page, The Garland of Philip and Some Contemporary Epigrams, Cam-
bridge 1968. 
 
Law 1936 
H. Law, The Poems of Archias in the Greek Anthology, CPh 31, 1936, 225-43. 
 
Maas 1979 
P. Maas, Metrica Greca, Firenze 1979. 
 
Martinelli 1995 
M. Martinelli, Gli strumenti del poeta, Bologna 1995. 
 



Da Archia ad Antipatro Sidonio 

 - 207 - 

Penzel 2006 
J. Penzel, Variation und Imitation, Ein literarischer Kommentar zu den Epigrammen des 

Antipater von Sidon und des Archias von Antiocheia, Trier 2006. 
 
Reinach 1890 
Th. Reinach, De Archia poeta, Parisiis 1890. 
 
Sassani 1906  
G. Sassani, Gli epigrammi di Archia di Antiochia, Catania 1906. 
 
Stadtmüller 1894-1906 
H. Stadtmüller (ed.), Anthologia graeca epigrammatum Palatina cum Planudea, Lipsiae 
1894-1906. 
 
Waltz et Al. 1938- 
P. Waltz et Al. (eds.), Anthologie grecque, Paris 1938-. 
 
 
Abstract: I propose to attribute an anonymous epigram (AP 6.23) to Antipater of Sidon based on two 
arguments: a) It does not seem accidental that in the Greek Anthology, there are many series of three 
epigrams on the same subject that are abscribed to Leonidas, Antipater of Sidon, and Archias, respec-
tively (for example, Leonidas 6.289 – Antipater of Sidon 6.174 – Archias 6.39). By attributing AP 
6.23 to Antipater of Sidon, I reconstruct another series of the same kind (Leonidas 6.4 – Antipater of 
Sidon 6.23 – Archias 6.192); b) Archias does not like to quote single expressions already used in oth-
er epigrams. Since AP 6.23 quotes an expression of Archias 10.8, it is less likely that it is attributable 
to Archias (as many scholars propose). Both linguistic and sytlistic evdience appear to confirm my 
hypothesis. 
 
Keywords: Archias, Antipater, Leonidas, epigram, Greek Anthology. 
 



Lexis 29.2011 

Il ‘filo’ del destino: una prospettiva ermeneutica 
 
 

Nella tradizione greca – e quindi alla base della tradizione occidentale – due grandi 
racconti mitici si sviluppano intorno al tema della filatura: uno è inventato da 
Platone, nel libro decimo della Repubblica, 614B-621B, ed è presentato come la 
sorprendente narrazione fatta dal soldato Er, figlio di Armenio, originario della 
Panfilia. L’altro riferisce la vicenda di Arianna, la figlia di Minosse e di Pasifae, 
sorellastra del Minotauro, innamorata di Teseo: di ciò espone alcune versioni 
Plutarco, in quella delle sue Vite dedicata a Teseo (19 s.); quindi, tra le più 
significative testimonianze, abbiamo le rievocazioni poetiche di Catullo, nel Carme 

64.52-201, e di Ovidio, nella decima delle Heroides dedicata a Teseo e ad Arianna, 
oltre che nel libro ottavo delle Metamorfosi, 152-82.  

 
Nel suo grandioso mito Platone racconta quanto accade dopo la morte, 
rappresentando il senso del destino cui soggiace sia l’uomo buono sia l’uomo 
malvagio. Il soldato Er, ferito e ritenuto morto, dopo una decina di giorni di attesa 
viene adagiato sulla pira per la cremazione: ritornato in vita all’ultimo momento, 
narra ai presenti il viaggio della sua anima e la visione del luogo meraviglioso in cui 
si dipartono le due voragini che penetrano all’interno della terra e le corrispondenti 
altre due voragini che si aprono verso il cielo. In quel luogo mediano, i giudici 
esprimono le loro sentenze e indirizzano alle rispettive voragini le anime affinché 
possano così pagare il fio delle loro colpe oppure godere le ricompense per i loro 
meriti. Tuttavia ciascuna anima è poi destinata a reincarnarsi: addirittura avrà 
l’opportunità e la responsabilità di scegliere essa medesima il daìmon – cioè il 
modello di vita (βίων παραδείγματα) – cui vorrà informare la propria esistenza 
(ὑμεῖς δαίμονα αἱρήσεσθε), resp. 617D-E. Sarà casuale l’estrazione del turno e 
quindi l’ordine di scelta delle varie anime, ma sarà del tutto individuale e personale 
l’effettiva decisione in merito alla propria futura sorte. 

Il luogo dove avviene la scelta e la definitiva sua confermazione è presentato in 
modo assolutamente grandioso: Platone immagina che ci si trovi al centro 
dell’universo1. Una colonna di luce, più pura dell’arcobaleno, unisce la terra al cielo: 
la terra è come tenuta stretta da un fascio di legami che si protendono dalla volta 
celeste. Questa diritta colonna di luce (φῶς εὐθύ, οἷον κίονα, 616B) al suo interno 
contiene quello che Platone chiama «il fuso della Necessità», Ἀνάγκης ἄτρακτον, 
616C, cioè un fuso adamantino costituito del regolare fusto (ἠλάκατη) e uncino 
(ἄγκιστρον); l’uncino, posto a un’estremità del fusto, serve come punto d’attacco ai 
legami, cosicché il fusto, appesantito dalla parte opposta da una serie di fusaioli 
(σφόνδυλοι) che gli consentono di mantenere la tensione, possa roteare: «da lui 
dipendono infatti tutti i moti circolari», δι’ οὗ πάσας ἐπιστρέφεσθαι τὰς 
περιφοράς, 616C. Fuor di metafora, Platone sta alludendo ai moti circolari dei vari 
 
 
1  Nella descrizione dello «scenario della scelta» Platone riunisce insieme la prospettiva cosmica e 

quella escatologia cui il mito rinvia, riuscendovi anche se con qualche incoerenza. Tra i più 
recenti tentativi di ricostruzione di tale scenario cf. Adam 1969, II, 440-54 e 470-79; Schils 1993, 
101-14; quindi Franco Repellini 2007, 375-91.  



Stefano Maso 

 - 210 -

cieli: questi sono otto, dal cielo più esterno, quello delle stelle fisse, a quello più 
interno costituito dal cielo della Luna. Tali moti sono rotatori in modo 
progressivamente più veloce ma decrescente di ampiezza a partire dal più esterno, 
che perciò è il più ampio e appare addirittura muoversi in modo contrario agli altri. I 
cieli sono poi da immaginare come calotte di spessore differente, emisferiche e 
posizionate in modo concentrico e coassiale: l’asse è appunto il fusto (ἠλάκατη) del 
fuso (ἄτρακτον). Il relativo fusaiolo (σφόνδυλος), ovviamente forato al centro per 
permettere l’inserimento del fusto, nella raffigurazione di Platone risulta – come si 
diceva – costituito da una serie di fusaioli: essi sono cavi e completamente svuotati 
all’interno, sono tutti ugualmente forati al centro e quindi incastonati uno all’interno 
dell’altro, «come quelle scatole che si adattano una all’altra», καθάπερ οἱ κάδοι οἱ 
εἰς ἀλλήλους ἁρμόττοντες, 616D.  

I diversi fusaioli (le diverse calotte che costituiscono i vari cieli) si differenziano 
per la loro ampiezza e il diverso spessore dell’orlo estremo (cioè sia per la distanza 
dal centro di riferimento costituito dalla terra sia per le distanze reciproche dei 
singoli cieli), per il materiale, per la colorazione, per la velocità di rotazione, per 
l’orientamento della medesima e per la diversità del suono che, secondo la 
concezione pitagorica, risulta prodotto da una Sirena posizionata su ciascuno dei 
fusaioli2.  

Nella descrizione di queste caratteristiche Platone è assai preciso3 ed è possibile 
riassumere la situazione come segue, considerando il cielo delle stelle fisse più 
esterno e in grado di raccogliere al suo interno tutti gli altri:  
 
Ordine 
d’ampiezza 
 

Nomi delle 
calotte  
 

Ordine di 
spessore 

Colorazione Velocità  
rotazione 

Orientamento 
 rotazione 

Suono Materiale 

1 Stelle fisse 1 multicolore – da E a W tonalità 
specifica 

lega met. 
+ 
diamante 

2 Saturno 8 giallo 5 posto da W a E “ “ 
3 Giove 7 bianco 

candido 
4   “ da W a E “ “ 

4 Marte 3 rosso 3   “ da W a E “ “ 
5 Mercurio 6 giallo 2   “ da W a E “ “ 
6 Venere 2 bianco pallido 2   “ da W a E “ “ 
7 Sole 5 splendente 2   “ da W a E “ “ 
8 Luna 4 illuminato dal 

settimo 
1   “ da W a E “ “ 

 

 
 
2  Sul passo platonico ritorna più tardi Plutarco, quaest. conviv. 745C-746D, aggiungendo in 

particolare che le Sirene sono da identificarsi con le Muse, le divine creature che ruotano insieme 
(συμπεριπολοῦσαι, 746A) alle otto sfere dei pianeti. 

3  Adam 1969, II, 449, si interroga: «This conception of close-fitting concentric whorls, carrying the 
heavenly bodies in their rims or ‘lips’, appears to be unique in ancient astronomy. How was Plato 
led to devise so original an idea? Possibly in this way. It would seem that the Pythagoreans had 
already developed the astronomical doctrine of Anaximander into a theory of celestial spheres ... 
Plato apparently takes these Pythagorean spheres, and cuts them in half, producing a series of 
hemispheric cups or whorls». 



 



 



Il ‘filo’ del destino 

 - 211 -

Volendo, si può tentare anche una rappresentazione grafica quale quella qui 
proposta, tenendo presente però che il fuso adoperato nell’antichità4 era di foggia 
diversa da quello normalmente adoperato oggi in Europa, ma del tutto simile a 
quello peruviano e sudamericano in genere (ovviamente a prescindere dal numero di 
fusaioli cui allude Platone). 

 
Ecco dunque l’universo disposto in una struttura di grande equilibrio e tensione5, in 
cui si sviluppa e si distingue il movimento unico del fuso e i movimenti da esso 
dipendenti dei corrispettivi fusaioli. Così Platone: «Il fuso, nella sua totalità, girava 
svolgendosi intorno a se stesso, mentre nell’insieme di quella rotazione i sette cerchi 
più interni lentamente ruotavano in senso opposto al tutto»6. 
Ma questo fuso che rappresenta l’universo − come del resto ogni fuso che una 
qualsiasi donna greca un tempo adoperava − deve essere mantenuto nel suo 
movimento rotatorio. Stando a Platone, si tratta di un moto che ha una sua necessaria 
e inevitabile autonomia (oggi si direbbe di tipo inerziale), ed è quel moto che gli 
consente di attorcigliare il filo e poi di far sì che questo sia riavvolgibile in gomitoli. 
Dice inequivocabilmente il filosofo: «Il fuso si svolgeva sulle ginocchia della 
Necessità», στρέφεσθαι δὲ αὐτὸν ἐν τοῖς τῆς Ἀνάγκης γόνασιν, 617B. Ciò 
significa che il meccanismo di funzionamento e di rotazione dell’universo possiede 
una sua forza intrinseca in grado di determinare quanto accade, quanto è accaduto e 
quanto accadrà. E, proprio come nel Timeo Platone si impegna a contemperare la 
forza di tale movimento autonomo con un’intelligenza generale che gli dia senso, 
così accade anche nel racconto della Repubblica. Nel Timeo è immaginata una 
ragione che si manifesta sia come anima del mondo

7 sia come demiurgo
8. È una 

ragione che si caratterizza per il suo garantire l’ordine a una massa altrimenti amorfa 
eppure in grado di muoversi: una ragione che si combina con la necessità che 
governa il divenire: «La genesi di questo cosmo avvenne essendovi mescolanza per 
la composizione di necessità e intelligenza», μεμειγμένη γὰρ οὖν ἡ τοῦδε τοῦ 

 
 
4  Cf. Forbes 1964, IV, 151-74, sul procedimento di filatura, e 153-7, in particolare, sulla 

conformazione del fuso. 
5  Ovviamente quella qui presentata non è che una delle possibili ricostruzioni dello scenario 

platonico. Un’alternativa completamente diversa è quella proposta da Schils 1993, 111-4, che 
rovescia la disposizione delle calotte emisferiche e che colloca l’uncino a cui si attaccano al 
culmine della loro convessità. 

6  κυκλεῖσθαι δὲ δὴ στρεφόμενον τὸν ἄτρακτον ὅλον μὲν τὴν αὐτὴν φοράν, ἐν δὲ τῷ ὅλῳ 
περιφερομένῳ τοὺς μὲν ἐντὸς ἑπτὰ κύκλους τὴν ἐναντίαν τῷ ὅλῳ ἠρέμα περιφέρεσθαι, 617A.  

7  In Tim. 34B il Dio (= il demiurgo) pone nell’universo l’anima: la «distende per ogni parte», διὰ 
παντός τε ἔτεινεν, ma con essa anche avvolge «all’esterno tutto intorno il corpo di esso», καὶ ἔτι 
ἔξωθεν τὸ σῶμα αὐτῇ περιεκάλυψεν. Quest’anima governa il corpo: è la ratio in base alla quale 
le diverse componenti dell’universo se ne possono stare insieme in un’unità equilibrata. L’anima 

del mondo è la garanzia dell’equilibrio e della regolarità del movimento. Cf. Brisson 1974, 267-
354, a proposito della struttura ontologica dell’anima del mondo; cf. Maso 2003, 244-6, sulla 
tensione all’ordine necessario e peraltro problematico che caratterizza l’anima del mondo.    

8  Il demiurgo è nel Timeo la figura che produce e rende effettiva l’armonizzazione dell’universo. 
Ciò si realizza perché egli medesimo organizza, all’interno dell’anima del mondo, in modo 
equilibrato tutto ciò che vi è di corporeo. Cf. Tim. 36D-37A. Per una introduzione alle 
interpretazioni stoica e platonica del demiurgo, cf. Reydams – Schils 1999, 11-40. 



Stefano Maso 

 - 212 -

κόσμου γένεσις ἐξ ἀνάγκης τε καὶ νοῦ συστάσεως ἐγεννήθη, Tim. 47E-48A. È 
una ragione che può esprimersi (e dunque portare all’ordine) perché riesce a 
persuadere la necessità a lasciarsi persuadere: «L’intelligenza risulta dominare la 
necessità perché persuade la maggior parte delle cose divenienti ad orientarsi verso 
ciò che è migliore; in questo modo e per tali motivi essendo la necessità piegata 
dalla persuasione che l’intelligenza mette in atto, questo universo da principio fu 
costituito», νοῦ δὲ ἀνάγκης ἄρχοντος τῷ πείθειν αὐτὴν τῶν γιγνομένων τὰ 
πλεῖστα ἐπὶ τὸ βέλτιστον ἄγειν, ταύτῃ κατὰ ταῦτά τε δι’ ἀνάγκης ἡττωμένης 
ὑπὸ πειθοῦς ἔμφρονος οὕτω κατ’ ἀρχὰς συνίστατο τόδε τὸ πᾶν, ibid.

9
 

Nella Repubblica invece è immaginata una «luce» all’interno della quale si 
manifesta la necessità secondo cui ruota l’universo strutturato come un fuso. Anche 
in questo caso la necessità risulta decisiva ai fini del divenire: tuttavia Platone a essa 
affianca altre tre figure: sono le tre Moire (cioè le tre potenze che rappresentano il 
destino). Se ne stanno sedute in tre troni disposti in cerchio intorno alla necessità 
medesima. Lachesi, Cloto e Atropo sono significativamente chiamate «figlie della 
Necessità», θυγατέρας τῆς Ἀνάγκης, 617C; come dire: appartiene alla necessità il 
fatto che il destino si compia. Ma in che modo le tre Moire danno il loro contributo? 
Vestite di bianco «cantano», ὑμνεῖν, seguendo l’armonia delle otto sirene: Lachesi, 
il passato (τὰ γεγονότα); Cloto, il presente (τὰ ὄντα); Atropo, il futuro (τὰ 
μέλλοντα)10. Soprattutto però intervengono fisicamente sul moto circolare del fuso: 
con la mano destra, Cloto tocca a ritmo regolare il cerchio più esterno del fuso 
aiutandolo a ruotare (τῇ δεξιᾷ χειρὶ ἐφαπτομένην συνεπιστρέφειν τοῦ ἀτράκτου 
τὴν ἔξω περιφοράν, διαλείπουσαν χρόνον); Atropo fa la stessa cosa, intervenendo 
però con la sinistra sui cerchi più interni (τῇ ἀριστερᾷ τὰς ἐντὸς αὖ ὡσαύτως); 
Lachesi, tocca ora l’uno ora gli altri cerchi adoperando ora l’una ora l’altra mano (ἐν 
μέρει ἑκατέρας ἑκατέρᾳ τῇ χειρὶ ἐφάπτεσθαι), 617C. 

Sia nella Repubblica sia nel Timeo (e così pure anche nel Politico) è presentato 
dunque nella sua forma più esplicita il volto della «necessità»: è qualcosa che (a) 
prescinde dalla conoscenza del passato, del presente e del futuro; è qualcosa che (b) 
si traduce inevitabilmente in accadimenti ben determinati una volta che siano poste 
in essere le condizioni causali di partenza; è qualcosa che (c) ha un senso nel suo 

 
 
9  Nel Politico, 272E-273E, Platone tratteggia la figura del nocchiero: costui di tanto intanto si 

assenta dal suo posto di controllo e la nave dapprima procede (per forza di necessità) nel suo 
corso; tuttavia subentrano ben presto movimenti del mare e del vento contrari e nefasti. Il 
nocchiero allora si rimette al timone e raddrizza la critica situazione che si andava profilando a 
causa della tensione innata (σύμφυτος ἐπιθυμία) della nave: cioè del movimento manifestatosi 
senza un controllo razionale.  

10  Nel De mundo, attribuito ad Aristotele, la forza del destino che si realizza e a cui sovrintendono le 
tre filatrici è scandita come segue: «Ciò che si dice sul conto delle Moire e sul loro fuso si 
connette in qualche modo... Esse sono tre e sono distinte in base alle parti del tempo (κατὰ τοὺς 
χρόνους μεμερισμέναι), e il filo del fuso (νῆμα δὲ ἀτράκτου) è in parte lavorato, in parte dovrà 
esserlo e in parte lo stanno filando (περιστρεφόμενον). Una delle Moire ha il controllo del 
passato e il suo nome è Atropo perché quanto è passato non può ritornare; controlla il futuro 
Lachesi, dato che tutte le cose che appartengono all’ordine naturale hanno una fine; sul presente 
ha il controllo Cloto, perché realizza e fila ciò che compete a ciascuno», 401b.14-22. 



Il ‘filo’ del destino 

 - 213 -

determinarsi allorché sia accompagnata da una razionalità intenzionata rispetto a uno 
scopo11.  

Nella sua complessità il fuso proposto nella Repubblica consente di rappresentare 
tutti e tre gli aspetti della «necessità»: il girare intorno a se stesso e il rotolare sono 
qualcosa di assolutamente meccanico che produce una serie di conseguenze 
estremamente importanti – quali la filatura – partendo da un principio inerziale 
elementare; perché tale necessità si manifesti occorre però che le condizioni di 
partenza (la struttura del fuso, il ruolo di chi consente il suo moto di rotazione, la 
presenza del materiale da filare) siano poste. Infine tale moto dev’essere 
salvaguardato: è cioè necessario l’intervento di qualche ulteriore fattore causale che 
garantisca la continuità della filatura evitando intoppi o rotture nella realizzazione 
del filato. 

In pratica è richiesta un’intelligenza operativa in grado di assecondare la 
realizzazione dell’opera. Un’intelligenza così naturale e imprescindibile da 
rappresentare, nel mondo antico greco-romano, l’attributo per eccellenza della 
donna. È lei che fila12, è lei che – filando – contribuisce alla gestione dell’oikos

13, al 
realizzarsi della storia del proprio focolare: il filo scorre e sarà raccolto in matasse e 
quindi in gomitoli; infine sarà adoperato per la tessitura, cioè per l’opera più 
raffinata di costruzione14. Scorre però anche il filo della vita: e ad esso intenta la 

 
 
11  Franco Repellini 2007, 391-5, evoca la distinta valenza di ἀνάγκη: nel senso di «costrizione» e di 

«persuasione»; a suo parere, p. 394, «la necessità del mito di Er è pensata come la necessità 
persuasa. Infatti essa appare chiaramente come cooriginaria al cosmo e come qualcosa che lo 
permea internamente». In ogni caso conclude, p. 397: «Il centro di gravità del mito è l’immagine 
del fuso sulle ginocchia di Necessità. Il fuso è uno strumento di filatura, un’operazione molto 
arcaica che connette e fa stare insieme; la filatura operata dalla Necessità connette e fa stare 
insieme l’ordine totale, e questa stessa filatura fissa le vite scelte dalle anime». 

12  In Omero gli strumenti della filatura, in particolare la rocca (ἡ ἠλακάτη), accompagnano sempre 
la figura femminile nel contesto della casa: cf. Il. 6.491, Od. 1.357; 4.131 e 135; 6.53, 306; 7.105; 
17.97; 18.315; 21.351. 

13  Sulla struttura dell’oikos come realtà familiare ed insieme economica, cf. Bodei Giglioni 1996, 
735-54. Per una prima introduzione al tema del ruolo della donna all’interno dell’oikos, in ambito 
greco cf. Bruit Zaidman 1990, 389-416, in partic. 393-6; in ambito romano, cf. Cenerini 2002, 11-
28. Se le figure di Penelope, Elena, Andromaca e Arete sono emblematiche per tutta la tradizione 
classica, è però più aderente alla sensibilità dell’età romana richiamare il cosiddetto «elogio di 
Claudia» che si ricava da un’epigrafe sepolcrale del II sec. a.C. (CIL I2, 1211 = ILLRP 973), e 
citarne la significativa chiusa: domum servavit, lanam fecit. Cf. infine l’accurato saggio di 
Campese 2007, 399-411, dedicato al tema antropologico-mitico della filatura, in preciso 
riferimento al mito platonico di Er. 

14  Se Gualerzi 2007, 146, ha probabilmente ragione a sottolineare – contro Pantelia 1993, 500 – che 
non è «lecito, come si è sostenuto, indicare una differenziazione simbolica tra la filatura e la 
tessitura, che identificherebbe una positività della prima azione e una negatività della seconda», 
rimane il fatto che la filatura risulta pur sempre un’arte di ‘base’ strumentale alla tessitura. Questo 
è esplicitamente spiegato da Platone, polit. 280A-283C. Non è un caso che l’arte del ‘tessere’ sia 
poi definita «l’arte di intrecciare la trama e l’ordito» (πλεκτικὴν εἶναι κρόκης καὶ στήμονος 
ὑφαντικήν, 283B) e che tale operazione risulti esemplare rispetto alla scienza e all’arte della 
politica. Ma più in generale «intrecciare trame» è un’arte complessa e problematica; può infatti 
essere piegata a un doppio fine, come ben già sa Saffo, la poetessa che chiama Afrodite παῖ Δίος 
δολόπλοκε, «figlia di Zeus, tessitrice di inganni», fr. 1 Berg = 191 Page [LGS], v. 2. Per una 



Stefano Maso 

 - 214 -

donna darà il suo indispensabile contributo aggiustandone lo svolgimento e – quel 
che è decisivo – partorendo nuove vite. 

Fuso (ἄτρακτος / fusus) e rocca (ἠλάκατη / colus)15 sono gli strumenti simbolo 
delle virtù femminili applicate all’oikos; fin dall’epos omerico la situazione è chiara: 
la stessa Penelope, sovrana di Itaca, è in due occasioni (all’inizio e verso la 
conclusione dell’Odissea) invitata dal figlio Telemaco a rientrare in casa e ad 
occuparsi delle opere che più le si addicono, «il telaio e la conocchia», ἀλλ’ εἰς 
οἶκον ἰοῦσα τὰ σ’ αὐτῆς ἔργα κόμιζε, / ἱστόν τ’ ἠλακάτην, Od. 1.356 s. e 21.350 
s.16 Significativamente alla donna può essere inviato in dono un fuso d’oro, una 
conocchia preziosa17; così narra Erodoto ricordando il gesto di Eveltone, signore di 
Salamina, nei confronti di Feretime: «Eveltone le mandò in dono un fuso d’oro 
(ἄτρακτον χρύσεον) e una conocchia (ἠλάκατην), e c’era anche della lana», hist. 

4.162.5. È ricordato, nel rito funebre, il valore simbolico dell’operosità e, forse, 
della fertilità femminile: per esempio, in memoria delle giovani venute 
dall’Iperboreo e poi uccise, le fanciulle di Delo «si tagliano un ricciolo e, 
avvoltolatolo intorno al fuso (περὶ ἄτρακτον εἰλίξασαι), lo depongono nella 
tomba», hist. 4.34.118. 

Più spesso soccorre l’immagine della donna che sempre è affacendata19. Anche 
quando è intenta ad altre attività, può quantomeno adoperare il fuso, farlo rotolare 
dall’alto in basso e ritorcere quel filo che poi le potrà servire per la tessitura. Desta 
ammirazione, nel re Dario, la vista di una fanciulla che si reca al torrente portando 
sulla testa una brocca per l’acqua mentre con un braccio tira il cavallo e, con l’altra 
mano, «fa girare il fuso», στρέφουσα τὸν ἄτρακτον, hist. 5.12.3 s. 

Ma non è sempre così: in altri contesti la laboriosità della donna e, in particolare, 
l’uso in pubblico del fuso possono destare sospetti: Plinio il Vecchio, nat. 28.28, 
 
 

rapida ma precisa prospettiva relativa al mito classico, è da vedere il capitolo Mogli e tessitrici di 

inganni, in Buxton 1997, 129-46.   
15  Segnalo che, nel linguaggio specialistico dell’arte della filatura, il vocabolo greco ἠλακάτη indica 

due cose: (a) la rocca (= conocchia), cioè il bastoncino sul quale è fissata la lana grezza da filare 
(cf. Od. 1.357; 4.135; Il. 6.491); (b) il fusto uncinato del fuso sul quale è innestato il contrappeso 
costituito dal fusaiolo (Plat., resp. 616C). Oltre a ciò, in Il. 16.183; 20.70 e in Od. 4.122 Artemide 
è detta χρυσηλακάτος: in quest’epiteto sono riunite insieme le due valenze ‘più generali’ del 
«bastoncino», quella che rinvia all’arte della filatura (= Artemide «dalla conocchia d’oro») e 
quella che è connessa all’arte della caccia (= Artemide «dalla freccia d’oro»). Cf. anche Campese 
2007, 401 s. 

16  Gli stessi versi sono adoperati, in Il. 6.490 s., da Ettore nei confronti della moglie Andromaca. In 
quel contesto c’è anche un richiamo al senso del destino (Μοῖρα / Αἶσα) cui nessun uomo, 
valoroso o vile, può sfuggire, una volta che è nato, 487-9. 

17  In Omero, Od. 4.130-5, Elena riceve doni bellissimi: una conocchia d’oro (χρυσέην τ’ 
ἠλακάτην), un canestro d’argento a rotelle (τάλαρόν θ’ ὑπόκυκλον ἀργύρεον). Il cesto è colmo 
di filo ben lavorato (νήματος ἀσκητοῖο) e vi è distesa accanto la rocca ricolma di lana color viola 
scuro (ἠλακάτη τετάνυστο ἰοδνεφὲς εἶρος ἔχουσα). 

18  Ovviamente il fuso, la rocca e la lana da filare appartengono in primis alla simbologia legata alle 
nozze; cf., per esempio, Plut., aet. Rom. et Gr. 271F, in cui la fanciulla porta con sé rocca e fuso 
(αὐτὴ δ’ εἰσφέρει μὲν ἠλακάτην καὶ τὴν ἄτρακτον) per filare la lana con cui deve avvolgere la 
porta dello sposo.  

19  Plut., aet. Rom. et Gr. 271E, cita i sandali e il fuso (σανδάλια καὶ ἄτρακτον): «i primi sono 
simbolo della vita casalinga, il secondo della laboriosità (ἐνεργείας σύµβολον)».  



Il ‘filo’ del destino 

 - 215 -

ricorda che «in molti poderi italici, in base a disposizioni locali, si fa attenzione a 
che le donne, girovagando per le strade, non facciano girare i fusi (torqueant fusos) 
o che, in generale, non li esibiscano, dal momento che ciò sfavorisce l’aspettativa di 
un buon raccolto, in particolare delle messi»20. 

 
Rimane che, in ogni caso, il filare e la filatura, nonostante il loro richiamo alla 

sfera del mondo femminile, evocano comunque le Moire e il destino: si riferiscono 
infatti a qualcosa che va oltre quanto direttamente è a misura e, dunque, appartiene 
alla responsabilità dell’essere umano. Si osservi ancora una volta Odisseo: giunto 
nell’isola dei Feaci, il re Alcinoo l’accoglie e quindi promette che provvederà al suo 
viaggio di ritorno a Itaca, cosicché l’eroe non abbia a soffrire fatica o dolore. 
Tuttavia quello che poi accadrà laggiù non dipenderà né da Alcinoo né da Odisseo: 
questi «là sopporterà quanto le Filatrici tremende, secondo il destino, filarono una 
volta iniziato il tessuto, quando sua madre lo partorì», ἔνθα δ’ ἔπειτα / πείσεται, 
ἅσσα οἱ αἶσα κατὰ Κλῶθές τε βαρεῖαι / γεινομένῳ νήσαντο λίνῳ, ὅτε μιν τέκε 
μήτηρ, Od. 7.196-821. È come se fosse sottintesa una precisa scansione dei ruoli. C’è 
un protagonista assoluto, il destino, e, in parallelo, le eventuali comparse quali il re 
Alcinoo e tutti i vari personaggi dell’epopea omerica. Il destino non solo segna 
l’avvio, ma contemporaneamente sembra lasciar intravedere il suo ruolo nella 
conclusione di ogni singola vicenda, al di là delle interferenze che possono 
sopraggiungere lungo lo svolgersi del tempo. Il sospetto è, anzi, che queste stesse 
interferenze siano in realtà «cause secondarie» o «concause» in qualche modo legate 
anch’esse al filo del destino. Come dire: il destino si sviluppa secondo tappe che 
solo apparentemente sembrano (o possono sembrare) contrastarlo22. In fin dei conti, 
il vero intreccio consiste nell’intrecciarsi di tutte le tipologie di causa, come più tardi 
assicurerà la dottrina fisica della scuola stoica: «Qualsiasi cosa ti accada, essa ti è 
stata predisposta dal profondo del tempo; ed è l’intreccio delle cause che ha filato 
insieme (ἡ ἐπιπλοκὴ τῶν αἰτίων συνέκλωθε) fin dall’eternità sia la tua esistenza sia 
l’accadere di questo evento».23 E a questo intreccio val la pena adeguare quanto 

 
 
20  Pagana lege in plerisque Italiae praediis cavetur, ne mulieres per itinera ambulantes torqueant 

fusos aut omnino detectos ferant, quondam adversetur id omnium spei, precipue frugum. Cf. 
Todisco 2005, 495; Pistellato 2010, 59-61. 

21  Come sottolinea Luciano, Jupp. conf. 7.3, anche agli dèi è impossibile «mutare» e «ritorcere 
indietro» il filo della vita: ἀλλάττειν e ἀνακλώθειν. Theodoretus, quaest. et resp., 149.11 s., 
testimonierà più tardi che «per gli Elleni non è possibile che sia ritorto indietro (ἀνακλωθῆναι) 
ciò che è stato filato (τὰ ἐπικλωθόμενα) dalla Moire».  

22  Richiamandosi al mito platonico narrato da Er, Plutarco presenta due tipi di anime prima inserite 
nei corpi e poi, alla morte, svincolate e pronte per ulteriori navigazioni. Queste anime sono 
paragonate a stelle; alcune nel muoversi «descrivono spirali confuse e irregolari, come quelle dei 
fusi e dei tessitori», ἐνίους δὲ τοῖς κλωθομένοις ἀτράκτοις ὁμοίως ἕλικα τεταραγμένην καὶ 
ἀνώμαλον ἕλκοντας (de genio Socr. 592A), altre risultano più regolari nei loro movimenti, 
perché più docili all’esperienza già vissuta e alla ragione. Come dire: il destino finale per loro è 
pur sempre segnato, ma le singole tappe si svolgeranno in modo a prima vista non lineare. 

23  Così M. Aurel. 10.5. Cf. anche ibid. 2.3, dove al centro è posta la «provvidenza» (πρόνοια); 
tuttavia anche quest’ultima è comunque fatta derivare dalla «sorte» (τύχη) da cui dunque 
dipendono: la natura (φύσις), la «trama» (σύγκλωσις), l’«intreccio» (ἐπιπλοκή) di ciò che la 
«provvidenza» governa.  



Stefano Maso 

 - 216 -

prima la propria azione: «Ama solo ciò che ti accade e che per te è stato filato 
(συγκλωθόμενον): che cosa c’è di più adatto (ἁρμοδιώτερον)?», M. Aurel. 7.57. 

Ritornando però al tempo di Platone, occorre osservare come in assoluto risulti 
definitivo già il momento iniziale, l’atto con il quale inizia la vicenda di ciascun 
essere umano, «quando sua madre lo partorì», come appunto precisava Omero. Ed è 
Atropo la filatrice che è preposta, fin dal primo momento, a dare «saldezza» a 
quanto comincia ad essere filato. Lo spiega Platone in un passo problematico quanto 
al testo, ma assolutamente chiaro quanto al significato: «Lachesi è la prima delle 
Moire, Cloto la seconda, Atropo la terza: salva ciò che è stabilito dalla sorte; è 
l’immagine di chi ha il potere inalterabile di far sì che si realizzino le cose che con il 
fuso [con il fuoco?] sono state filate», Τὸ Λάχεσιν μὲν τὴν πρώτην εἶναι, Κλωθὼ 
δὲ τὴν δευτέραν, τὴν Ἄτροπον δὴ τρίτην σώτειραν τῶν λεχθέντων, ἀπῃκασμένα 
τῇ τῶν κλωσθέντων τῷ <ἀτράκτῳ> [πυρὶ] τὴν ἀμετάστροφον ἀπεργαζομένων 
δύναμιν, Leg. 960C24

. 

 
La centralità del processo di filatura, il suo essere decisivo nei confronti di quello 
della tessitura, è daccapo in evidenza25. Per ben capirne l’importanza è istruttivo 
riprendere in mano una volta ancora Platone, là dove, nel Politico 280A-283C, 
tramite il classico strumento della diairesis, il filosofo studia le due arti. Socrate il 
giovane (un allievo di Platone, già presente nel Teeteto e nel Sofista) e lo Straniero 
di Elea (un sapiente che con ogni evidenza evoca la figura di Parmenide e che già 
era apparso come protagonista nel Sofista) stanno discutendo sul modo migliore per 
definire l’uomo politico. L’«arte del tessere» sembra essere un vero e proprio 
modello per l’«arte politica». Ma come definire e distinguere tale arte da quelle che 
ne sono il supporto e che quindi consentono di identificarla? Per definire 
correttamente l’«arte del tessere» occorre infatti che ne siano distaccate le collaterali 
(ταύτας αὐτῆς πάσας περιέλθωμεν, 281D), quali l’arte del confezionare i vestiti, di 
cucire, di rammendare, del ripulire, di cardare; e poi, in particolare, le arti che 
consentono di costruire gli strumenti atti alla lavorazione della lana e alla tessitura. 
Queste arti collaterali sono, si badi bene, necessarie ai fini della tessitura, ma non 
coincidono con essa; certo questa potrà anche avere l’importanza maggiore, ma 

 
 
24  Il testo fornito dall’edizione Burnet non ha τῷ ἀτράκτῳ ma il problematico τῷ πυρί che, peraltro, 

è la lezione offerta dai codici. Impossibile è una traduzione letterale, poiché l’allusione al fuoco 
non è chiara (si rinvia alla forza del fuoco?) e perché poi fanno problema il participio 
ἀπῃκασμένα (è un neutro plurale oppure è da correggersi in un femminile accusativo?) e il 
successivo dativo femminile τῇ. Per un’analisi della situazione, cf. l’edizione commentata di 
England 1921, II, 614, e la proposta di Saunders 1972, 125-7, che almeno in parte qui seguo, 
inserendo τῷ ἀτράκτῳ al posto di τῷ πυρί, probabile traccia di una glossa. Cf. anche Pangle 
1988, 364, che così interpreta: «‘Atropos’ the third savior of things fated, being likened to a 
woman who uses the third twist to give spun threads their capacity of irreversibility». 

25  Anche se connesse l’una con l’altra, fin nella tradizione omerica sembra sia possibile distinguere 
alcune caratteristiche che determinano una diversa e autonoma importanza delle due arti, cf. 
Pantelia 1993, 493 s. Almeno in un caso, Od. 6.52 s. e 305 s., una donna, la regina Arete, è ritratta 
non mentre tesse, ma esclusivamente nel momento in cui è intenta all’arte della filatura: ἠλάκατα 
στρωφῶσα. Alla corte di Alcinoo, Arete si distingue per la non comune intelligenza, l’acume 
politico e l’affidabilità, Od. 7.66-74. 



Il ‘filo’ del destino 

 - 217 -

anche le altre non risultano superflue, pur non potendo essere chiamate «arti del 
tessere». Esse sono «strettamente coadiuvanti», ἐγγυς συνεργοί (280B), sono vere e 
proprie «concause», συναίτια (281D-E). Di questo tipo appunto sono, rispetto alla 
tessitura, «le arti che riguardano i fusi e le spole», τὰς μὲν περί τε ἀτράκτους καὶ 
κερκίδας, 281E.  

A questo punto l’attenzione dei due interlocutori si concentra su un aspetto 
particolare che può aiutare la procedura diairetica e quindi che può chiarire il modo 
in cui è possibile dividere il processo di produzione dei vestiti: il fatto che si possa 
distinguere tra attività di «congiunzione» e attività di «separazione», e dunque tra 
«arte del congiungere» e «arte del separare», ἡ συγκριτική τε καὶ διακριτική, 282B. 
Al «separare» appartiene anzitutto ciò che ha a che fare con la cardatura; al 
«congiungere» appartengono invece non solo la «tessitura» (il che è intuitivo, dato 
con essa che si mettono insieme intrecciandoli i fili dell’ordito con la trama)26, ma 
anche la filatura. «L’attività del torcere», τὸ στρεπτικόν (282D), infatti non implica 
separazione: piuttosto mira alla produzione sia dell’ordito sia della trama. Nel primo 
caso la torcitura effettuata con il fuso (τὸ μὲν ἀτράκτῳ τε στραφέν, 282E) sarà più 
stretta e il filo risulterà più solido; nel secondo caso avremo una torcitura più floscia 
(τὴν μὲν συστροφὴν χαύνην, 282E) che risente della tensione variabile in fase di 
pettinatura (τὴν τῆς γνάψεως ὁλκήν, 282E) e che è più adatta al conseguente 
intreccio con l’ordito. 

C’è una qualche utilità che derivi da una così analitica distinzione tra le arti che 
consentono di pervenire alla produzione del vestito? 

Come si diceva, Platone sta cercando di definire l’«arte politica» e si serve 
dell’«arte del tessere» quale modello. Nell’uno e nell’altro caso è necessario 
distinguere nel modo più preciso le diverse parti perché solo così sarà possibile 
guadagnare una conoscenza correttamente determinata, utile a un’applicazione 
efficace. Non si è trattato dunque di inutili definizioni e di inutili «giri intorno» 
(περιήλζομεν ἐν κύκλῳ... μάτην, 283B): l’uomo politico migliore sarà colui che 
conoscerà bene le tecniche dell’arte politica proprio come il miglior tessitore sarà 
colui che conoscerà meglio ciò che costituisce il cuore dell’«arte della tessitura», 
sapendo distinguerne gli aspetti collaterali ed eventualmente usandoli (come del 
resto, nel caso all’arte politica, accade a proposito dell’arte retorica della 
persuasione). L’ampia analisi sviluppata, sostiene Platone, serve per capire «quale 
sia l’arte di tessere del re (τὴν δὴ βασιλικὴν συμπλοκήν)27, in che modo essa tessa 
(τίνι τρόπῳ συμπλέκουσα), quale tessuto ci dia (ποῖον ἡμῖν ὕφασμα 
ἀποδίδωσιν)», 306A. E sarà sicuramente un’«arte del tessere politico» che deve 
 
 
26  Pl., leg. 734E-735A, precisa e spiega la differenza di qualità e di robustezza tra i fili della trama 

(ἐφυφή) e quelli dell’ordito (στήμων): quelli di quest’ultimo sono di maggior pregio, perché «più 
robusto» (ἰσχυρόν) e perché dimostra «una certa resistenza se lo si piega» (καί τινα βεβαιότητα 
ἐν τοῖς τρόποις). Il filo della trama è «più morbido» (μαλακώτερον) ed è dotato di «una giusta 
adattabilità» (ἐπιεικείᾳ τινὶ δικαίᾳ). Come nel Politico, anche in questo caso la metafora della 
tessitura rinvia all’ambito politico: coloro che devono esercitare il potere nella città hanno 
particolari qualità e vanno perciò separati da coloro che hanno ricevuto solo una modesta 
educazione. Cf. similmente Aristot., pol. 1265b.19-21. 

27  Cioè l’arte, simile alla tessitura, con cui tesse la sua politica il miglior sovrano. Sul valore 
paradigmatico di questa metafora per Platone cf. El Murr 2002, 49-95. 



Stefano Maso 

 - 218 -

riferirsi a una conoscenza vera – e non solo apparente28 – di ciò di cui si occupa; 
un’arte che non è esente da un lungo lavoro di ricerca per potersi considerare 
definitivamente guadagnata.  

Non va dunque temuta ed evitata l’analisi; in particolare «va stimato come 
migliore quel metodo che rende capaci di ... concludere quel discorso (λόγον... 
τοῦτον σπουδάζειν) – magari lunghissimo a tenersi (παμμήκης λεχθείς) – che però 
è in grado di rendere l’ascoltatore più abile a trovare la verità (εὑρετικώτερον)», 
286D-E.  

In breve: per saper governare occorre saper tessere con intelligenza le trame della 
politica; ma per saper tessere è decisiva la conoscenza dell’«arte della tessitura», nel 
senso che è decisivo essere consapevoli del vero status di essa e delle altre «arti» a 
lei ancillari. In primis l’«arte della filatura», cioè l’arte di adoperare il fuso per 
«torcere il filo». A riguardo di quest’ultima poi, intesa come metafora dell’azione 
politica, la Lisistrata di Aristofane soccorreva Platone: in 574-86 il commediografo 
metteva in bocca a una donna un vero e proprio programma politico di 
riunificazione e ricostruzione dello Stato. Lisistrata proclama che si deve agire come 
si fa con la lana grezza, dopo averla lavata e ripulita dal grasso: occorre «eliminare a 
colpi di bastone» (ἐκραβδίζειν) i malvagi e «togliere» (ἀπολέξαι) le spine; 
«cardare» (διαξῆναι) quelli che complottano per il potere e «spiluccare» (ἀποτῖλαι) 
loro le teste; quindi, «pettinarli» (ξαίνειν) in un paniere, mettendo insieme meteci, 
stranieri amici, debitori, e così «mischiarli» (ἐγκαταμεῖξαι). Quanto alle colonie, 
occorre «rendersi conto» (διαγιγνώσκειν) che sono come pennecchi di lana caduti a 
terra, ognuno per conto suo; e che bisogna «raccoglierli» (ξυνάγειν) e «rimetterli 
insieme» (ξυναθροίζειν) per «farne un grosso gomitolo» (ποῆσαι τολύπην 
μεγάλην), se poi si vuole «tessere» (ὑφῆναι) una tunica per il popolo. Lisistrata si 
ferma qui; ma è proprio a questo punto che idealmente riprende la metafora Platone, 
dopo cioè il lavaggio e la cardatura della lana29, in vista della realizzazione di un 
unico filo necessario per cominciare a tessere l’ordito.   

 
«Torcere il filo», τὸ στρεπτικόν, è dunque qualcosa di paradigmatico che prelude 
all’altro paradigma, quello della «tessitura» (ἡ συμπλοκῆ / ἡ συγκριτικῆ). In 
questo senso il filo non è più solamente ciò che le tre Moire stanno filando: è anche 
quel legame che poi tiene insieme una parola con un’altra parola, un nome con un 
verbo, e quindi la frase30; addirittura è il discorso (λόγος) che spiega ciò che le 
Moire stanno facendo. 

E infatti il pensiero, come la vita, si «svolge», si «sviluppa» e si trasforma in un 
«intreccio», nell’ordito di una «trama». Ma se, una volta che Atropo è intervenuta, il 

 
 
28  Debbono «i governanti essere forniti davvero di scienza, e non solo in apparenza», τοὺς 

ἄρχοντας ἀληθῶς ἐπιστήμονας καὶ οὐ δοκοῦντας μόνον, 293C.  
29  Una indagine in parallelo dei passi e della terminologia tecnica della Lisistrata e del Politico è 

stata fatta da El Murr 2002, 61-6. 
30  Sull’intreccio (συμπλοκή) tra nome e verbo si sofferma Platone, Soph. 262A-C. Quanto alle 

particolari implicazioni rispetto alla semantica e alla teorie antica e moderna della predicazione – 
per cui i verbi (i fili della trama) si intrecciano ai nomi (i fili dell’ordito) – cf. le sottili 
osservazioni di Cavini 2009, 9-24.   



Il ‘filo’ del destino 

 - 219 -

destino – e dunque una specifica vita – risulta sancito definitivamente, accade la 
stessa cosa con il λόγος?  

Nella sua torsione (cioè nell’essenza che lo rende qualcosa di unitario e solido, 
atto a congiungere e non a separare) il pensiero esibisce il medesimo tratto della 
necessità che già governava lo svolgersi della vita così come risultava nel mito di Er. 
Si pensi al modo in cui si realizza l’argomentazione scientifica, quella che poi 
Aristotele strutturerà come «sillogismo». Per lo Stagirita il sillogismo infatti altro 
non è che una procedura argomentativa di tipo dimostrativo, nella quale – stabilite 
due premesse (e cioè dato l’avvio al ragionamento) – la conclusione giunge per 
forza di necessità31. Come nel caso del fuso e dei fusaioli celesti che girano e che nel 
loro svolgersi inevitabile costituiscono il realizzarsi delle vicende storiche, così nel 
caso del sillogismo accade che, nel suo svolgersi, si attua un ragionamento alla cui 
conclusione (cioè all’esplicitazione di quanto era implicato nelle premesse) 
inevitabilmente si perviene. E se Platone intendeva il sillogismo come un 
ragionamento non ancora ben strutturato ma che comunque poteva portare a toccare 
la verità32, con Aristotele tale possibilità si tramuta in necessità: e ciò proprio in virtù 
del modo in cui tale ragionamento è strutturato, del modo in cui è «torto il filo». 

Secondo Aristotele proprio «il modo» della torsione è decisivo, quello cioè che è 
rappresentato dalla forza che il medium sprigiona: date due premesse (non importa 
se vere o false), è decisivo che esse siano connesse da uno strumento di mediazione. 
Senza il medium si è altrimenti di fronte a semplici proposizioni, a nuclei autonomi, 
a enunciati apofantici. In virtù dell’evidenziazione e del rilevamento del medio, 
giungerà invece inevitabile la conclusione33.  

Si prendano ad esempio in considerazione le due premesse: 
 

P1 Tutte le donne dell’antica civiltà occidentale adoperarono il fuso per filare; 
P2 Camilla è una donna appartenente all’antica civiltà occidentale. 

 
Prese una per una isolata dall’altra, le due proposizioni vivono di una loro 
autonomia di significato e validità, cui però è estraneo qualsiasi carattere di 
verità/falsità. Se invece le medesime due proposizioni sono accostate, ecco che il 
medium (costituito da: «donna dell’antica civiltà occidentale») risalta 

 
 
31  Arist., anal. pr. I, 24b 18: «Il sillogismo è un discorso in cui, posti taluni elementi, qualcosa di 

diverso da tali elementi necessariamente ne deriva, per il semplice fatto che tali elementi siano 
stati posti», συλλογισμὸς δέ ἐστι λόγος ἐν ᾧ τεθέντων τινῶν ἕτερόν τι τῶν κειμένων ἐξ 
ἀνάγκης συμβαίνει τῷ ταῦτα εἶναι. 

32  È grazie al ragionamento (ἐν τῷ συλλογισμῷ) che risulta possibile toccare l’essere e la verità 
(οὐσίας γὰρ καὶ ἀληθείας... δυνατὸν ἅψασθαι), Teaet. 186D.  

33  È interessante sottolineare, ai nostri fini, la differenza tra sillogismo e dimostrazione: ciò serve a 
cogliere la forza autentica del logos che, grazie al medium, risalta in primo piano, al di là della 
verità/falsità delle premesse. Scrive Mignucci 1965, 170: al sillogismo spetta di «stabilire se vi sia 
o non vi sia sequela tra l’antecedente e il conseguente: con esso non si mira a determinare la realtà 
del conseguente e la sua verità, ma solo se il conseguente segua o non segua dall’antecedente 
posto quale che sia la verità di quest’ultimo, e cioè se il conseguente dipenda necessariamente 
dalle premesse assunte». 



Stefano Maso 

 - 220 -

immediatamente e fa sì che le due proposizioni si rivelino essere, in realtà, due 
premesse. Da esse conseguirà inevitabilmente la conclusione: 

 
C Camilla adoperò il fuso per filare. 

 
Come appare chiaro, si tratta di una conclusione assolutamente valida anche se non 
vera: non risulta infatti che la guerriera Camilla si sia mai occupata di filatura, 
anzi!34 Tuttavia questo elementare esempio ci dimostra come la struttura del 
sillogismo costringa il ragionamento comunque in direzione della conclusione 
inevitabile in virtù di una tensione logica che lo permea. Lo strumento di mediazione 
(il medium) svolge il suo compito e fa sì che «adoperare il fuso per filare» e 
«Camilla» – gli altri due dati forniti dalle premesse – siano connessi insieme. 
Ovviamente, com’è risaputo, Aristotele introdurrà una serie di ulteriori elementi e 
porrà specifiche condizioni per definire le caratteristiche di un sillogismo, per 
stabilire quando esso sia insieme vero e valido e per verificarne gli aspetti modali.35 
Ma qui interessa solo evidenziare quella particolare necessità intrinseca che conduce 
alla conclusione: si è come «sulle ginocchia della Necessità» (ἐν τοῖς τῆς Ἀνάγκης 
γόνασιν, Plat., resp. 617B)36, ed è lì che il filo è torto37 e prende avvio il suo 
svolgimento.  

Si tratta di quella necessità logica per cui nel ragionamento, e più in generale nel 
discorrere, è richiesto anzitutto di «non perdere il filo», pena la graduale insicurezza 
o l’impossibilità completa di comunicare qualcosa. Si badi che questa connessione 
logica è da considerarsi ‘a prescindere’ dai contenuti specifici di ciò che è 
comunicato: questi vengono solo di conseguenza a dare consistenza (anche 

 
 
34  Come ricorda Virgilio, Aen. 7.803-7, la vergine Camilla, di stirpe Volsca, «fu una guerriera e non 

toccò mai né conocchia né cestello del filato con le sue mani femminee»: Bellatrix: non illa colo 

calathisve Minervae / femineas adsueta manus, sed proelia virgo... etc. 
35  Per le caratteristiche del sillogismo aristotelico rinvio al fondamentale studio di Bocheński 1972, 

60-144, e all’aggiornata presentazione di Detel 2006, 245-69. 
36  L’immagine di Platone (che qualche riga dopo è ripresa: ἔπειτα λαβόντα ἐκ τῶν τῆς Λαχέσεως 

γονάτων κλήρους, «dopo aver preso dalle ginocchia di Lachesi le sorti», 617D) evoca 
direttamente Omero: Il. 17.514; 20.435; Od. 1.267, 400; 16.129 ταῦτα θεῶν ἐν γούνασι κεῖται, 
«questo giace sulle ginocchia degli dèi (= appartiene al destino)». Cf. Onians 1924, 2-6.  

37  Va segnalato che anche nel linguaggio aristotelico rimane traccia di questa torsione: il verbo 
ἀντιστρέφειν, che è un composto di στρέφειν (‘volgere’, ‘girare’, ‘rovesciare’, ‘torcere’), 
letteralmente significa «rivolgere in direzione opposta»; nella sillogistica di Aristotele esso 
designa normalmente l’operazione tecnica della «conversione»: mediante essa è possibile 
trasformare una delle premesse così da ricondurre i sillogismi da una figura a un’altra (cf. Anal. 

pr. I, 50b.19-25). Ciò vale sia per i semplici termini (cf., per esempio, ibid. II, 67b.30) sia per le 
proposizioni (cf. ibid. I, 25a.1-13), che possono – e in qualche caso debbono – essere convertite 
da universali a particolari o da affermative a negative e viceversa, con le relative inevitabili 
conseguenze. Per esempio: è chiaro che se affermerò che «nessun piacere è un bene», ne 
conseguirà per necessaria conversione (ἀντιστρέφειν μὲν ἀναγκαῖον) che «nessun bene è un 
piacere»; e se invece procederò dall’assunzione universale in direzione del particolare, ecco che 
se «ogni piacere è bene», «è necessario che qualche bene sia piacere». Sulle regole e sul 
significato della «conversione» cf. Mignucci 1965, 215-23.  



Il ‘filo’ del destino 

 - 221 -

immaginifica) al discorso38. Chi «perde il filo» mentre argomenta non ottiene quanto 
si è proposto essenzialmente perché interrompe la successione logica39 che dà 
significato ai dati comunicati. In modo corrispettivo può peraltro accadere che anche 
il destinatario della comunicazione possa «perdere il filo», per i più svariati motivi 
quali la stanchezza o il disinteresse. L’efficacia e la persuasività di un ragionamento 
dipendono dunque dal modo in cui è ridotta la possibilità che il filo logico si rompa: 
tutta la tecnica dell’argomentazione retorica si incarica appunto di approfondire gli 
elementi necessari a far sì che, per così dire, il «filo sia torto bene»40. 

 
Si prenda in considerazione ora la vicenda di Arianna e di Teseo. Arianna, 
innamoratasi di Teseo, aiuta l’eroe nella sua impresa di uccidere il Minotauro, suo 
fratellastro. Si tratta di un aiuto speciale: gli «insegna a districarsi tra gli andirivieni 
del Labirinto», διδαχθεὶς ὡς ἔστι τοῦ λαβυρίνθου τοὺς ἑλιγμοὺς διεξελθεῖν, grazie 
al «filo», λίνον, che gli consegna per ritrovare il percorso d’uscita (Plut., Thes. 

19.1).  
Ὁ ἑλιγμός indica il rivolgimento, l’arrotolarsi, l’andare prima avanti e poi 

indietro, il rigirarsi. Ciò fin dai tempi di Erodoto che, per primo, ci ha tramandato la 
descrizione dettagliata di un Labirinto, quello egiziano di Hawara41: una costruzione 

 
 
38  È interessante al riguardo confrontare il processo di tessitura e quello di filatura: il primo è un 

vero e proprio mezzo di comunicazione visiva, dato che grazie a esso sono proposte immagini 
quali contenuto di una narrazione; il secondo invece serve a produrre una materia resistente e che 
non deve interrompersi, indispensabile poi alla tessitura. Di per sé il semplice filo non può recare 
immagini: nemmeno il filo di Arianna, cf. Buxton 1997, 143. Analogamente si osservi che il 
discorso ha i suoi contenuti, mentre la logica del discorso è, di per sé, solo ciò che consente ai 
contenuti di essere appunto quello che sono. 

39  Non si riscontra nei testi classici un’espressione corrispondente alla moderna metafora per cui 
«perdere il filo» corrisponde a «perdere il filo logico del discorso». Tuttavia esiste il proverbio 
«non attaccare lino al lino» (οὐ λίνον λίνῳ συνάπτεις), cf. Plat., Euthyd. 298C, in cui «lino» è da 
intendersi insieme come tessuto e come metonimia di «filo». Con riferimento implicito a tale 
proverbio si trova almeno una volta il suggerimento per cui comunque occorre saper rappezzare 
con buon materiale o riunire le parti dell’argomentazione, pena l’indebolimento o la distruzione 
dell’intera trama; così Maxim. Conf., quaest. et dubia, 163: «Come stoppa facciamo bruciare ... il 
discorso che si perde (τὴν τοῦ λόγου δὲ παρατροπὴν). – Il filo (= il lino) si ritrova infatti nel 
discorso (τὸ γὰρ λίνον ἐπὶ τοῦ λόγου λαμβάνεται), motivo per cui anche i sacerdoti officiando 
indossano il lino; – allorquando il discorso si perde (λόγος παρατραπῇ) diviene stoppa». Cf. 
anche Aeneas Phil., Theophr. sive de animarum immortalitate, 13: «Attaccano filo al filo, quello 
del discorso (λίνον λίνῳ συνάπτουσι, τὸ τοῦ λόγου) ... e curano il male con il male».  

40  La migliore indagine su questo tema rimane quella di Perelman – Olbrechts-Tyteca 1982, che in 
particolare, pp. 5 s., definiscono «evidenza» proprio quanto nella metafora è rappresentato dal 
«filo» logico: «Quest’evidenza è concepita, a un tempo, come la forza cui ogni mente normale 
non può che cedere, e come segno della verità di ciò che s’impone come evidente. Quest’evidenza 
collegherebbe il piano psicologico e quello logico, permettendo di passare dall’uno all’altro». Di 
conseguenza la teoria dell’argomentazione studia le «tecniche discorsive atte a provocare o 
accrescere l’adesione delle menti alle tesi che vengono presentate al loro assenso». 

41  Il labirinto di Hawara risale al tempo del faraone Amenemhet III, terz’ultimo sovrano del Regno di 
Mezzo (1842-1797 a.C.), ed è ubicato nella località di Medimet el Fayûm. Secondo gli antichi (cf. in 
partic. Diod. Sic., bibl. hist. 1.61.1-4, e Plin., nat. 36.84-6), Dedalo «avrebbe imitato l’intrico di quel 
labirinto», ἀπομιμήσασθαι τὴν τοῦ λαβυρίνθου πλοκὴν, Diod. Sic., bibl. hist. 1.97.5. In base alla 
datazione moderna successiva agli scavi di Arthur Evans, la costruzione del Palazzo di Cnosso 



Stefano Maso 

 - 222 -

che, nel confronto, superava in grandiosità e complessità anche le piramidi, 
composta com’era di oltre 3000 stanze disposte su due ordini di piani e dodici cortili 
aperti; «i passaggi attraverso le stanze e i rigiri attraverso i cortili erano intricatissimi 
(Αἵ τε γὰρ ἔξοδοι διὰ τῶν στεγέων καὶ οἱ εἱλιγμοὶ διὰ τῶν αὐλέων ἐόντες 
ποικιλώτατοι) e provocavano enorme stupore a quanti, dal cortile, passavano 
attraverso le stanze, e dalle stanze in porticati, e dai porticati in altre stanze, e dalle 
stanze in altri cortili», hist. 2.148. Ai «rigiri attraverso i cortili», οἱ εἱλιγμοὶ διὰ τῶν 
αὐλέων, si possono immediatamente affiancare altre circonvoluzioni42 – sempre 
fisiche –, come quelle che, in particolare, caratterizzano il cervello; è quanto, 
richiamandosi alla dottrina del medico anatomista Erasistrato di Chio (IV-III sec. 
a.C.), farà più tardi Galeno: «Il cervello, in modo simile all’intestino, è attorcigliato 
(πολύπλοκος). Ma il cervello è provvisto di circonvoluzioni ancor più numerose e 
complicate (πολλοὶς ἑλιγμοὶς καὶ ποικίλοις)», de plac. Hippocr. et Plat., 2.3.9. 
L’associazione con la mente e i suoi rivolgimenti, con il pensiero che si rigira avanti 
e indietro, che punta in una direzione e poi ritorna indietro è dunque possibile e certo 
sarà stata presente fin dall’epoca più antica, anche se solo qualche tarda 
testimonianza ci è rimasta43.  

Ebbene, per penetrare nel Labirinto – e soprattutto per poi uscirne – è necessario 
prendere atto delle sue circonvoluzioni per poi seguirle, così come è necessario 
seguire, senza perdersi, il pensiero di cui ci si serve per presentare un discorso che 
voglia avere un capo e una coda. 

E difatti, come racconta Catullo, carm. 64.112-5, ecco Teseo che prima penetra 
nel Labirinto, e poi, una volta ucciso il mostro, ritorna sui suoi passi; ma attenzione, 
lo può fare solo grazie al filo di cui Arianna gli aveva dato un capo: 

 
Inde pedem sospes multa cum laude reflexit 

Errabunda regens tenui vestigia filo, 

ne labyrintheis e flexibus egredientem 

tecti frustraretur inobservabili error.
44 

 
 

risulta databile al massimo all’epoca protopalaziale, intorno cioè al 1700 a.C. Di conseguenza la tesi 
sostenuta dagli antichi sembra fondata. Cf. Santarcangeli 2000, 49-54 e 59-75. 

42  Nelle Metamorfosi di Ovidio la struttura del labirinto (che ducit in errorem variarum ambage 

viarum, «per l’incertezza provocata dalle molte strade induce all’errore», 8.161) è paragonata al 
corso del fiume Meandro il quale in arvis / ludit et ambiguo lapsu refluitque fluitque / 
occurrensque sibi venturas adspicit undas / et nunc ad fontes, nunc ad mare versus apertum / 
incertas exercet aquas,  «si diverte a fluire e rifluire in modo indeciso in una direzione e poi in 
quella contraria, e tornando incontro a se stesso vede le acque che  ancora devono arrivare e, ora 
rivolto verso la sorgente ora verso il mare aperto, mette in difficoltà le proprie acque incerte sulla 
direzione», 8.162-6. 

43  Val la pena ricordare almeno Gregorio Nazianzeno (IV sec. d.C.) che, in carm. mor. 950.9, usa 
l’espressione φροντὶς δ’ ἑλιγμὸς, ἡ μέριμνα τὸ πλέον, per alludere alla mente contorta, segno 
evidente di preoccupazione. Presso un altro scrittore ecclesiastico, Teodoreto (V sec. d.C), in 
Graec. aff. curatio 6.47, si trova anche: μετὰ πλείστους λόγων ἑλιγμοὺς ἐπήγαγεν, e con ciò è 
indicata la «persuasione» guadagnata grazie «alle più abili contorsioni dei ragionamenti». 

44  «Da lì, illeso, ritornò indietro meritandosi grande gloria, / dirigendo i passi errabondi grazie al 
sottile filo / affinché, uscendo fuori da quel labirintico intrico, / non lo ingannasse il rigirarsi 
inestricabile delle pareti».   



Il ‘filo’ del destino 

 - 223 -

 
Effettivamente per Teseo la situazione sarebbe irrisolvibile se non avesse in mano 
un capo del filo, se non potesse quindi trarre a sé un poco per volta con le sue mani 
il filo45: sarebbe per lui come essere davvero in medio versantem turbine leti, «preso 
in mezzo al turbine della morte», v. 149. Senza il filo i passi del ritorno sarebbero di 
fatto «errabunda», ed «error» resta pur sempre il modo in cui è percepita 
l’organizzazione architettonica del Labirinto, un’organizzazione impossibile da 
decifrare. E siccome non c’è linearità quanto piuttosto curve e rovesciamenti di 
direzione, ecco che appare assente una prospettiva di uscita chiara: eppure «da tali 
labirintiche giravolte» sarebbe necessario uscir fuori (labyrintheis e flexibus). 
Fortunatamente l’innamorata Arianna ha provveduto. Il filo e quell’intima sua 
resistenza che gli impedisce di rompersi costituiscono la chiave di volta, così come 
la logica, che tiene insieme un discorso, consente di ritrovare il punto di partenza e 
di giungere a conclusioni inevitabili; e come pure – a guardar bene – il destino, che 
un poco alla volta si dipana e conduce a quell’esito che, peraltro, fin dall’origine era 
stato preannunciato. 

Non è perciò insignificante che, sempre nel carme 64, nella sezione finale, la 
vicenda di Arianna sia ricondotta – al di là delle lacrime e della disperazione che 
conseguiranno all’abbandono di Teseo46 – proprio alla volontà del destino che le 
Parche fin dall’origine hanno ritualmente filato: 

 
Veridicos Parcae coeperunt edere cantus. 

[…] 

Aeternum manus carpebant rite laborem. 

Laeva colum molli lana retinebat amictum, 

dextera tum leviter deducens fila supinis, 

formabat digitis, tum prono in pollice torquens 

libratum tereti versabat turbine fusum, 

atque ita decerpens aequabat sempre opus dens, 

lanaeque aridulis haerebant morsa labellis, 

quae prius in levi fuerant extantia filo;  

 
 
45  Si ricava questa specifica manovra da uno scolio ad Hom., Od. 11.322, attribuito allo storico 

Ferecide di Atene (V sec. a.C.), FGrH 148 Jacoby: «Arianna, figlia di Minosse, dà a Teseo un 
gomitolo di filo rosso (ἀγαθίδα μίλτου) che aveva ricevuto da Dedalo l’architetto, e gli dice che, 
quando entra, deve legare il capo del gomitolo all’architrave; quindi deve avanzare svolgendolo 
(ἀνελίσσοντα) fino ad arrivare al più profondo dell’antro ... e infine deve ritornare indietro 
riavvolgendo il gomitolo (ἀπιέναι ὀπίσω ἀνελίσσοντα τὴν ἀγαθίδα)». Cf. poi Ovidio, heroid. 
10.103 s., in cui Arianna esclama lamentandosi: Nec tibi, quae reditus monstrarent, fila dedissem, 

/ fila per adductas saepe recepta manus!, «Ah, non ti avessi dato io, Teseo, il filo che ti avrebbe 
indicato il ritorno, quel filo via via riavvolto dalle mani che a te traevi». Anche in met. 8.173 
l’operazione è descritta in modo analogo, seppure più sintetico: ianua difficilis filo est inventa 

relecto, «la porta d’uscita, altrimenti irraggiungibile, è trovata riavvolgendo il filo».  
46  La disperazione di Arianna abbandonata è presentata in una tonalità fortemente drammatica nella 

fittizia ‘lettera’ inviata da lei medesima a Teseo, cf. Ovidio, heroid. 10. Un particolare: tra i 
lamenti, Arianna si augura di non esser fatta prigioniera, legata in catene e di dover filare, come 
schiava, traendo il filo da pesanti conocchie, Tantum ne religer dura captiva catena, / neve 

traham serva grandia pensa manu, 10.89 s. 



Stefano Maso 

 - 224 -

ante pedes autem candentis mollia lanae 

vellera virgati custodibant calathisci.47 
 

Le Parche hanno il potere di dare avvio – e quindi di determinare – il destino; e 
l’invocazione finale di Catullo, nella quale risulta poi rievocata l’intera vicenda che si 
sviluppa attraverso la stirpe dei Pelopidi e di Achille, appare assolutamente coerente, 
rafforzata com’è mediante l’insistita anafora con cui è iterata ben cinque volte: 

 
Currite ducentes subtegmina, currite, fusi.

48
 

 
Come le Parche (come le Moire), anche Arianna. Anche a lei è dato il potere dare 
avvio a una fase del destino, di predisporre la salvezza di Teseo e la susseguente sua 
propria disgrazia. Volente o nolente, essa è spinta a torcere il filo della vita, cioè a 
mettere in campo il suo cuore e la sua intelligenza. A lei, cioè allo strumento del 
destino, Teseo si affida; a questi spetta solo il compito di ripercorrere a ritroso la 
successione delle curvature e dei rigiri che esso disegna all’interno del Labirinto; in 
pratica deve ritornare al punto di partenza da cui, secondo una successione logica di 
passi, si era mosso. Raggiungere quel punto di partenza significa guadagnare il 
punto originario di torsione del filo, ritrovare il luogo stesso dove le Parche/Moire 
avevano cominciato a filare quel percorso medesimo, identificare la «premessa» da 
cui inevitabilmente erano scaturite le conseguenze sperimentate; da lì poi inizierà 
una nuova avventura, lo svolgimento di un nuovo percorso, una vicenda altrimenti 
destinata.  

Volendo rievocare il quadro disegnato nel decimo libro della Repubblica di 
Platone, è come se l’anima di Teseo fosse ritornata nel centro dell’universo e lì, 
all’interno del fuso cosmico, attendesse la nuova ripartenza. 

 
Università Ca’ Foscari Venezia Stefano Maso 
 
 

RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI 
 
 
Adam 1969 
The Republic of Plato, ed. with critical notes, commentary and appendices by J. Adam, 
Cambridge : Cambridge University Press 19692. 
 

 
 
47  «Le Parche incominciarono a predire canti veritieri […] Le loro mani ritualmente procedevano 

nell’eterno loro lavoro. La sinistra teneva la conocchia avvolta di morbida lana, la destra, tirando 
leggermente i fili, dapprima dava loro tensione con le dita rivolte all’insù e poi, torcendoli 
all’ingiù con il pollice, faceva volteggiare il fuso equilibrato dal fusaiolo arrotondato. Intanto con 
i denti, strappando le imperfezioni, raffinavano l’opera; e i brandelli di lana morsi, che prima 
spuntavan fuori nel filo lisciato, rimanevano appiccicati alle loro labbra aride. E, ai loro piedi, 
cestelli di vimini raccoglievano i morbidi bioccoli di lana candida», vv. 306 e 310-9. 

48  «Correte traendo i fili, correte, o fusi!», vv. 327, 333, 337, 342, 347. 



Il ‘filo’ del destino 

 - 225 -

Bocheński 1972 
J.M. Bocheński, Formale Logik, Freiburg-München 1956 (ed. it. A. Conte, La logica 

formale. Dai Presocratici a Leibniz, Torino 19723). 
  
Bodei Giglioni 1996 
G. Bodei Giglioni, L’‘oikos’: realtà familiare e realtà economica, in I Greci. Storia cultura 

arte società, a cura di S. Settis, II.1: Una storia greca. Formazione, Torino 1996, 735-54. 
  
Brisson 1974 
J.L. Brisson, Le Même et l’Autre dans la structure ontologique du ‘Timée’ de Platon, Paris 
1974 (Sankt Augustin 19942). 
 
Bruit Zaidman 1990 
L. Bruit Zaidman, Le figlie di Pandora, in G. Duby – M. Perrot (eds.), Storia delle donne, I, 
L’antichità, a cura di P. Schmitt Pantel, Roma-Bari 1990. 
 
Buxton 1997 
R. Buxton, Imaginary Greece: The Context of Mythology, Cambridge 1994 (trad. it. L. 
Menegus, La Grecia dell’immaginario: i contesti della mitologia, Firenze 1997). 
 
Campese 2007 
S. Campese, La filatrice cosmica, in Vegetti 2007, 399-411. 
 
Cavini 2009 
W. Cavini, L’ordito e la trama. Il ‘Sofista’ platonico e la tessitura del λόγος, Dianoia 14, 
2009, 9-24. 
  
Cenerini 2002 
F. Cenerini, La donna romana, Bologna 2002. 
 
Detel 2006 
W. Detel, Aristotle’s Logic and Theory of Science, in M.L. Gill – P. Pellegrin (eds.), A 

Companion to Ancient Philosophy, Malden-Oxford 2006, 245-69. 
  
El Murr 2002 
D. El Murr, La ‘symplokè politikè’: Le paradigme du tissage dans le ‘Politique’ de Platon, 

ou les raisons d'un paradigme ‘arbitraire’, Kairos 19, 2002, 49-95. 
 
England 1921 
E.B. England, The Laws of Plato, Introduction, Text and Notes, I-II, Manchester-London-
New York-Bombay 1921 (repr. New York 1976). 
 
Forbes 1964 
R.J. Forbes, Studies in Ancient Technology, Leiden 1964. 
 
Franco Repellini 2007 
F. Franco Repellini, Il fuso e la Necessità, in Vegetti 2007, 367-97. 
 
Gualerzi 2007 
S. Gualerzi, Penelope o della tessitura. Trame femminili da Omero a Ovidio, Bari 2007. 
 
Maso 2003 
S. Maso, Dal disordine all’ordine, in C. Natali – S. Maso (eds.), Plato physicus, 

Cosmologia e antropologia nel Timeo, Amsterdam 2003, 243-57. 
 



Stefano Maso 

 - 226 -

Mignucci 1965 
M. Mignucci, La teoria aristotelica della scienza, Firenze 1965. 
 
Onians 1924 
R.B. Onians, On the Knees of the Gods, CR 38, 1924, 2-6. 
 
Pangle 1988 
T.L. Pangle, The Laws of Plato, Translated, with Notes and an Interpretative Essay, 
Chicago-London 1988. 
 
Pantelia 1993 
M.C. Pantelia, Spinning and Weaving: Ideas of Domestic Order in Homer, AJPh 114, 1993, 
493-501. 
 
Perelman – Olbrecht-Tyteca 1982 
C. Perelman – L. Olbrecht-Tyteca, Traité de l’argumentation. La nouvelle rhétorique, Paris 
1958 (tr. it. C. Schick, M. Mayer, E. Barassi, Trattato dell’argomentazione. La nuova 

retorica, Torino 1966, 19822). 
 
Pistellato 2010 
A. Pistellato, Le quotidien institutionnel chez Pline l’Ancien. Thèmes prosopographiques, 

institutionnels et juridiques, in La Praxis municipale dans l’Occident romain, sous la 
direction de L. Lamoine – C. Berrendonner – M. Cébeillac-Gervasoni, Clermont-Ferrand 
2010, 51-70. 
 
Reydams-Schils 1999 
G. Reydams-Schils, Demiurge and Providence: Stoic and Platonist Readings of Plato’s 

Timaeus, Turnhout 1999. 
 
Santarcangeli 2000 
P. Santarcangeli, Il libro dei labirinti. Storia di un mito e di un simbolo, Milano 2000 
(1984). 
 
Saunders 1972 
T.J. Saunders, Notes on the Laws of Plato, London 1972. 
 
Schils 1993 
G. Schils, Plato’s Myth of Er: The Light and the Spindle, ACl 62, 1993, 101-14. 
 
Todisco 2005 
E. Todisco, Donne pericolose nel territorio della civitas, in A. Buonopane – F. Cenerini (a 
cura di), Donna e vita cittadina nella documentazione epigrafica, Atti del II seminario sulla 
condizione femminile nella documentazione epigrafica, Verona 25-27 marzo 2004, Faenza 
2005, 491-501. 
 
Vegetti 2007 
Platone, La Repubblica, trad. e commento di M. Vegetti, vol. VIII, Napoli 2007. 
 
 
Abstract: Two mythical tales deal with the spinning: the Er’s story (Plato, Republic book X) and the 
vicissitudes of Theseus and Ariadne (Plutarch, Ovid, Catullus). In Plato the spinning represents the 
activity of the Fates and the yarn is the life; it is remarkable the necessity operating in every life (i.e. 
yarn). The universe is an immense spindle and the yarn depends from its circular movement. 
Obviously the texture itself depends from the yarn, in a connection similar to that we can recover in 
the politics or in the mechanism of language, too. Like a yarn, the logical necessity implacably 



Il ‘filo’ del destino 

 - 227 -

conducts us from the premises of a syllogism to the inevitable conclusion. During his life, the man 
has a (logical?) yarn to follow, just like Theseus who can leave the labyrinth thanks to Ariadne’s 
yarn. The woman turns the spindle, the woman helps the man researching the safety; but every event 
belongs to the fate and the interlacement of causes is what has been spun from the eternity. 
Nevertheless the man have to come back there where all began. 
 
Keywords: yarn, spindle, fate, necessity, labyrinth. 



Lexis 29.2011 

Virgilio e l’invenzione dell’‘età augustea’ 

(Modelli divini e linguaggio politico dalle Bucoliche alle Georgiche)* 
 
 
Nell’insieme della produzione teocritea si osserva una netta distinzione tra idilli 
propriamente bucolici, come gli agoni o i canti d’amore, e componimenti di indole 
celebrativa, veri e propri encomi del sovrano che si collocano in una dimensione so-
stanzialmente extra-bucolica (si pensi, in special modo, ad id. 16 e 17). All’inverso, 
Virgilio apre la propria raccolta con l’ecl. 1, nella quale la dimensione contempora-
nea della storia si mescola con i destini di pastori dall’identità, e dal nome, perfetta-
mente teocritei1. Dunque, non più un inizio con i patimenti del cantore Dafni, prossi-
mo ad abbandonare, morendo, lo spazio bucolico (già nel volume teocriteo utilizzato 
da Virgilio l’id. 1 doveva con ogni probabilità occupare il primo posto), ma un altro 
addio inaugura il libellus virgiliano, quello di Melibeo scacciato dalle sue terre.   

Un inizio tanto problematico, nel contrasto tra la disperazione di Melibeo e 
l’intatta fortuna di Titiro, fu forse un atto coraggioso per il giovane poeta Virgilio, 
ma dovette esprimere una reale urgenza, emotiva e politica, della cultura romana 
all’indomani di Filippi: ricordare, dolorosamente, ma al tempo stesso ricostruire (re-
inventare). La conseguenza, tutt’altro che ovvia, fu che le Bucoliche ottennero il 
ruolo di ‘classico immediato’: lette, commentate ed insegnate, talvolta messe in sce-
na, a partire dai primissimi anni successivi alla pubblicazione2. Anche la successiva 
opera rustica, le Georgiche, non si sottraggono al confronto con il complesso conte-
sto di fatti politici, culturali e sociali: passando attraverso la dimensione originaria 
delle silvae e dei campi (ovvero pascua e rura, come nel celebre preproemio), la po-
esia di Virgilio riesce a coniugare l’evocazione della natura, la descrizione di fiori e 
semplici gioie rurali, con uno sguardo amplissimo sulla storia di Roma. Per il fatto 
di aver avuto da subito una tale diffusione di pubblico, e come destinatari privilegia-
ti lo stesso Ottaviano e l’intera élite di Roma, Virgilio fu tra coloro che più contri-
buirono alla definizione di quel concetto culturale che comunemente viene detto ‘età 
augustea’.  

Cercheremo di seguire il poeta in questa sua difficile costruzione, concentrandoci 
su di un aspetto che è poeticamente e politicamente cruciale: i modelli divini. Nella 
prima sezione, sulle Bucoliche, che fa da fondamento ed introduzione al nostro stu-
dio, presupporremo quanto già detto in un precedente contributo3. Nella seconda ci 
occuperemo di come la retorica dei modelli divini venga sviluppata da Virgilio nelle 
Georgiche. La terza ed ultima, in forma di conclusione, si concederà non più di un ra-

 
*  Occasione iniziale di queste pagine è stato un convegno sulla poesia pastorale tenutosi a Milano 

nel dicembre del 2006: ai due organizzatori, Marina Cavalli e Massimo Gioseffi, e ai numerosi 
ospiti vanno i miei ringraziamenti. Successivamente ho avuto modo di discutere di ‘modelli divi-
ni’ nella poesia augustea a Pisa, a Roma, a Yale e a Harvard: sono particolarmente grato, per idee 
e suggerimenti, ad Alessandro Barchiesi, Sergio Casali, Kirk Freudenburg, Luigi Galasso, David 
Quint, Alessandro Schiesaro, Salvatore Settis, Richard F. Thomas.  

1  La natura teocritea dell’ecl. 1 è stata opportunamente valorizzata da Du Quesnay 1981, 36-53; si ag-
giunga ora Hunter 2006 (in special modo per il confronto tra il morente Dafni e Melibeo). 

2  Basti rinviare a Highet 1974 e a Horsfall 1995. 
3  Cucchiarelli 2010. 



Andrea Cucchiarelli 

 - 230 -

pido sguardo agli esiti nell’Eneide. Un’appendice dedicata ad Orazio si propone di 
studiare come l’altro grande artefice del linguaggio poetico augusteo abbia voluto trat-
tare il tema dei modelli divini, in particolare per ciò che riguarda Dioniso-Bacco.  

 
1. Le Bucoliche: il difficile equilibrio 
 
1.1 Gli dèi di Roma nell’ecl. 1 
 
Sono le Bucoliche stesse ad introdurre il lettore nella retorica dei modelli divini, già 
nel primo verso pronunziato da Titiro: O Meliboee, deus nobis haec otia fecit (1.6). 
Sembrerebbe dunque che sia l’urgenza dell’encomio a decidere l’inversione rispetto 
al modello teocriteo: prima di Dafni, o d’altro, è necessario che Virgilio canti del 
‘dio’ che ha reso possibile gli otia e, quindi, la poesia. In questa figura di giovane 
deus, che è centrale nella prima parte dell’ecloga e, ad ogni modo, ne domina lo 
sfondo, i lettori antichi riconoscevano a ragione l’ombra del giovane Cesare Otta-
viano (il divinus adulescens di Cic. Phil. 5.43). 

Indubbiamente l’etopea dell’ingenuo pastore protegge il testo da eccessi panegiri-
stici: ma, per quanto dettati dall’iniziativa privata di Titiro, quelli riservati al deus 
sono veri e propri onori cultuali che corrispondono al modello di sovranità ellenisti-
co, e che soltanto più tardi verranno introdotti ufficialmente per il principe, ormai 
Augusto4. In realtà a Roma, già con l’inizio del I sec. a.C., era tutt’altro che infre-
quente che gli dèi venissero coinvolti nei contrasti della vita politica: ai vari livelli 
sociali e culturali, il modello eroico greco, divino e semidivino, poteva offrire dei 
preziosi principi di immedesimazione e, quindi, di aggregazione (anche per effetto 
del mito carismatico di Alessandro)5. Sullo scorcio degli anni 40, e poi per tutti gli 
anni 30 a.C., anche in conseguenza della divinizzazione di Giulio Cesare, il confron-
to tra i vari capi politici poteva presentarsi come un confronto tra diversi modelli di-
vini. Dunque, il vitalistico Marco Antonio, guerriero ma anche gaudente, era stato 
attratto dal modello di Ercole e, soprattutto, di Dioniso6. Per Sesto Pompeo, che ri-
poneva tutte le proprie speranze nelle forze navali, la scelta fu per Nettuno: lo si po-
teva incontrare avvolto in un mantello azzurro, tradizionale attributo del suo patrono 

 
4  Spec. vv. 42 s. quotannis / bis senos cui nostra dies altaria fumant; sacrifici mensili sono ben te-

stimoniati, ad es., per i Tolemei: Wissowa 1902; Clausen 1994, 48 s. ad loc.  
5  Sulla figura divina di Alessandro si vedano Norden 1899, 469 (= 1966, 424 s.); Mazzarino 1972, 

26; Kienast 1969, 430 n. 1; più di recente Fredricksmeyer 1997 (con bibl.); sulle forme divino-
carismatiche di regalità ellenistica, e quindi romana, si vedano, dai loro rispettivi punti di vista, 
Walbank 1987; La Penna 1988; Musti 1989; Pollini 1990; Brenk 1992; La Rocca 1992; Koenen 
1993; Spineto 1998; Virgilio 2003. Dal punto di vista artistico-figurativo, uno sguardo d’insieme 
sul periodo ellenistico è offerto da Zanker 1998. 

6  Cf. Scott 1929 e 1933; Immisch 1931, 13-21; Bruhl 1953, 127-32; Mannsperger 1973; ed anche 
Trillmich 1988, 480-5; Zanker 1989, 48-52; Brenk 1995. Probabilmente fu proprio per rispondere 
alle critiche della propaganda ottavianea che Antonio scrisse il De sua ebrietate (Plin. nat. 24.147): 
si aggiunga Marasco 1992, 538-48. L’assimilazione divina, in terra d’Egitto, si incontrò agevolmen-
te con il culto tolemaico-faraonico, come potrebbero confermare alcune testimonianze iconografiche 
antoniane: Brendel 1962. Più in generale, sulle ambivalenze di Antonio, si veda La Penna 1993.  



Virgilio e l’invenzione dell’‘età augustea’ 

 - 231 -

divino7. Una qualche oscillazione, nelle prime fasi della sua carriera politica, è os-
servabile nella scelta divina di Ottaviano: ma già nella prima età triumvirale sembra 
che il suo dio di riferimento fosse Apollo, destinato a divenire il dio augusteo per 
eccellenza8.  

Le testimonianze in nostro possesso ci mettono in condizione di comprendere 
come gli dèi contribuissero al costituirsi di un vero e proprio linguaggio culturale, 
attivo e riconoscibile ai vari livelli della comunicazione sociale e politica (dalla mo-
netazione all’arte figurativa, fino ai più comuni oggetti di consumo)9. Su questo lin-
guaggio poteva facilmente innestarsi la propaganda o comunque la polemica politi-
ca, come bastano a dimostrare due celebri aneddoti. Al popolo di Roma riunito per i 
giochi nel Circo Massimo fu sufficiente un segnacolo a forma di delfino per inneg-
giare a Sesto Pompeo (Dio 48.31.5). Corse voce, inoltre, che si fosse tenuto un festi-
no riservatissimo (δωδεκάθεος) cui avrebbero preso parte varie illustri personalità, 
nei panni delle divinità olimpiche: Antonio non perse l’occasione per suscitare lo 
scandalo contro Ottaviano, che per l’occasione si sarebbe travestito da Apollo, e non 
mancarono di circolare versi anonimi per censurare l’accaduto, tanto più reprensibile 
in tempi di carestia10.  

Se fino allo scontro di Nauloco (36 a.C.) un qualche ruolo politico venne mante-
nuto da Sesto Pompeo, già dai primi anni successivi a Filippi fu chiaro come la par-
tita per il controllo di Roma avesse soltanto due protagonisti (ad essi, amici sempre 
più in disaccordo, restringe il campo già Orazio nella cronaca brindisina della sat. 1, 
5). Inevitabilmente, dunque, l’opposizione tra Antonio e Ottaviano si trovò a ricalca-
re quella, tradizionale, tra Dioniso e Apollo, ma con l’aggiunta di nuove connotazio-
ni. A Roma il dionisismo, collegandosi alla dimensione privata, e relativamente libe-
ra, del convito, aveva potuto svolgere un ruolo di considerevole aggregante sociale: 
 
7  Appian. bell. civ. 5.100; basti inoltre rammentare il sarcastico Neptunius / dux di Orazio, epod. 

9.7 s. (ulteriore documentazione e bibliografia nei comm. ad loc. di Mankin 1995, 164; e di Wa-
tson 2003, 319 s.).  

8  Almeno nelle sue fasi iniziali, l’assimilazione di Ottaviano ad Apollo dovette rappresentare 
un’efficace risposta al modello dionisiaco (ed erculeo) di Antonio: Zanker 1989, 54-8; si vedano, 
dai vari punti di vista, Gagé 1955, 479-637 (ed anche Gagé 1981, 562-74); Weinstock 1971, 12-5; 
Kienast 1969, 447 e n. 58; Mannsperger 1973, 381-404; Jucker 1982; Eder 1990, 95; Strazzulla 
1990; Hoff 1992; Gurval 1995, 91-111 (piuttosto critico, in realtà, nei confronti di alcuni eccessi 
interpretativi); Galinsky 1996, 216. La figura di Apollo aveva trovato spazio già nella contesa po-
litica d’età sillana: Gagé 1955, 421-44; Luce 1968; Alföldi 1975. Già ad età augustea risale la 
leggenda del concepimento divino di Ottaviano da Apollo (Suet. Aug. 94.4; Dio 45.1.2): Mariotti 
1963, 589. È interessante che tra le opere giovanili del Divo Giulio che il suo figlio adottivo a-
vrebbe vietato di render pubbliche ci fossero anche delle Laudes Herculis (Suet. Iul. 56.9: lo 
scomparso dittatore in gioventù sarebbe stato attratto, oltre che dal modello di Alessandro, anche 
da quello, connesso, di Ercole, poi ‘ereditato’ da Antonio). Sull’identificazione con Mercurio (che 
trova un rilevante riscontro in Hor. carm. 1.2.41-4), Scott 1928, 28; ma si veda Cremona 1997, 
429b. 

9  Rinviamo ancora, per il quadro d’insieme, alle fondamentali pagine di Zanker 1989, 37-84. Per il 
versante letterario (Antonio amante come modello elegiaco) si veda Griffin 1985, 32-47. 

10  Suet. Aug. 70.2 auxit cenae rumorem summa tunc in civitate penuria ac fames adclamatumque est 

postridie: ‘omne frumentum deos comedisse et Caesarem esse plane Apollinem, sed Tortorem’, 

quo cognomine is deus quadam in parte urbis colebatur (si noti come il sarcasmo sia giocato pre-
cisamente sugli attributi divini e cultuali di Apollo); cf., anche per l’ampia bibliografia, Miller 
2009, 15-9, 30-9. 



Andrea Cucchiarelli 

 - 232 -

la sensibilità al modello dionisiaco, anche negli strati medi della popolazione (e nel-
le zone periferiche), giunse a raffinarsi in un linguaggio allusivo di simboli e imme-
desimazioni11. Ma proprio queste potenzialità ‘democratiche’ e, al tempo stesso, in-
dividualistiche, resero il culto di Bacco inviso al senato: per la stessa ricostruzione 
storica romana il celebre senatusconsultum del 186 a.C. fu il riconoscimento ufficia-
le di una reale pericolosità politica12. D’altro canto, quella di ebrietas era una tra le 
più efficaci accuse di inefficienza, nel linguaggio comune dello scontro forense e civi-
le: è istruttivo come, nell’impietoso racconto di Giulio Cesare, bell. civ. 3.96, il detta-
glio dell’edera, con il relativo scenario dionisiaco, basti a Pompeo per comprendere la 
totale inaffidabilità dei propri generali.  

Dunque, nell’accostarsi ad Apollo, il giovane dio della luce e della razionalità, 
avverso al disordine e alla στάσις, Ottaviano si trovò automaticamente sul versante 
‘forte’ dell’ideologia romana. I due modelli antoniani, Ercole e, soprattutto, Bacco, 
se avevano una forte presa sociale, coniugando in un binomio paradossale l’intenso 
vitalismo alla virtù bellica, erano invece facilmente sospettabili di dissidenza e mol-
lezza. A ciò si aggiunga che il culto di Apollo, in forme diverse, si era lungamente 
ambientato a Roma, sia nella devozione popolare che tra le famiglie aristocratiche13, 
mentre i culti bacchici continuavano ad essere percepiti come stranieri e, in special 
modo, orientali (anche perché facilmente si collegavano a forme di culto misteriche, 
come l’Iside egizia). È difficile stabilire quali fossero i reali intendimenti politici di 
Antonio, e quanto invece fosse determinante la deformazione propagandistica anti-
antoniana: ma ci sono pochi dubbi che a spingerlo lontano da Roma congiurassero, 
ormai, anche gli dèi. Per Ottaviano e il suo partito, che erano rimasti a Roma e che 
su Roma e l’Italia imperniavano la propria azione politica e militare, era facile enfa-
tizzare la deviazione esotica del grande rivale.  

 
Lo scenario che abbiamo tentato di tratteggiare ci porta a guardare all’ecl. 1 in una 
nuova prospettiva. Il Virgilio che scrive il componimento introduttivo della raccolta, 
quindi presumibilmente piuttosto a ridosso della pubblicazione (nel 38, o forse, co-
me immaginano alcuni, qualche anno più tardi), se da un lato rievoca le confische 
del dopo-Filippi14, ha ormai assistito all’incrinarsi del difficile equilibrio stabilitosi 
tra le grandi personalità di Roma: Antonio era ormai da tempo in Egitto, mentre Se-
sto Pompeo stava percorrendo la parabola che lo avrebbe presto portato a Nauloco 
(se già non era definitivamente uscito di scena). Due osservazioni, dunque, si im-

 
11  Si rammenti quanto osservato da Zanker 1993, 44-6 (sui capitelli del portale d’entrata della Casa 

dei Capitelli figurati, a Pompei). Per esprimere l’adesione al culto o al modello dionisiaco poteva 
bastare il simbolo di una foglia d’edera: Weinstock 1971, 376 e n. 4; Alföldi 1973, 140. Anche 
nella monetazione si può osservare come ai cistofori di Ottaviano, con la corona d’alloro, si con-
trapponessero quelli di Antonio, con la corona d’edera: Mannsperger 1973, 383. 

12  Un ruolo rilevante, in proposito, dovette essere giocato da Catone il Censore, forse con l’orazione 
De coniuratione (ma si veda Sblendorio Cugusi 1982, 216 s.; cf. Frassinetti 1949, 248 s.; Pailler 
1988, 98). Dalla parte di Dioniso, e dei suoi adepti, sembra che si schierasse invece Nevio con il 
Lucurgus: Pastorino 1957; ma si veda Flower 2000. 

13  Si rinvia ancora a Gagé 1955, 69-220; da ricordare, perché di ovvia pertinenza per Ottaviano, che 
la gens Iulia si era mostrata particolarmente devota al culto del dio (pp. 94-8; 445-78). 

14  Sul territorio italico il modello pastorale, componente fondamentale della cultura romana, era espo-
sto ad un facile deperimento, tanto in più in un contesto di guerre civili: Giardina 1997, 196-8,  205 s. 



Virgilio e l’invenzione dell’‘età augustea’ 

 - 233 -

pongono a proposito di un’affermazione di Titiro che, dal nostro punto di vista, ap-
pare cruciale:  

 
quid facerem? neque servitio me exire licebat 
nec tam praesentis alibi cognoscere divos. 
hic illum vidi iuvenem, Meliboee, eqs.15 

 

In primo luogo, Roma vi è rappresentata come il dominio di dèi effettivamente ‘pre-
senti’ (praesens è parola specifica per la παρουσία divina16). In secondo luogo, i 
termini dell’affermazione sono oppositivi: nec… alibi – solo e soltanto a Roma ciò 
avviene in ‘tale’ misura (tam praesentis). Le parole di Titiro escludono dall’orizzonte 
altre, diverse, possibilità divine. L’Antonio-Dioniso di Alessandria è un esempio di un 
dio ormai incomparabilmente lontano, ignoto e forse ostile, agli occhi del modesto 
pastore di Mantova. In termini di ‘reperibilità’ divina si gioca il primato di Roma: è 
lì, e non altrove, che il più modesto abitante della penisola italica può trovare il suo 
salvifico dio.  

Verrebbe naturale chiedersi, alla luce di quanto detto riguardo ai modelli divini 
antagonisti, se si possa più precisamente dettagliare il deus dell’ecl. 1. Una risposta, 
in proposito, è già stata avanzata, sebbene da una prospettiva strettamente letteraria, 
ed anzi viene talvolta data per ovvia: in esso bisognerebbe riconoscere il profilo di 
Apollo17. Se è vero che il contesto quasi ‘oracolare’ del v. 44 hic mihi responsum 

primus dedit ille petenti può far pensare al dio delfico, mentre la formulazione 
pascite ut ante boves... summittite tauros (45) riuscirebbe così appropriata in bocca 
ad un dio che era anche nomios/νομεύς, preferiremmo evitare un’identificazione 
immediata e, ci sembra, meccanica. Doveva Virgilio aver colto le dinamiche ‘divi-
ne’ dello scontro politico contemporaneo, e probabilmente nei suoi versi si lascia già 
intravedere l’inclinazione apollinea del giovane principe, come meglio vedremo18. 
Ma sembra che, con le Bucoliche, ancora egli si limiti a suggerire, ad indicare una 
via attraverso il gioco delle suggestioni e delle implicazioni. Così, al lettore attento, 
ben sensibile alla retorica strutturale del liber, non può sfuggire come il deus 

dell’ecl. 1 occupi una collocazione editorialmente corrispondente a quella del 
Cynthius nell’ecl. 6. Se il primo aveva lasciato libero il pastore Titiro di coltivare i 
propri ‘giochi’ poetici (1.10 ludere quae vellem calamo permisit agresti), superato il 
centro del libro, quando si proverà a cantare di ‘re e battaglie’, Titiro dovrà essere 
redarguito da Apollo. Maliziosamente, quel dio che sempre più si stava ideologica-
mente compromettendo, riporterà il poeta nei confini del ‘gioco’, improvvidamente 
abbandonati: Prima Syracosio dignata est ludere versu / nostra neque erubuit silvas 

habitare Thalea. / cum canerem reges et proelia eqs. (6.1-3).  

 

 
15  Virg. ecl. 1.40-2. 
16  Il concetto appartiene al lessico della sovranità ellenistica: Clausen 1994, 47 ad loc.; basti rinviare, 

inoltre, a Hor. carm. 3.5.2 s. praesens divus habebitur / Augustus (Nisbet – Rudd 2004, 83 ad loc.).  
17  Cf. Hanslik 1955, 16 s.; Wright 1983, 117-23. 
18  Si ricordi che Apollo era un dio profondamente radicato nel territorio italico: Gagé 1955, 391-3; 

Luce 1968, 32 s.  



Andrea Cucchiarelli 

 - 234 -

 
1.2 Apollo e Dioniso nel centro delle Bucoliche (ecl. 4; 5; 6) 
 
1.2.1 Il puer 
 
Un dispositivo che la poesia pastorale conserverà lungo tutta la sua storia, anche 
moderna, è quello dell’allegoria. Già gli antichi interpreti di Teocrito, il cui lavorio 
critico-esegetico non doveva essere ignoto a Virgilio, avevano talvolta riconosciuto 
dietro la maschera dei pastori l’ombra del poeta, ovvero quella di altri personaggi 
del mondo extra-bucolico (schol. ad Theocr. id. 7, pp. 76.9-77.6; 116.7-10 Wendel). 
Ma quello allegorico non ci sembra, generalmente, uno strumento utile per com-
prendere l’opera di Virgilio19 – in special modo per interpretarne la retorica divina: 
il principio d’ordine deve essere espresso dal modello divino, ma il giovane deus è 
una reale presenza nella Roma di Virgilio, cui i pastori teocritei possono avere libe-
ro, seppure non immediato, accesso (l’idea della divinità non rappresenta una pura 
invenzione del poeta, ma appartiene ad un linguaggio culturale condiviso: al limite, 
potremmo dire, l’allegoria è nella ‘realtà’). Quando, poi, Virgilio vorrà lanciare un 
messaggio extra-letterario, molto semplicemente, lo farà, senza infingimenti o ma-
schere pastorali.  

Intanto, dopo l’ecl. 1, sembra che il poeta rientri nel solco della pura tradizione 
bucolica teocritea: segue infatti il monologo erotico di Coridone, nell’ecl. 2, e, quin-
di, l’agone tra Menalca e Dameta. Il conclusivo v. 111, pronunziato da Palemone, 
non sembra ridursi ad un’efficace chiusa dell’ecl. 3, ma ha l’effetto di incidere edito-
rialmente il liber: claudite iam rivos pueri; sat prata biberunt (cf. ecl. 10.70; 77; e 
l’allocuzione al puer in Hor. sat. 1.10.92). Il successivo attacco dell’ecl. 4 conferma 
l’avvio di un nuovo movimento: le Muse teocritee (Sicelides) sono esortate ad alzare 
il tono. Di nuovo il libro virgiliano si apre al contesto romano (3 silvae sint consule 

dignae) e, di nuovo, ciò avviene attraverso il tema della divinità, che questa volta si 
concentra sul profetico puer.  

Ma se l’ecl. 1 va immaginata scritta a ridosso della pubblicazione, l’ecl. 4 si ri-
chiama ad una precisa occasione, il consolato di Asinio Pollione, entro il quale è 
profetizzata la nascita del fanciullo divino (11 teque adeo decus hoc aevi, te consule, 

inibit). Su questo dato cronologico, l’unico punto fermo stabilito da Virgilio in un 
componimento tanto altrimenti visionario e sfuggente, è necessario fondare 
l’interpretazione. Una dedica a Pollione, nell’anno del suo consolato, non può che 
rinviare al brillante successo diplomatico che del consolato stesso fu la principale 
ragione. Assieme a Mecenate, che rappresentò Ottaviano, Pollione aveva infatti me-
diato, per conto di Antonio, l’accordo di Brindisi, nel settembre dello stesso anno. 
Già nell’ecl. 3 Virgilio aveva accennato al tema miracolistico dell’età aurea, proprio 
in connessione alla figura del suo illustre patrono (88 s. qui te Pollio amat, veniat 

quo te quoque gaudet; / mella fluant illi, ferat et rubus asper amomum: una sorta di 
anticipazione, per chi ragioni secondo il continuum del volume). Ma ora, nell’ecl. 4, 
l’avvento della nuova era di universale felicità viene vincolata, diremmo necessa-
riamente, alle aspettative suscitate dalla pace tra i due grandi contendenti. Per questa 
ragione vorremmo escludere l’ipotesi, già di per sé poco persuasiva, che Virgilio 

 
19  Un utile, rapido, sguardo alla questione è quello di Martindale 1997a (con ulteriore bibliografia). 



Virgilio e l’invenzione dell’‘età augustea’ 

 - 235 -

abbia voluto designare nel puer il figlio di Pollione (in questo caso sì, avremmo 
l’iperbole encomiastica di un poeta al suo patrono). Piuttosto, si dovrà guardare al 
matrimonio dinastico tra Antonio e la sorella di Ottaviano, Ottavia, parte integrante 
degli accordi di Brindisi. Sembra assai ragionevole che Virgilio immagini che, du-
rante il consolato di chi per la pace e per quel matrimonio si era tanto adoperato, ve-
nisse quanto meno concepito l’atteso frutto (non necessariamente simbolico): un 
comune erede20.   

Fin qui, l’occasione. Ma è chiaro come l’ecl. 4 esprima desideri e immaginazioni 
che appartengono ad un più ampio orizzonte cosmologico-sapienziale, svincolati dal 
contesto specifico. Eppure, o forse proprio per questo, nel costruire la sua profezia 
Virgilio non ha mancato di utilizzare immagini e simboli appartenenti alla retorica 
dei modelli divini (nel momento stesso in cui il testo si sgancia dalla situazione im-
mediata per intraprendere un processo di mitizzazione, è forse inevitabile che incon-
tri gli dèi). Senza esitazioni, quasi in apertura, è designato il dio sovrano dell’era fu-
tura: tuus iam regnat Apollo (10). Ma che si tratti di un Apollo ben localizzato in 
Roma lo dicono le prime battute della profezia: il Cumaeum carmen (3), il canto si-
billino, seppure di ovvia origine straniera, appartiene al patrimonio della religione 
romana; etrusco è il concetto di saeclorum ordo (5); al Lazio rinviano specificamente 
i Saturnia regna del v. 6.  

Al v. 17 si conclude, con un rapido sguardo alla futura eroizzazione del puer, il 
movimento iniziale dell’ecloga e Virgilio torna al momento dell’attesa nascita:  

 
at tibi prima, puer, nullo munuscula cultu 
errantis hederas passim cum baccare tellus 
mixtaque ridenti colocasia fundet acantho.21 

 
Spontaneamente la terra risponderà alla venuta del puer, secondo uno stereotipo mi-
racolistico che appartiene alle nascite divine. Ma la prima pianta che Virgilio nomi-
na è il simbolo stesso di Dioniso, l’‘edera serpeggiante’, vista nel suo libero rigoglio 
(passim). Già in Euripide, Phoen. 649-54 è proprio l’edera a salutare la nascita del 
dio: Βρόμιον ἔνθα τέκετο μάτηρ / Διὸς γάμοισι / κισσὸς ὃν περιστεφὴς / ἑλικτὸς 
εὐθὺς ἔτι βρέφος / χλοηφόροισιν ἔρνεσιν / κατασκίοισιν ὀλβίσας ἐνώτισεν22. È 
come se la capacità dionisiaca di vivificare la natura dovesse già presentarsi nel 
momento in cui il dio viene generato, ma, opportunamente, attraverso la sua specifi-
ca essenza vegetale. Implicazioni extra-italiche, inoltre, hanno tutte le altre piante 
che, con l’edera, incorniciano il puer: la baccaris, per la quale non si può escludere 
una qualche assonanza fonica specificamente ‘bacchica’23; i colocasia, con una di-

 
20  Su questo concordiamo con Clausen 1994, 121 s.; per un quadro d’insieme delle diverse ipotesi di 

identificazione si veda Della Corte 1988, 342b-343a. 
21  Virg. ecl. 4.18-20. 
22  Da altre nascite di fanciulli divini essa, significativamente, resta assente: si pensi, ad es., al picco-

lo Apollo in Callimaco, hymn. 4, 260-3.  
23  Nella sua altra occorrenza virgiliana ricorrerà ancora in connessione con l’edera: ecl. 7.25-8 (vedi 

infra, p. 248). È interessante che i codici di Servio conservino la grafia con l'aspirata bacchar (at-
testata anche dal corrispettivo greco βάκχαρις): d’altra parte, nelle forme anticamente romanizza-
te di Bacchus, baccha, etc. si era persa l’aspirazione, in seguito ripristinata; cf. ThlL, II, 1660, 3-5; 
1664, 73-7; etc. Per le varie ipotesi di identificazione si veda Clausen 1994, 222 ad ecl. 7.27. 



Andrea Cucchiarelli 

 - 236 -

stinta nota ‘esotica’, se i suoi semi potevano esser definiti κύαμος Αἰγύπτιος (‘Ne-
lumbium speciosum’; per la localizzazione cf. Plin. nat. 21.87 in Aegypto nobilissi-

ma est colocasia quam cyamon aliqui vocant; Athen. 3.72a ῥίζας δὲ λέγει 
Νίκανδρος τὰ ὑπ’ Ἀλεξανδρέων κολοκάσια καλούμενα [= Nic. fr. 81 s. Gow – 
Scholfield]); e l’acanthus, con le sue note suggestioni culturali ed artistiche greche. 
Se, dunque, è nel regno di Apollo che il puer verrà ad essere, piuttosto come un 
nuovo Dioniso egli nasce. Ad attorniarlo una pace universale, i leoni d’accordo con 
gli armenti, le capre che da sole riportano alle stalle il latte, la scomparsa d’ogni ve-
leno, vegetale o animale, il diffondersi di preziose essenze, come l’amomo assiro 
(24). Durante la sua adolescenza, quando apprenderà che cosa sia la virtus (27) ma-
tureranno i frutti della terra: il grano, ma anche l’uva ed il miele24, tutti prodotti ‘au-
tomaticamente’ (26-30).  

In questo deliberato sincretismo tra i due modelli divini crediamo che possa ri-
specchiarsi il particolare momento di equilibrio politico che fu rappresentato 
dall’azione di Pollione. Ovvero, se si preferisce, Virgilio, quando volle profetizzare 
un mondo di pace, fondato sull’accordo tra l’Oriente di Antonio e l’Occidente di Ot-
taviano, ricorse ad invenzioni ed immagini che appunto quell’accordo, in termini miti-
ci e poetici, potessero esprimere. Si deve resistere alla tentazione dell’identificazione 
immediata, a quell’impulso allegoristico che pure è presente già nella tradizione ese-
getica antica (e costituisce comunque una testimonianza preziosa riguardo alla leg-
gibilità politica dell’ecl. 4). Annota ad esempio il Servio Danielino a proposito del 
cruciale v. 10: quidam hoc loco... Octaviam sororem Augusti significari adfirmant 

ipsumque Augustum Apollinem, dove il dispositivo, già teocriteo, dell’allegoria porta 
ad una forzatura del testo, in questo caso ad un anacronismo. Ma almeno altrettanto 
interessante è l’annotazione, allo stesso luogo, di Servio, che all’allegoria aggiunge 
la dimensione (si noti, diffusa e plurale) delle ‘immagini’: et tangit Augustum, cui 

simulacrum factum est cum Apollinis cunctis insignibus. Soltanto vari anni più tardi 
il principato prese una netta connotazione apollinea, che culminò con il complesso 
monumentale del Palatino. Ma già l’ecl. 4 testimonia in quale direzione si stesse 
muovendo il giovane erede di Giulio Cesare (se non fu, anzi, essa stessa che contri-
buì ad indicargli la via).   

Quella del sincretismo era una soluzione, culturale e politica, forse inevitabile per 
un carmen, datato al 40-39 a.C., che profetizzasse un’era di pace. Effettivamente, 
almeno in un primo tempo, il regime tendette ad assimilare, così da renderle gover-
nabili, le spinte centrifughe, che altrimenti avrebbero potuto portare a pericolose dis-
sidenze. Il linguaggio culturale ‘augusteo’ si sarebbe sempre più definito come un 
insieme assai composito, in cui poterono trovare spazio, per iniziativa anche dei sin-
goli, elementi assai eterogenei25. In questa prospettiva, non ci sentiremmo di esclu-
dere che Virgilio possa aver consapevolmente captato suggestioni religiose di origi-
ne orientale: lo stesso fanciullo divino, che pure l’ecl. 4 riconduce direttamente ad 

 
24  I tre principali prodotti dell’azione fecondatrice della coppia cultuale Cerere-Bacco, su cui infra, 

p. 253. Per Bacco inventore del miele cf. Ov. fast. 3.735-62. 
25  Si rammentino le pagine di Zanker 1989, 72-5, sul tempio di Apollo in circo fatto costruire 

dall’ex-antoniano Gaio Sosio.  



Virgilio e l’invenzione dell’‘età augustea’ 

 - 237 -

Apollo e a Giove, potrebbe dunque essere l’effettiva espressione di una complessa 
forma di sincretismo religioso26.  

Gli anni che seguirono al consolato di Pollione mostrarono come il potere politi-
co, a differenza dei linguaggi culturali, dovesse essere unico e centralizzato. I due 
principii che avrebbero potuto esser coniugati (l’Oriente e l’Occidente, Roma ed A-
lessandria) vennero posti in drammatica contrapposizione. Soltanto uno doveva es-
sere il deus: e soltanto a Roma lo si poteva incontrare. Da Antonio ed Ottavia nac-
que una bambina, Antonia. Anche da Ottaviano, unitosi a Scribonia, si attendeva un 
erede (un altro candidato, per i moderni, all’identificazione del puer): ma anch’egli 
ebbe una figlia, Giulia. Quella vocazione dionisiaco-carismatica che Antonio aveva 
già pubblicamente mostrato con il suo ingresso ad Efeso, dopo il 42 (Plut. Ant. 24), e 
che ancora ebbe una realizzazione spettacolare ad Atene, dove, assieme ad Ottavia e 
alla neonata Antonia, egli venne accolto, nell’autunno del 39, come un novello Dio-
niso27, fornì alla parte di Ottaviano un facile margine denigratorio: tanto più dopo il 
divorzio da Ottavia e la sua nuova unione con Cleopatra28.  

Letta nel 40, all’indomani della stabilità finalmente raggiunta dopo Filippi, l’ecl. 
4 ha il significato di un progetto, e di una speranza, che soltanto l’accordo tra Anto-
nio ed Ottaviano poteva realizzare. Letta negli anni successivi (quando venne pub-
blicata con il resto del liber), profilandosi sempre più imminente la necessità dello 
scontro, essa manteneva il proprio significato politico e culturale29. La speranza di 
Virgilio, come di tutta la generazione dei poeti a lui contemporanei, era che di quel 
sogno di pace, se era impossibile realizzarlo, ci si potesse almeno rammentare. È an-
che vero che, per chi fosse rimasto a Roma, dalla parte di Ottaviano, era fin troppo 
facile attribuirne il fallimento all’‘ebbro’ Antonio, ormai stabilitosi nell’Alessandria 
dei Tolemei. 

 
1.2.2 Dafni divinizzato 
 
Nel suo inizio bucolico Virgilio aveva evitato il confronto diretto con il primo idillio 
di Teocrito, limitandosi ad evocare l’addio di Dafni attraverso un gioco sottile di 
suggestioni ed implicazioni. Ma, giunto ormai, con l’ecl. 5, alla metà del volume, 
sembra che il poeta possa permettersi di volgere direttamente lo sguardo al grande 
inizio di Teocrito. Anche qui non mancano, in realtà, diversivi ed elusioni. Il tema, 
infatti, non è più il languore di Dafni, ma la sua celebrazione dopo la morte (e quindi 
la divinizzazione), quasi a proseguire dove Teocrito si era interrotto. E l’encomio è 

 
26  Sebbene qualunque interpretazione mistico-messianica dell’ecl. 4, quando si faccia troppo rigida 

ed ambiziosa, appaia votata all’insuccesso: si ricordi la recisa confutazione di Jachmann 1952, al 
pur affascinante tentativo di Norden 1924. 

27  Vell. 2.82; Plut. Ant. 60; Dio 48.39; Groebe 1894, c. 2606. 
28  Il programma politico del foedus Brundisinum sembra ben riflettersi nella monetazione: cf., in 

special modo, Mannsperger 1973, 384 s. (cistofori con Antonio e Ottavia affiancati, entrambi co-
ronati di edera: sul verso la cista mistica e Dioniso); Brenk 1995, 76 e n. 37, 81 e n. 57. Corri-
spondentemente alla demonizzazione della ‘straniera’ Cleopatra, la parte di Ottaviano esaltò le 
virtù ‘romane’ dell’abbandonata Ottavia e della nuova moglie di Ottaviano, Livia: Wyke 1992, 
109 s.; Purcell 1986, 85. 

29  Per la reinterpretazione che ad anni di distanza, nell’Eneide, Virgilio darà dell’aurea aetas (e 
dell’ecl. 4), si veda infra, pp. 262 s. 



Andrea Cucchiarelli 

 - 238 -

affidato alla voce di due personaggi, Menalca e Mopso, che hanno – almeno occa-
sionalmente – un ruolo predominante sul virgiliano Titiro, il quale dovrà limitarsi a 
guardare il gregge (12).  

Ma, nonostante la facile riconoscibilità teocritea, l’ecl. 5 prosegue la pertinenza 
extra-bucolica della precedente ecl. 4. È infatti antica la notizia, tramandataci da 
Servio, secondo cui in Dafni si debba riconoscere il defunto e divinizzato Giulio Ce-
sare30. Se la discussione sui termini esatti dell’identificazione resta, naturalmente, 
aperta, la sostanza incontra un certo consenso: decisivo è parso, a ragione, il con-
fronto con l’ecl. 9, quando proprio un personaggio dal nome di Dafni è esortato a 
volgere il capo verso il sidus Iulium da poco apparso nel cielo (46-50). Dunque, do-
po un’ecloga atipica, che tratta il tema della nascita divina, qui Virgilio si misure-
rebbe con un altro ‘lessema’ del linguaggio politico ellenistico: la divinizzazione, e 
in special modo il catasterismo, del sovrano31.  

In realtà, il testo dell’ecl. 5 non offre elementi incontrovertibili che dimostrino 
l’identificazione. È vero, però, che vi si osserva un uso sorvegliatissimo delle imma-
gini che forse non è spiegabile esclusivamente con la consueta attenuazione, tipica 
in Virgilio, del realismo teocriteo. Nell’id. 1 mostravano la propria partecipazione al 
dolore di Dafni, nell’ordine, gli animali selvaggi del bosco, poi i greggi bovini e poi 
i pastori (71-81). Soltanto al bestiame bovino Teocrito permetteva di piangere la 
morte del bovaro Dafni, mentre capre e pecore restavano tagliate fuori dalla scena di 
lutto, cui soltanto i rispettivi pastori erano ammessi (ibid. 71 s.; 74 s.; 80 s.). Rispet-
to al modello, Virgilio opera un’inversione: prima è detto il dolore dei pastori, che 
non portano più i buoi, dopo il pascolo (pastos), ad abbeverarsi ai flumina, poi il te-
sto si concentra sul dolore degli animali. Ma restano assenti il pianto e i gemiti di cui 
si era compiaciuto Teocrito (già alcuni lettori di Omero avevano trovato ragione 
d’imbarazzo nel pianto dei cavalli di Achille: Il. 17.426-8, ripreso in Aen. 11.89 s.), 
e, soprattutto, a designare il bestiame (anche ovino e caprino, presumibilmente) vie-
ne utilizzato il generico quadripes, termine appartenente al genere epico, per il quale 
designa abitualmente il più nobile dei ‘quadrupedi’, il cavallo32: nulla neque amnem 

/ libavit quadripes nec graminis attigit herbam (25 s.). Nell’altra scena in cui Virgi-
lio torna ad imitare il modello teocriteo, trattandosi dell’amico poeta Cornelio Gallo 
consunto da Amore, non mancheranno di comparire anche le oves – per quanto Vir-
gilio si senta obbligato a qualche spiegazione: stant et oves circum; nostri nec paeni-

tet illas, / nec te paeniteat pecoris, divine poeta: / et formosus ovis ad flumina pavit 

Adonis. / venit et upilio, tardi venere subulci, / uviduus hiberna venit de glande Me-

nalcas (ecl. 10.16-8). Ma nell’ecl. 5 è forse il referente encomiastico che porta Vir-

 
30  Si vedano le annotazioni di Servio e del Servio Dan. ai vv. 20, 29, 56; per l’ampia bibliografia ba-

sti qui rinviare alla discussione di Salvatore 1981, 216-21. 
31  Il sidus Iulium rappresenta un elemento fondamentale dell’iconografia e dell’immaginario augu-

stei, dalla monetazione all’arte figurativa alla letteratura: Weinstock 1971, 370-84; Zanker 1989, 
38 s.; si aggiunga Ramsey – Lewis Licht 1997. 

32  Significato escluso, naturalmente, dal contesto bucolico. La genericità del sostantivo rende possi-
bile, forse studiatamente, l'allusione all'aneddoto narrato da Suetonio, Iul. 81.2: uno tra i prodigi 
precedenti la morte di Cesare fu che i suoi cavalli, da lui consacrati al Rubicone, piansero e si a-
stennero dal pascolo.  



Virgilio e l’invenzione dell’‘età augustea’ 

 - 239 -

gilio ad evitare le ‘umili’ essenze bucoliche, che potevano riuscire inopportune an-
che soltanto per una vaga allusione al Divo Giulio Cesare33.  

In un luogo di così alto potenziale ideologico può essere opportuno tornare ad in-
terrogarsi sull’impiego dei modelli divini (essi, ponendosi sul piano dell’elaborazione 
mitica, potrebbero ancora una volta sottrarre il testo all’immediatezza, alquanto op-
pressiva, dell’allegoria). Il primo elemento che riesce, dal nostro punto di vista, inte-
ressante è che Virgilio ha intensificato le preesistenti connotazioni dionisiache del 
divino cantore: è difficilmente un caso, infatti, che in Teocrito a raccontarne i pati-
menti sia un personaggio, Tirsi, che porta nel nome l’assonanza con l’oggetto sim-
bolico del culto dionisiaco34. Ma, stando al Mopso virgiliano, Dafni avrebbe avuto 
addirittura il ruolo di archegeta bacchico:  

 
Daphnis et Armenias curru subiungere tigris 
instituit, Daphnis thiasos inducere Bacchi 
et foliis lentas intexere mollibus hastas.35 

 
La notizia viene ricondotta da Servio, senza esitazioni, al referente politico: Giulio 
Cesare avrebbe effettivamente (re)introdotto il culto di Bacco a Roma36. 

Dopo la comparsa, esplicita, del dio nel v. 30 (anche a prescindere da Giulio Ce-
sare), Mopso passa a nominare altre divinità, ritraendole nella partecipazione per la 
scomparsa di Dafni. In questo, Virgilio segue il modello teocriteo, in cui Hermes, 
Priapo e Cipride, ognuno a modo proprio, tentavano di consolare il cantore languen-
te: «Venne Hermes per primo dal monte, e disse: … Venne Priapo… Venne anche 
Cipride ridendo dolcemente…» (id. 1.77; 81; 95). Ma con due sostanziali differenze: 
gli dèi di Virgilio non sono legati personalmente a Dafni, come Hermes, o evocati 
per le proprie competenze (l’eros); e abbandonano lo spazio bucolico, ripetendo il 
paradigma mitico della ‘fuga divina’ (la Vergine Astrea, ad esempio). Si legge nei 
vv. 34 s.: 

 
postquam te fata tulerunt, 

ipsa Pales agros atque ipse reliquit Apollo. 
 

È tardi, ormai, per consolare Dafni e gli dèi, invece di giungere a visitarlo, abbando-
nano un mondo in cui egli non è più. Secondo un epigramma di Meleagro sarebbe 
 
33  Si noti, ancora, che graminis... herbam è una locuzione rara e solenne, forse d’uso sacrale, almeno 

a giudicare da Liv. 1.24.5, dove è impiegata nel contesto del rito feziale. 
34  Lo osservava già Gow 1952, 5, ad 1.9. Per le connessioni dionisiache della figura di Dafni (anche 

nell’iconografia), si veda Berger-Doer 1986; cf. inoltre Merkelbach 1991, 47-9.  
35  Virg. ecl. 5.29-31. 
36  Al v. 29: hoc aperte ad Caesarem pertinet, quem constat primum sacra Liberi patris transtulisse 

Romam (discussione in Pailler 1988, 728-43). Le suggestioni dionisiache dell’ecl. 5, naturalmen-
te, non hanno mancato di essere osservate: basti rinviare a Salvatore 1981, 213 e nn. 22 s.; non 
convincono, invece, interpretazioni esoteriche come quella di Jeanmaire 1930, 169 s. Va detto che 
Giulio Cesare, poco tempo prima dell’assassinio, sembra avesse stimolato l’impiantarsi a Roma 
del culto egiziano di Iside, strettamente legato, nel sincretismo ellenistico, a quello di Dioniso (i-
dentificato con Osiride): cf. Brenk 1992, 161; Coarelli 1996, 107: «... il culto egiziano era stato 
introdotto già da tempo, e non si può escludere che lo stesso Cesare avesse realizzato un primo 
sacello nell'area da lui ricostruita dei Saepta e della Villa Publica».  



Andrea Cucchiarelli 

 - 240 -

stato Pan, il dio bucolico per eccellenza, ad abbandonare la terra in seguito alla sua 
scomparsa (AP 7.535). Ma Virgilio ha preferito qui due altre divinità: Apollo e Pa-
les37. Il pastore virgiliano che si produce per primo, Mopso38, non ha mancato di ri-
comporre nel suo canto il binomio Bacco-Apollo.  

Che ciò non sia casuale lo conferma il canto in risposta di Menalca. Nel tempo 
futuro dei nuovi riti per Dafni divinizzato Menalca immagina quattro are, due dedi-
cate a Dafni, due a Febo (66 duas tibi Daphni duas altaria Phoebo)39. Ma che Dafni 
sia anche per Menalca una figura dionisiaca lo dice l’esplicita menzione del dio (69 
et multo in primis hilarans convivia Baccho) e, quindi, la descrizione della scena fe-
stiva:  

 
cantabunt mihi Damoetas et Lyctius Aegon; 
saltantis Satyros imitabitur Alphesiboeus.40 

 
Tra le espressioni della gioia conviviale specificamente a Dioniso rinvia la ‘danza 
satiresca’ di Alfesibeo41. Infine, se nel v. 66 le are di Dafni erano state associate a 
quelle di Febo, la conclusione associa il nuovo dio, ancora, al culto bacchico:  
 

ut Baccho Cererique, tibi sic vota quotannis 
agricolae facient: damnabis tu quoque votis.42 

 

A seguire il cantore sibillino dell’ecl. 4, sono già due i pastori di Virgilio che perce-
piscono i modelli divini di Dioniso ed Apollo come un tutt’uno. Forse, l’ecl. 5 ripor-

 
37  La coppia divina ricomparirà in georg. 3.1 s.; vale la pena di osservare che il pur ‘dionisiaco’ Da-

fni ha nel nome delle suggestioni apollinee: figlio di Hermes e di una ninfa, egli avrebbe tratto il 
proprio nome dalle piante d’alloro che erano così numerose nel luogo in cui nacque (è etimologi-
camente imparentato, dunque, alla Dafne amata dal dio); cf. ecl. 8.83 in Daphnide laurum; per la 
versione corrente del mito si veda soprattutto Diod. Sic. 4.84.2; Cipolla 1984, 972.  

38  Il suo stesso nome, assente in Teocrito, sembra rinviare alla dimensione (apollinea) della profezia: 
figlio di Manto e nipote di Tiresia, un Mopso avrebbe fondato l’oracolo di Apollo Clario (Serv. 
ad Aen. 10.199 s.). Ma Mopso era anche il protagonista, con Calcante, di una disputa  de peritia 

divinandi che costituiva il soggetto del poemetto sul ‘bosco Grineo’ di Euforione, da Gallo riadat-
tato, a quanto sembra, in latino: Serv. ad ecl. 6.72; Euphor. fr. 97, p. 47 Powell; Michelazzo 1987, 
584b. 

39  È interessante quanto osserva Servio ad loc., rinviando alla dottrina del neo-platonico Porfirio: 
sed constat secundum Porphyrii librum, quem Solem appellavit, triplicem esse Apollinis potesta-

tem, et eundem esse Solem apud superos, Liberum patrem in terris, Apollinem apud inferos (= 
Porphyr. 477F Smith; cf. Arnob. nat. 3.33; Macr. Sat. 1.18.1). 

40  Virg. ecl. 5.72 s. 
41  Una suggestione onomastica, la sua (“colui che si guadagna un bue”), particolarmente opportuna 

per un poeta ditirambico, il cui premio consisteva appunto nelle carni del bue sacrificato: Pind. 
Ol. 13.19 (Ieranò 1997, 26-8, T 36-9); ritroviamo il nome in uno dei due protagonisti dell’egloga 
dedicata al ‘tragico’ Pollione (vedi infra, n. 65). D’altra parte, il lettore dotto potrebbe osservare, 
nel v. 72, le implicazioni apollinee dell’epiteto Lyctius (da Licto, importante città dorica di Creta), 
che forse non è privo di suggestioni apollinee: nella sua più rilevante occorrenza letteraria, 
nell’Inno ad Apollo di Callimaco, l’epiteto viene utilizzato per l'arco del dio: hymn. 2.33 (Wil-
liams 1978, 40 ad loc.; non sfugga che v’è qualche assonanza tra Lyctius e Lycius, più comune e-
piteto del dio).  

42  Virg. ecl. 5.79 s. 



Virgilio e l’invenzione dell’‘età augustea’ 

 - 241 -

ta una tale unità alla figura autorevole del ‘padre’ Giulio Cesare: a prima, cioè, che 
Ottaviano e Antonio avessero preso a contendersene l’eredità politica e divina. Nella 
fantasia bucolica virgiliana (che al tempo stesso voleva esprimere un reale desiderio 
per il futuro), ad esser divinizzato era chi aveva sì delle armate, ma equipaggiate 
come un gioioso tiaso43. Le ‘vere’ guerre saranno presto ricusate, con una significa-
tiva parentetica, dal poeta che aprirà la successiva ecl. 6: nunc ego (namque super 

tibi erunt qui dicere laudes, / Vare, tuas cupiant et tristia condere bella) / agrestem 

tenui meditabor harundine Musam (6-8). Sarà in un altro proemio, quello al terzo 
delle Georgiche, che Virgilio dichiarerà di voler edificare un tempio con Cesare «nel 
mezzo»: in medio mihi Caesar erit templumque tenebit (3.16). Per ora, a chiudere la 
prima metà del libro bucolico (anche qui, nel suo ‘mezzo’?), figura il destino di un 
pastore divinizzato – potenziale personificazione teocritea del sidus Iulium.  

 

1.2.3 Il Sileno, Dafni e la Sibilla: la sequenza 4-5-6 nel centro del liber 
 
Un perfetto equilibrio è quello che sta anche nell'ecl. 6. Vi ritroviamo, infatti, bilan-
ciatissimo, il binomio dionisiaco-apollineo, e con una evidenza che non ha mancato 
di essere osservata, sebbene da un punto di vista diverso dal nostro44. Già nella sua 
bipartizione essa associa all’Apollo callimacheo del prologo il canto del Sileno, ap-
pena destatosi da una notte d’ebbrezza: …inflatum hesterno venas, ut semper, Iac-

cho (15). Ma, a sua volta, la rivelazione del Sileno culmina con la scena d’iniziazione 
esiodea che, protagonista Cornelio Gallo, si chiude proprio nel nome del dio: 

 
“…his tibi Grynei nemoris dicatur origo, 
ne quis sit lucus quo se plus iactet Apollo.”45 

  
Infine, nell’ultima, vera e propria, conclusione dell’ecloga, il lettore scoprirà che 
molti altri canti del Sileno altro non fanno che ripetere precedenti canti di Apollo 
(82 s. omnia, quae Phoebo quondam meditante beatus / audiit Eurotas).  
 

Con l’ecl. 6 si completa quella che da tempo è stata riconosciuta come la sequenza 
centrale del liber virgiliano. L’asse di simmetria su cui ruotano le sue due metà, se è 
evidentemente messo in rilievo dal nuovo avvio dell’ecl. 6, è invece appianato 
dall’analogia di argomento: tutte e tre le ecloghe centrali, come abbiamo visto, sono 
accomunate dal fatto di sottrarsi alla tipizzazione del βουκολιασμός teocriteo.  

In questa contiguità non crediamo che si osservi soltanto il gusto per la struttura-
zione artistica del liber poetico. Lette in successione, o, comunque, considerate nel 

 
43  Il v. 31 dice che genere di armi abbiano le truppe di Dafni-Bacco: i tirsi, detti, quasi con un ossi-

moro, lentae... hastae, perché prodotti da un intreccio vegetale (cf. Aen. 7.390 mollis... thyrsos; è 
vero che il fusto del tirso è tutt’altro che flessibile, ma la specificazione foliis... mollibus sembra 
rimandare in particolare alla sua sommità, intrecciata di edera e di pampini, del tutto priva, quindi, 
della capacità offensiva di una vera hasta). Resta ovvio, infatti, che il tirso potesse avere, 
all’occasione, un impiego più che offensivo, come in Eur. Bacch. 761-4; Ov. met. 3.712; 11.27 s.; 
esplicito, in ogni caso, il v. 61 amat bonus otia Daphnis. 

44  Cf. Segal 1969, 420 e n. 40; Putnam 1970, 218: «The poem as a whole is a fluctuation between — and 
ultimately a combination of — Dionysiac emotionality and Apolline order»; Boyle 1975, 193 e n. 25.  

45  Virg. ecl. 6.72 s. 



Andrea Cucchiarelli 

 - 242 -

loro insieme, le tre ecloghe prospettano un mondo rassicurante: i modelli di Dioniso 
e di Apollo (ma anche di Ercole), forse le suggestioni del recente sidus Iulium, il 
conciliatorio operato politico di Pollione, Antonio e Ottaviano, le loro spose e i loro 
figli, vi trascorrono come garanzia di un presente sereno, di una durevole pace. La 
formula del foedus Brundisinum e, in generale, tutta l’azione diplomatica che mirò 
al contenimento del dissidio, trovarono preciso riscontro nei poeti augustei46 (non 
senza, forse, qualche deliberata enfasi, che, quando la conciliazione fallì, potesse le-
gittimare lo scontro con Antonio). Il puer dell’ecl. 4 rappresenta il modello eroico 
nel suo stato iniziale: nasce come un piccolo Dioniso nel regno di Apollo, e da lui si 
attendono imprese (‘erculee’?) che eguaglino e superino quelle del genitore. 
Nell’ecl. 5 Dafni rappresenta di quel modello eroico l’approdo: la compiuta diviniz-
zazione. Se il puer è chiamato ad osservare il distendersi della superficie cosmica 
(50 s. nutantem pondere mundum, / terrasque tractusque maris caelumque profun-

dum), Dafni ha sotto di sé le «nuvole e le stelle» (57). La dichiarata pertinenza ro-
mana dell’ecl. 4 alimenta la leggibilità allegorica dell’ecl. 5 (già, con ogni verosimi-
glianza, agli occhi dei lettori antichi).  

Ma la successione del liber si nega a qualunque prospettiva encomiastica: non ri-
troviamo nell’apertura dell’ecl. 6 un Menalca pronto all’elogio e al catasterismo 
(5.51 s. Daphninque tuum tollemus ad astra; / Daphnin ad astra feremus). Apollo vi 
compare come il dio callimacheo del divieto all’eccesso epico, e non più come il si-
billino iniziatore di un nuovo saeculum. Ma è il dionisiaco Sileno a rivelare i miti 
cantati da Apollo, e l’iniziazione esiodeo-apollinea di Cornelio Gallo47. I modelli di-
vini, nel loro equilibrato combinarsi, si fanno nell’ecl. 6 gioco dell’intelletto, libertà 
ed invenzione: Virgilio vi chiama a raccolta il circolo ristretto degli amici poeti.  

 
1.3 La prova dell’agone: i modelli divini nell’ecl. 7 
 
Conclusa la sequenza delle ecloghe ‘eccentriche’, il liber sembra rientrare, con 
l’agone di Coridone e Tirsi, nell’alveo teocriteo. Ma il ritorno è solo apparente.  

È vero che riprese ed echi da Teocrito sono assai numerosi nei versi che i due pa-
stori si scambiano fin dalle prime battute, ma è senza dubbio eccessiva 
l’affermazione di Servio, che non ha mancato di trovare seguito tra i moderni, se-
condo la quale «questa ecloga è quasi interamente tratta da Teocrito»48. Un tale giu-
dizio potrebbe adattarsi, piuttosto, alla corrispondente ecl. 3, vero e proprio ‘studio 
teocriteo’, forse a ragione considerato tra le prime prove bucoliche virgiliane (seb-
bene anch’essa non manchi di esprimere nuovi e diversi valori). Ma qui a misurarsi 
non sono due cantori che portino il nome di tipici contendenti teocritei, come i Da-
meta e Menalca dell’ecl. 3 (qualificati dagli idd. 6, 8 e 9). L’ecl. 7 vede gareggiare 
due personaggi che hanno una forte individuazione, rintracciabile dal lettore attra-
verso il gioco delle suggestioni e dei rimandi. Essa si apre sull’incontro tra i due pa-
stori, che riuniscono il proprio gregge al cospetto di Dafni: 

 
46  Si pensi, in special modo, alla sat. 1.5 di Orazio; Cucchiarelli 2001, 102-18.  
47  Già il Mopso dell’ecl. 5 potrebbe rinviare alle scelte poetiche euforionee di Gallo (supra, n. 38): 

dunque, un ulteriore nesso, a rinsaldare la sequenza 4-5-6.  
48  Ad ecl. 7.1 ecloga haec paene tota Theocriti est: nam et ipsam transtulit et multa ad eam de aliis 

congessit (si vedano le osservazioni di Coleman 1977, 225 s.). 



Virgilio e l’invenzione dell’‘età augustea’ 

 - 243 -

 
Forte sub arguta consederat ilice Daphnis, 
compulerantque greges Corydon et Thyrsis in unum, 
Thyrsis ovis, Corydon distentas lacte capellas, 
ambo florentes aetatibus, Arcades ambo.49 

 
Viene accennata una remota dimensione temporale (evidentemente anteriore, ad e-
sempio, all’ecl. 5), in cui Dafni è ancora tra i pastori, ed anzi può assistere alle loro 
contese. Ma se Tirsi, in prospettiva, rinvia all’inizio teocriteo, cioè al racconto della 
scomparsa di Dafni, la personalità che si associa al nome di Coridone è più specifi-
camente virgiliana. Il riconoscimento, per l’appassionato amante di Alessi, giungerà 
nell’ultimo verso: ex illo Corydon Corydon est tempore nobis (70). Tutt’altro che 
genio poetico sembrava possedere, invece, il Coridone teocriteo, bovaro garbato ma 
piuttosto anonimo nell’id. 4, il cui nome ricorre nell’id. 5 per un contesto non pro-
priamente elogiativo: «E quando mai tu, servo di Sibirta, hai posseduto una zampo-
gna? Non ti contenti più di zufolare, in compagnia di Coridone, con un piffero di 
paglia?» (5-7). Nello stesso inizio dell’ecl. 7, a ben vedere, per quanto l’anafora di 
ambo insista sull’uguaglianza, è Tirsi che conduce il bestiame più pregiato (pecore, 
invece di capre: una distinzione percepibile nell’assiologia bucolica; cf. Don. auct. 
vita Verg. p. 122, 2-6 Brugn. – Stok = schol. Theocr. proleg. p. 17, 21-6 Wend.).  

Ma nel mondo bucolico virgiliano anche l’eventuale svantaggio in partenza, per 
Coridone, non può riuscire decisivo. Il lettore del volumen deve avere ben presente 
la performance del pastore che nell’ecl. 2 porta quel nome, che è già stata richiamata 
come ‘classica’ da Menalca in ecl. 5.86. E progressivamente nel corso della contesa 
si comprende che l’identità non è soltanto onomastica. La passione per la caccia al 
cervo (7.30 ~ 2.29); il richiamo al Ciclope teocriteo dei vv. 37-40, modello fonda-
mentale dell’ecl. 2; il nome stesso, infine, di Alessi, con l’‘ardore’, anche meteoro-
logico, che la sua assenza comporta (7.55 s. ~ 2, spec. 6-13) – sono tutti elementi 
che avvicinano, e identificano, i due Coridone.  

Il fatto stesso che un protagonista dell’ecl. 7 abbia una fisionomia così riconosci-
bilmente virgiliana incoraggia a ricercare anche nel suo avversario un ‘passato’ di 
testi e suggestioni: nel suo caso, ovviamente, addirittura l’id. 1 di Teocrito (si noti, a 
conferma dell’intenzionalità, che Virgilio non utilizza altrove il nome di Tirsi). La 
finzione agonale permette dunque al ‘campione’ virgiliano l’anacronismo di un con-
fronto e di una simbolica vittoria sul Tirsi teocriteo. Ed è allora un lieve paradosso 
che sia Tirsi a dover rispondere alla provocazione di Coridone (20 hos [scil. versus] 
Corydon, illos referebat in ordine Thyrsis), quasi che si invertisse, tra Virgilio e Te-
ocrito, l’ovvio rapporto di priorità: tutt’altro che facile è variare originalmente un 
tema posto da altri (già Servio, nel commento a 3.28, osservava lo ‘svantaggio’ di 
chi, nella gara, ha il compito del respondere)50.  
 
49  Virg. ecl. 7.1-4. 
50  Ma questa rivendicazione, che si potrebbe interpretare come una simbolica rivalsa sul modello, è 

condotta da Virgilio con estrema delicatezza. Infatti, la cronologia dell’ecl. 7, per la stessa pre-
senza di Dafni, risale evidentemente alle spalle anche dell’id. 1, va ad inserirsi in un momento an-
teriore alla grande performance teocritea di Tirsi, quando ancora egli era soltanto un giovane poe-
ta promettente ma non affermato (si noti: 25 crescentem... poetam). È dunque in un tempo strania-
to, ironicamente lontano, sia nella cronologia teocritea sia in quella virgiliana, che si situa la vitto-



Andrea Cucchiarelli 

 - 244 -

 
Il complesso gioco di intelligenza letteraria, che abbiamo tentato rapidamente di de-
lineare, è indispensabile per comprendere la particolarissima prospettiva program-
matica dell’ecl. 7: il poeta Virgilio, che ormai ha svolto sotto agli occhi del lettore 
quasi la totalità delle proprie forme bucoliche (le restanti ecloghe variano ed inte-
grano quanto già sperimentato nella prima parte del libro), può ora permettersi di 
impostare un agone tra due diversi modi poetici. E, soprattutto, a differenza che 
nell’ecl. 3, può ora designare un vincitore.  

La questione del perché Coridone abbia la meglio è, in realtà, tra le più dibattute 
negli studi virgiliani: essa ricalca le analoghe questioni teocritee (perché nell’id. 5 
Comata sconfigge Lacone?). Certo, è difficile accettare l’inspiegabilità, quasi la ca-
sualità, del verdetto, tanto più per il fatto che esso vien dato come scontato 
nell’intervento conclusivo di Melibeo. Sembra almeno ragionevole escludere che 
determinanti siano criteri formali: le numerose osservazioni che sono state avanzate, 
ad esempio, sulla tecnica versificatoria di Tirsi, oltre ad essere piuttosto opinabili, si 
fermano di fronte all’assunto, per noi assai solido, che fosse impossibile a Virgilio 
scrivere deliberatamente ‘male’ (egli stesso non mancherà, tra l’altro, di rammentar-
si quasi alla lettera di un verso del suo Tirsi: georg. 2.325 s. ~ ecl. 7.60).  

Più opportunamente, invece, si è appuntata l’attenzione sulla scelta tematica e, 
quindi, la caratterizzazione dei due contendenti. Come è stato da tempo notato, ciò 
che distingue Tirsi da Coridone è uno spirito aggressivo, quasi polemico, scontroso 
fin dal primo scambio51. Se Coridone loda i versi di Codro, dichiarandosi a lui infe-
riore, Tirsi pretende per sé il premio, affinché Codro «scoppi di invidia» (26 invidia 

rumpantur ut ilia Codro). Alle dolci, luminose immagini con cui Coridone garbata-
mente sollecita Galatea, perché lo raggiunga (37-40), Tirsi risponde con toni acerbi, 
insistiti sulla canina littera: immo ego SaRdoniis videaR tibi amaRioR heRbis, / 
hoRRidioR Rusco, pRoiecta vilioR alga eqs. (41 s.). Una tale reattività, a tratti bru-
ciante, combinandosi ai modi più stilizzati di Coridone compone per il lettore un dit-
tico assai attraente e vario, ma inevitabilmente mette Tirsi in una condizione diffici-
le: ancora nel distico di congedo lo vedremo «agitarsi inutilmente» (69 frustra con-

tendere Thyrsin)52. Già l’ecl. 3, nel confronto serrato con l’id. 5, aveva mostrato che 
la poetica delle Bucoliche è orientata verso una raffinatezza che anche nel mimico e 
nel comico rifugge da quei toni forti, eventualmente volgari, che non mancavano ai 
litigiosi pastori di Teocrito. Con espressioni forti come quelle del v. 26 Tirsi, poco 
opportunamente, segue forme giambico-bucoliche che Virgilio ha deciso di contene-
re, se non di annullare del tutto.  

 
ria di Coridone (naturalmente non crediamo che Virgilio intenda costruire cronologie e identità 
rigide: basterebbe la qualifica di Arcades, per i due contendenti, a rivendicare l’originalità extra-
teocritea dell’ecl. 7). Altro fatto da non trascurare è che testimone e quindi narratore della contesa 
sia un pastore, Melibeo, che porta il nome dello sfortunato esule su cui le Bucoliche si aprono: i 
vv. 9-13, che Dafni gli rivolge, sono fitti di allusioni all’ecl. 1. Una tale intertestualità con l’ecl. 1, 
l’‘inizio’ di Virgilio, dovrebbe tanto più stimolare l’attenzione, e le capacità interpretative, del lettore.  

51  Basti qui rinviare ai commenti di Coleman 1977, 226, e di Clausen 1994, 211 s.; assai rilevante, 
dal nostro punto di vista, è Sullivan 2002. 

52  A tratti Tirsi sembra quasi somigliare a certi polemici antagonisti oraziani, come ad es. il Crispino 
di sat. 1.4.14-21 (ma si rammenti anche, per altri versi, l’ambizioso letterato della sat. 1.9, con la 
sua smania di successo).  



Virgilio e l’invenzione dell’‘età augustea’ 

 - 245 -

Ma proprio il confronto con l’altro ‘agone’ virgiliano, l’ecl. 3, rispetto a cui l’ecl. 
7 si pone in uno studiato gioco di corrispondenze strutturali (la posizione relativa 
all’interno del liber53; lo spazio dedicato alla tenzone vera e propria, che in entrambi 
i casi è di 48 versi), stimola un ulteriore ordine di considerazioni. Il fatto che al giu-
dizio di parità con cui Palemone concludeva l’ecl. 3 si contrapponga nell’ecl. 7 
l’inappellabile disfatta di Tirsi porta a chiedersi quale differenza intercorra tra i due 
agoni. Per noi è ovvio sospettare che questa differenza possa risiedere nella sequen-
za delle ecl. 4-5-6. Come si comportano, dunque, i due contendenti rispetto alla reto-
rica dei modelli divini? 

 
Nel suo attacco Coridone non manca di invocare gli dèi: 

 
Nymphae noster amor Libethrides, aut mihi carmen  
quale meo Codro concedite (proxima Phoebi 
versibus ille facit) aut, si non possumus omnes, 
hic arguta sacra pendebit fistula pinu.54 

 

La menzione delle Ninfe come ispiratrici del canto, tipica della tradizione bucolica 
(ad es. Theocr. id. 7.92), si arricchisce nel v. 21 di specifiche risonanze erudite attra-
verso l’epiteto difficile Libethrides, che trova riscontri nella poesia dotta ellenistica, 
in special modo Euforione, e nella letteratura orfica55. Dunque, il confronto tra i 
carmina di Codro e quelli di Apollo potrebbe non essere un generico complimento, 
ma rinviare esattamente a quei valori poetici, apollinei e orfico-sapienziali (ed esio-
deo-ellenistici), che il lettore dovrebbe ormai ben conoscere, e apprezzare, dall’ecl. 
6, appena conclusa (spec. vv. 64-73; 82-4) e dall’ecl. 4, vv. 55-9 (ma cf. anche 5.9 
quid, si idem certet Phoebum superare canendo?).  

Nella sua risposta Tirsi non nomina nemmeno una divinità: 
 

Pastores, hedera crescentem ornate poetam, 
Arcades, invidia rumpantur ut ilia Codro; 
aut, si ultra placidum laudarit, baccare frontem 
cingite, ne vati noceat mala lingua futuro.56 

 
53  Rinviamo alla sintesi, a tutt’oggi valida, di La Penna 1983, 61-5 (=2005, 53-6).  
54  Virg. ecl. 7.21-4. 
55  Cf. Euphor. fr. 416.2 (Suppl. Hell., p. 205); si aggiungano gli adespoti fr. 993.7 (Suppl. Hell., p. 

512), nel quale forse va riconosciuta una scena di investitura poetica sul genere esiodeo, e fr. 
988.1 (Suppl. Hell., p. 505), in cui sembra esser descritta una pittura o una statua che raffigura la 
folgorazione di Fetonte; si vedano Morelli 2010; Magnelli 2010. In realtà, nell’epiteto si confon-
devano due localizzazioni: una beotica, dal nome di una località a poca distanza da Coronea, 
sull’Elicona (Pausan. 9.34.4), l’altra macedone (cf. Lycophr. Alex. 273-5). Di qui una certa confu-
sione, o comunque ‘osmosi’, tra le due località, che ritroviamo nella annotazione del Servio Dan. 
ad loc.: a fonte Boeotiae […] alii locum in quo Hesiodus natus est, alii templum Libethridum mu-

sarum dicunt, quod a Piero, Apollinis filio, consecratum est (l’ultimo riferimento è evidentemente 
alla Pieria, in Macedonia; si noti anche la menzione di Esiodo, per la localizzazione beotica). È 
interessante che la località macedone fosse nota come importante luogo di culto orfico: Orph. Fr. 
342; TT 223d; 225; 249 s. Kern. In ogni caso, è chiaro come Coridone si allinei ai valori poetici 
dell’ecl. 6: doctrina ellenistica; Euforione (cf. ecl. 6, 72; Serv. ad loc.); ispirazione orfico-esiodea.  

56  Virg. ecl. 7.25-8. 



Andrea Cucchiarelli 

 - 246 -

 

Ancor più del suo omonimo teocriteo, egli sembra voler ridestare le implicazioni 
dionisiache del proprio nome: l’edera del poeta sacro a Bacco è tutto ciò che egli 
chiede ai suoi compagni arcadi (si noti, come nel già discusso ecl. 4.19, la possibile 
suggestione dionisiaca di baccare).  

Nello scambio successivo Coridone nomina la vergine Delia, richiamandone le 
prerogative venatorie e finalmente Tirsi trova una divinità da nominare: ma si tratta 
del non certo ‘verginale’ Priapo, dio dalle ovvie connessioni dionisiache57. Varie 
battute più avanti, al paesaggio ridente tratteggiato da Coridone (Alessi, infatti, non 
è ancora andato via…), Tirsi risponde con una prospettiva di desolata aridità, in cui 
a esser nominato è proprio Libero, nel suo ruolo naturale di padre dell’uva e del vi-
no: Liber pampineas invidit collibus umbras (58). All’opposto, ad essere evocato 
come dio liquido è Giove, capace di ristabilire la normalità all’arrivo dell’amata Fil-
lide: Iuppiter et laeto descendet plurimus imbri (60).  

Siamo giunti finalmente all’ultimo scambio. L’accenno a Fillide viene ripreso da 
Coridone, che non manca di intensificare, soprattutto, i riferimenti divini (egli no-
mina quattro dèi in due versi): 

 
Populus Alcidae gratissima, vitis Iaccho, 
formosae myrtus Veneri, sua laurea Phoebo; 
Phyllis amat corylos: illas dum Phyllis amabit, 
nec myrtus vincet corylos, nec laurea Phoebi.58 

 

Il nesso naturistico stabilito da Tirsi tra Libero e il vino, tra Giove e la pioggia, viene 
variato da Coridone in un senso botanico-divino: il pioppo è caro ad Ercole59, la vite 
a Iacco, l’alloro a Febo (a queste predilezioni corrisponde quella, umana, di Fillide 
per i nocciòli). Dunque, egli sa riconoscere nella natura bucolica i nessi eziologici 
tra gli dèi e le essenze arboree. 

Così risponde Tirsi: 
 

Fraxinus in silvis pulcherrima, pinus in hortis, 
populus in fluviis, abies in montibus altis: 
saepius at si me, Lycida formose, revisas, 
fraxinus in silvis cedat tibi, pinus in hortis.60 

 

Proprio nell’ultimo, decisivo, scambio, la differenza tra i due contendenti si fa più 
evidente riguardo al linguaggio divino. Nella risposta di Tirsi non compare alcuna 
divinità, ma il suo è un giudizio puramente estetico-ornamentale. Il medesimo albe-
ro, la populus, che per Coridone è collegato all’eroe-semidio, ora diviene «il più bel-

 
57  Si veda Fasce 1988, 269a.  
58  Virg. ecl. 7.61-4. 
59  La scelta di iniziare dall’Alcide forse non è casuale: potrebbe riprendere la menzione di Iuppiter 

nell’ultimo verso di Tirsi, dal momento che anch’egli fu il frutto di una ‘discesa’ terrena del padre 
celeste. Già in id. 2.120 s. sono associati la vite di Dioniso e il pioppo di Ercole, mentre nell’ecl. 2 
è Coridone ad associare mirto ed alloro per il loro profumo (54 s.). 

60  Virg. ecl. 7.65-8. 



Virgilio e l’invenzione dell’‘età augustea’ 

 - 247 -

lo sulle rive dei fiumi»61. La prima impressione che si era avuta dallo scambio inau-
gurale (quando alle Ninfe e ad Apollo Tirsi aveva contrapposto soltanto l’edera) rie-
sce ora confermata: egli non risponde alle ‘sollecitazioni’ divine dell’avversario.  

Forse a ragione gli interpreti hanno percepito una certa stanchezza nell’ultima re-
plica di Tirsi, in special modo per la ripetizione, piuttosto evidente, tra il v. 65 e il v. 
68. Ma ciò che più importa, dal nostro punto di vista, è che egli fallisca (forse deli-
beratamente? forse per il fatto di non avere alternative?) proprio nel fondamentale 
requisito dell’agone bucolico: il respondere62. O, meglio, la sua ‘replica’ è soltanto 
parziale (le bellezze arboree), ma non coglie ed anzi trascura un aspetto rilevante: il 
nesso con la divinità. Quei modelli divini che erano trascorsi nelle ecloghe 4-5-6, at-
tivando nei diversi contesti i propri significati culturali, politici e letterari (l’eroe 
semidio Ercole, Apollo sibillino e callimacheo, Dioniso-Bacco e forse anche la Ve-
nere Giulia63), tornano liberamente combinati nei versi di Coridone, che può anzi 
senza difficoltà connetterli alle sue preferite tematiche di poeta erotico. Ma anche se il 
pioppo, la vite, il mirto e l’alloro vengono dichiarati inferiori ai noccioli dell’amata 
Fillide, Coridone sa riconoscerne le appropriate attribuzioni divine.  

La vittoria di Coridone è assolutizzata: nel suo resoconto Melibeo non rammenta 
verdetti e motivazioni, ma si affida all’inappellabilità dell’antonomasia (ex illo 

Corydon Corydon est tempore nobis)64. Sembra che le Ninfe Libetridi ed Apollo lo 
abbiano aiutato, mentre non è bastata al vitalistico ed aggressivo Tirsi la speranza 
nell’edera dei poeti dionisiaci65.  

 
61  Nel v. 65, inoltre, la specificazione in hortis ha escluso per la pinus qualunque riferimento alla 

dimensione boschiva (quella del pino propriamente ‘silvestre’), nella quale l’albero aveva speri-
mentato il proprio passato di fanciullo amato da Pan: cf. invece, 10.14 s. pinifer… Maenalus. Il 
frassino non è un albero comune in poesia, e, soprattutto, non si ha traccia, neppure in Virgilio, di 
un suo primato bucolico (in silvis pulcherrima). Il pioppo è l’unico a trovare un confronto nelle 
Bucoliche (9.40 s.: anche qui un paesaggio fluviale), ma è già stato nominato da Coridone, mentre 
non ne trova alcuno l’abete. Si direbbe che Tirsi non riesca a trovare altre piante bucoliche, oltre a 
quelle già menzionate da Coridone.  

62  Si rinvia all’interpretazione dell’idillio quinto data da Serrao 1971, 71-90. È interessante che 
l’ultimo scambio tematizzi proprio l’idea dello ‘scontro’, prefigurandone forse l’imminente esito: 
al nec… vincet di Coridone nel v. 64 si contrappone il cedat tibi di Tirsi nel v. 68 (ma sarà lui 
stesso, prestissimo, a ‘cedere’).  

63  Si rammenti l’interpretazione politico-allegorica testimoniata dal Servio Dan. ad ecl. 5.20.  
64  Il lettore che si ricordi della presenza di Dafni sullo sfondo, è forse messo in condizione di ipotiz-

zare quali siano le sue reazioni: abbiamo visto come negli elogi dell’ecl. 5 gli si attribuissero im-
plicazioni sia dionisiache che apollinee. Si aggiunga che il Menalca dell’ecl. 5, oltre a lodare Da-
fni, mostra nei vv. 86 s. di aver notizia di Coridone e del suo amore per Alessi (cioè, dell’ecl. 2). 
Ancora senza rigidità, ma Virgilio sembra accennare rapporti, discepolati e affiliazioni tra i suoi 
poeti-pastori. 

65  Che pure presto ricomparirà nel prosieguo del volume, nelle parole dello stesso Virgilio, ma col-
legata all’alloro simbolo di trionfo: atque hanc sine tempora circum / inter victricis hederam tibi 

serpere lauros (ecl. 8.12 s.). Dal nostro punto di vista, se qui il destinatario andasse identificato 
con Asinio Pollione, avremmo un’ulteriore conferma della sua duplice natura, in equilibrio tra 
l’edera e l’alloro, e così sensibile alla poetica bacchica (cf. 10 Sophocleo… cothurno): bacchico è 
il nome di Alfesibeo (cf. supra, n. 41), bacchiche sono le suggestioni destate dal nome di Nysa, la 
fanciulla menzionata nei vv. 18 e 26 (omonimo il monte su cui sarebbe nato il dio: hymn. Hom. 
1.8; si veda inoltre il comm. di Clausen 1994, 246 al v. 18). Altrettanto interessante, d’altra parte, 



Andrea Cucchiarelli 

 - 248 -

 

1.4 Teocrito, Virgilio e la retorica dei modelli divini 
 
Nell’ecl. 5 si fronteggiano due modi dell’encomio già ellenistico-alessandrino. Da 
un lato il catasterismo, espresso per metafora da Menalca: Daphninque tollemus ad 

astra; / Daphnin ad astra feremus (51 s.) – una metafora immediatamente realizzata 
dai vv. 56 s. (quasi che, come un nuovo Conone, davvero Menalca avesse collocato 
Dafni tra gli astri). Dall’altro, l’assimilazione al modello divino, secondo quanto si 
legge nei versi di Mopso che già abbiamo discussi: Daphnis et Armenias curru su-

biungere tigris / instituit, Daphnis thiasos inducere Bacchi eqs. (29 s.) – Dafni ‘ripe-
titore’ di Dioniso e al tempo stesso suo adepto.  

Proprio questo secondo modo, che è al centro del nostro interesse, Virgilio poteva 
trovarlo attuato in due grandi testi teocritei. Nell’id. 17 Tolemeo II Filadelfo veniva 
equiparato ai semidei, lodati dai poeti antichi (5-10), mentre il Lagide era già pre-
sentato nel suo ruolo di abitante della casa di Zeus, accanto ad Alessandro e al capo-
stipite Eracle (16-25): per la linea maschile dei sovrani il modello di Eracle, già per-
seguito da Alessandro, diviene un effettivo principio di identità, oltre che di filiazio-
ne carismatica66, mentre alla linea femminile, rappresentata da Berenice, è riservata 
la compartecipazione al culto di Afrodite (la regina ne è divenuta σύνναος, secondo 
uno schema che, a ben vedere, è il medesimo del Dafni di ecl. 5.65 s.). Più modera-
tamente la retorica dei modelli divini era invece utilizzata, nelle Charites, per Iero-
ne: se Teocrito in apertura vi differenzia tra il canto delle Muse  che ha per oggetto 
gli dèi ed il suo che ha per oggetto i mortali (id. 16.4 βροτοὺς βροτοί ἀείδωμεν), 
più avanti si comprende che il modello proposto a Ierone è quello, eccelso, degli e-
roi omerici – «vi sarà quest’uomo che di me poeta avrà bisogno, / compiute imprese 
quali il grande Achille o il fiero Aiace / compì nella piana del Simoenta, dov’è la 
tomba del frigio Ilo» (73-5; trad. B.M. Palumbo Stracca)67.   

Ma nel perfetto libro decimale di Virgilio, a differenza di quanto avvenga in Teo-
crito, l’aspetto encomiastico è liberamente mescolato alle invenzioni propriamente 
bucoliche. Come abbiamo visto, già il componimento d’apertura attrae l’attenzione 
del lettore sulla identificabilità divina del salvifico protettore, e proprio la sequenza 
delle ecl. 4-5-6 mostra appunto, dopo i due esperimenti di ‘puro’ βουκολιασμός nelle 
 

sarebbe l’allocuzione se ne fosse destinatario Ottaviano (un’ipotesi che è stata autorevolmente so-
stenuta, ma che a noi continua a sembrare improbabile); cf. Nauta 2006, 312 s. 

66  Si noti nel v. 25 la glossa omerica νέποδες, da Teocrito utilizzata come prezioso richiamo alla 
(pretesa) comune discendenza di Alessandro e di Tolemeo dall’eroe semidio; cf. Hunter 2003, 
120 ad l. Non trascurabile, come testimonianza di una risposta teocritea all’impulso dionisiaco 
della corte tolemaica, è l’Id. 26, LHNAI H BAKCAI. 

67  Sono ovvie le consonanze con l’ecl. 4, sia per il tono profetico riguardo alle future imprese, sia in 
special modo per il ruolo celebrativo del poeta: o mihi tum longae maneat pars ultima vitae, / spiri-

tus et quantum sat erit tua dicere facta! (53 s.). Altro testo teocriteo pertinente è l’id. 24, l’Eraclisco, 
che racconta alcuni episodi dell’infanzia e della giovinezza del piccolo eroe: Clausen 1994, 123; si 
ammette generalmente che vi si debba riconoscere il profilo del giovane Filadelfo: Hunter 1996, 27 
e n. 107. Talvolta il ricorso al modello divino può essere utile al poeta alessandrino anche per ridefi-
nire azioni e cronologie dei suoi sovrani, come forse nel caso di Callimaco, hymn. 1.55-9 (identifi-
cazione tra Zeus e Tolomeo Filadelfo; su cui si veda D’Alessio 1996, 72 s., n. 18); si rammentino, 
riguardo a troppo facili interpretazioni divino-allegoriche, le riserve già avanzate da Vahlen 1923, 
416-20. Un atteggiamento misurato è quello di Hunter – Fuhrer 2002, 164-9. 



Virgilio e l’invenzione dell’‘età augustea’ 

 - 249 -

ecl. 2-3, come i due piani debbano dialogare ed integrarsi. Si potrebbe quasi azzar-
dare, anzi, che il Tirsi dell’ecl. 7 mostri la sua natura teocritea proprio per il fatto di 
non aver saputo (o voluto) ‘parlare’ il linguaggio misto dei modelli divini.  

Non crediamo, dunque, che l’ecl. 4 possa essere interpretata come un pezzo en-
comiastico sostanzialmente avulso dal contesto del libro bucolico68. A farci decidere 
in questo senso non è soltanto l’esplicita affermazione con cui Virgilio, pur ricono-
scendone l’eccezionalità, collega il suo ‘carme’ sibillino allo scenario delle silvae 

(3), né sarebbe risolutiva la menzione finale di una situazione (iper)bucolica come 
l’agone arcadico contro Pan (58 s.). Piuttosto è il paradigma mitico dell’aurea aetas 
a fare da specifico nesso tra l’ecl. 4 e l’insieme dell’invenzione bucolica virgiliana: 
il salto profetico verso un’era miracolistica di pace e fecondità non è altro che la 
punta avanzata di un’aspirazione che è alla base delle intere Bucoliche. L’ecl. 4, 
dunque, più che un pezzo encomiastico autonomo, è la chiave per comprendere un 
aspetto centrale del libro virgiliano.  Sia il paesaggio idillico dell’ecl. 1, che su di 
uno sfondo mantovano proiettava simboli poetici siculo-teocritei (le api di Ibla nel v. 
54), sia la natura pronta a partecipare ai dolori e alle gioie dei pastori, sia il canto 
come dimensione di libertà e di fuga, sono tutti temi che trovano nella profezia 
dell’ecl. 4 la loro esplicitazione storica (tanto più significativamente nel linguaggio 
utopistico della profezia). Ne è riprova il fatto che il tema dell’età dell’oro, in varie 
ma assimilabili sfaccettature, attraversi l’intera sequenza delle ecloghe centrali, af-
facciandosi puntualmente nei suoi luoghi di snodo. Così nell’ecl. 5, quando il mira-
colo di una letizia generale, condivisa dagli animali e dalle essenze naturali, si attua 
in una armonica pacificazione generale, a significare in terra l’avvenuta divinizza-
zione celeste di Dafni, egli stesso ‘amante’ degli otia – se nell’ecl. 4 le capellae ri-
portavano da sé il latte a casa e gli armenti non avevano a temere i leoni (21 s.), ora 
il nemico più comune del gregge si è fatto innocuo: 

 
nec lupus insidias pecori, nec retia cervis  
ulla dolum meditantur: amat bonus otia Daphnis. 
ipsi laetitia voces ad sidera iactant 
intonsi montes; eqs.69 

 
Ma anche al canto del Sileno non manca l’accenno ai Saturnia regna (41), per quan-
to sia tutta l’ispirazione sapienziale-esiodea dell’ecl. 6 a trovare radice nell’ecl. 4, 
dove Virgilio prendeva a paragone per i propri futuri canti Lino, il cantore orfico che 
ha un ruolo centrale nell’iniziazione di Cornelio Gallo (ecl. 6.67; cf. 4.56)70. Resta 
ovvio, comunque, che c’è nell’ecl. 4 un’irriducibilità fantastica deliberatamente cer-
cata da Virgilio, come ad esempio nel paradossale quadro bucolico del gregge mul-
ticolore: … sponte sua sandyx pascentis vestiet agnos (42-45) – quasi a privare 
 
68  In questo senso si è mosso, in tempi più recenti, Clausen 1994, 126 (ma non vogliamo negare, na-

turalmente, le peculiarità, anche stilistiche e letterarie, del componimento).  
69  Virg. ecl. 5.60-4. 
70  Come già abbiamo visto, un’anticipazione del tema dell’età dell’oro, in connessione  a Pollione, è 

quella di ecl. 3.88 s.; ma cf. anche ecl. 8.52-6 (in un’egloga, ancora una volta, verosimilmente dedi-
cata a Pollione). Sono due ulteriori agganci che collegano l’ecl. 4 all’insieme del liber. Il cantore Li-
no compare, nel ruolo di maestro del giovane eroe, anche in Theocr. id. 24.105 s.; cf. Hunter 1996, 
17 n. 67. 



Andrea Cucchiarelli 

 - 250 -

d’ogni presupposto lo stereotipo moralistico della lana inopportunamente ‘alterata’: 
42 nec varios discet mentiri lana colores.  

Resta vero che Virgilio, rispetto al modello teocriteo, ha proceduto per sintesi e 
commistione: nel caso dell’id. 17, il modello di Ercole era sganciato da qualunque 
specifica contestualizzazione bucolica (cf. spec. ecl. 4.15 s.; 63 con id. 17.16-33; al-
le spalle c’è ovviamente Hom. Od. 11.602-4)71. Ma nel caso dell’id. 16 forse Virgi-
lio ha voluto cogliere una pertinenza bucolica predisposta dallo stesso Teocrito: nel 
celebre luogo che reca l’augurio di una duratura pace garantita da Ierone spesseg-
giano i riferimenti alla dimensione bucolico-agreste (90-7)72. Già nel Teocrito en-
comiastico, dunque, un accenno di ‘età aurea’ (97 … «e della guerra non resti nean-
che il grido») poteva rinviare all’immaginario del Teocrito puramente bucolico73.  

 
Suggestioni ellenistiche, il profilo lontano ma a tratti riconoscibile di Alessandria, 
modelli divini e significati dinastico-carismatici74 si mescolano nell’ecl. 4 ai valori 
fondanti di un’altra, e così presente, città: Roma. Forse proprio questa complessa re-
torica, se ben interpretata, ci permette di cogliere le Bucoliche in tutta la loro com-
plessità e diacronia. Il poeta che inaugura il libro con il ‘dio’ Ottaviano (in realtà 
scrivendo al momento ultimo della pubblicazione, eppure riandando all’epoca del 
dopo-Filippi), si misura nell’ecl. 4 con un difficile momento politico e culturale. 
Personaggio sempre più rilevante nell’entourage di Ottaviano (e Mecenate), egli si 
rivolge all’antoniano Pollione, eletto al consolato per aver condotto a termine la 
complessa operazione diplomatica che consisteva proprio nel delicatissimo accordo 
tra Antonio e Ottaviano (alla sua linea conciliativa Pollione sarebbe rimasto fedele, 
fino al punto di restare neutrale di fronte alla battaglia di Azio). Ne consegue che il 
testo conserva la fluidità di un destino non ancora deciso, colto nell’istante 
dell’equilibrio, in una articolata commistione di modelli che sarebbero presto entrati 
in conflitto.  

 
2. Le Georgiche e la ‘colpa di Bacco’ 
 
Proprio la visione dinamica dei modelli divini, che abbiamo cercato di definire nei 
termini di una retorica passibile di mutamento e diacronie, ci impone la verifica sul 
‘dopo’. Ovvero, che cosa resta di quel difficile equilibrio nella successiva produzio-
ne di Virgilio?  

 
71  Già in un’importante ‘triangolazione’ teocriteo-callimachea, la nascita del sovrano era posta sotto 

il segno di Apollo (impossibile, però, stabilire la priorità tra i due testi): Theocr. id. 17.58-70; Cal-
lim. hymn. 4.162-95 (il nascituro Apollo profetizza la nascita di Tolemeo a Cos, e le sue successi-
ve gesta: evidentemente un modello assai rilevante per la profezia apollinea dell’ecl. 4); cf. 
Hunter 1996, 82; Pretagostini 2001. 

72  Cf. Gutzwiller 2006, 2 s. Si rammenti anche il v. 36, con l’antefatto degli Scopadi, opulenti so-
vrani-pastori.  

73  L’invenzione encomiastico-divina di Virgilio non mancherà di essere recepita dalla successiva 
tradizione bucolica, seppure con le ovvie semplificazioni: si pensi, ad es., all’età dell’oro per co-
me è celebrata dal pastore Ornito nella prima egloga di Calpurnio Siculo o, ancora, ai vv. 5-11 
della sua quarta egloga, che alludono evidentemente ad un Nerone-Apollo (si intravedono, in pro-
spettiva, gli esiti moderni, ad es. nella Francia del Re Sole).  

74  Sui precedenti già callimachei (e tolemaici) per l’Apollo augusteo ha insistito Gosling 1993. 



Virgilio e l’invenzione dell’‘età augustea’ 

 - 251 -

Abbiamo qui il tempo soltanto per una rapida incursione nelle Georgiche, testo 
che si qualifica fin dal proemio come assai rilevante alla nostra indagine: vi si pro-
spetta una futura, e compiuta, divinizzazione astrale per il principe, mentre ad essere 
esplicitamente nominati, e in prima posizione, sono Libero e Cerere (1.7), subito a 
seguire le due forme celesti che regolano il ritmo georgico – vos, o clarissima mundi 

/ lumina, labentem caelo quae ducitis annum (5 s.)75. Tanto più che le Georgiche 

condividono con le Bucoliche gli scenari naturali, ne riprendono direttamente situa-
zioni e forme, ne compiono la diacronia storica e politica: scritte negli anni tra Nau-
loco ed Azio portano in sé i segni del progressivo incrinarsi di qualunque intesa (si 
pensi all’angosciato finale del libro I) ed approdano infine all’immagine trionfante 
del giovane principe. Con l’Eneide, invece, si osserva una netta discontinuità, dovu-
ta alla scelta del tema, ma anche, e soprattutto, allo stabilirsi di un contesto politico 
ormai stabilizzato.  

 
Se il proemio al libro I si era aperto sul ritmo regolare dei due più luminosi astri, per 
poi concludersi sulla prospettiva del futuro novum sidus (Augusto divinizzato), il fi-
nale del libro getta un’ombra dolorosa sul destino di Roma. Il Sole diventa ora la 
forza rivelatrice di un disordine, civile e cosmico, in una vertiginosa amplificazione 
del suo ruolo georgico (ed ‘arateo’)76: il passaggio dai fenomeni meteorologici è vo-
lutamente nervoso ed improvviso – sol tibi signa dabit. solem quis dicere falsum / 
audeat? ille etiam caecos instare tumultus / saepe monet eqs. (463-5). Quindi, Virgi-
lio si rifà all’origine di tutti i recenti mali, la morte di Giulio Cesare, con i prodigi 
che la accompagnarono (466-88): poi Filippi, presentata come uno scontro di pro-
porzioni epico-eroiche, destinato a divenire futuro miracolo archeologico, scoperta 
georgica di un anonimo agricola – …grandiaque effossis mirabitur ossa sepulcris 

(497). La paradossalità di un labor che, attraverso l’uso di aratri e rastrelli, dissep-
pellisce le ossa delle schiere romane (494-6), corrisponde alla perversione presente: 
gli attrezzi in abbandono, le falci tramutate in spade (506-8).  

Sembra che nel suo epilogo il libro I svolga una funzione analoga a quella della 
prima ecloga: dimostrare quanto sia fragile quel mondo naturale che è l’oggetto del 
canto. Anche qui, in effetti, si prospettano entità estranee e minacciose: hinc movet 

Euphrates, illinc Germania bellum (509; cf. ecl. 1.64-6), mentre l’empietà della 
guerra è pronta a dilagare nel mondo intero: saevit toto Mars impius orbe (511; cf. 
ecl. 1.70 s. impius haec tam culta novalia miles habebit, / barbarus has segetes: si 
noti il lessico georgico). Ma, anche qui, alle oscure minacce si contrappone la spe-
ranza in un portentoso ‘giovane’:  

 
di patrii Indigetes et Romule Vestaque mater, 
quae Tuscum Tiberim et Romana Palatia servas, 

 
75  Non v’è menzione, invece, di Apollo, cui sarà riservato il ruolo centrale nel proemio al libro III. 

Ma i due lumina astrali, il Sole e la Luna, su cui il proemio si apre (sembra che Virgilio in questo 
suo poema naturale non abbia voluto iniziare con le divinità olimpiche tradizionali) venivano co-
munemente  identificati con la coppia cultuale Apollo-Artemide: basti pensare, nel contesto augu-
steo, al Carmen Saeculare di Orazio.  

76  Esso rappresenta un principio d’ordine particolarmente evidente nella Roma di Augusto, anche 
attraverso l’identificazione con Apollo: basti ricordare che il tempio dell’Apollo Palatino avrebbe 
ospitato al suo vertice il carro del Sole (Prop. 2.31.11; Zanker 1989, 52-8).  



Andrea Cucchiarelli 

 - 252 -

hunc saltem everso iuvenem succurrere saeclo 
ne prohibete.77 

 
Nella prima ecloga era Roma, e Roma soltanto, il luogo in cui si potesse incontrare 
il giovane dio (vv. 41 s.). Ora la localizzazione è ancor più dettagliatamente romana, 
‘iper-autoctona’, si direbbe: gli dèi patrii, Indigeti, Romolo, Vesta, il Tevere etrusco 
(come etrusco è Meceate) e il Palatino, sulla sponda propriamente ‘romana’. Ancora, 
in un contesto emotivamente intenso, Ottaviano rappresenta il punto di forza della 
res Romana, nell’ovvia contrapposizione con ‘altri’ dèi, provenienti dall’Oriente: 
ben prima che, nel settembre del 31, le due schiere si affrontassero per mare, fu 
combattuta, e vinta, la battaglia di Azio78.  

 
2.1 Dioniso morale e la vituperatio vini 
 
Il finale del libro I, di cui abbiamo rapidamente cercato di richiamare alcuni aspetti 
cruciali, ha un ruolo non trascurabile nell’orientare il lettore che si appresti ad inizia-
re il libro II. In primo luogo, l’effetto si presenta a contrasto: dopo l’infuriare di 
Marte e l’angosciosa fuga del carro che più non risponde ai comandi dell’auriga 
(1.512-4), il libro II si apre con un’esplicita notazione editoriale (Hactenus), che, 
stabilendo un confine all’argomento, al tempo stesso frena la vertiginosa accelera-
zione su cui il libro I si è appena concluso. Ed il poeta si rivolge a Bacco, invitando-
lo, nei modi dell’inno, a ravvivare la vendemmia con la sua indispensabile presenza: 
huc, pater o Lenaee, veni, nudataque musto / tinge novo mecum dereptis crura co-

turnis (7 s.)79.  
Ma presto, nella prosecuzione del libro, non mancherà di riaffacciarsi il tema su 

cui il finale del libro I aveva trovato l’appiglio di ogni futura speranza: l’italicità ed 
il mos romano. Dapprima la viticoltura viene inclusa nel lessico del labor, attraverso 
l’allocuzione diretta agli agricolae (35-7), poi il riferimento al territorio, e ai suoi 
costumi, si fa esplicito, con le cosiddette laudes Italiae, tutte giocate in contrapposi-
zione alle terre orientali, fin dalle prime battute: sed neque Medorum silvae ditissima 

terra / nec pulcher Ganges atque auro turbidus Hermus / laudibus Italiae certent 

(136-8). Infine, a concludere la digressione, viene di nuovo evocato il ruolo salvifico 
di Ottaviano: … et te, maxime Caesar, / qui nunc extremis Asiae iam victor in oris / 
imbellem avertis Romanis arcibus Indum (170-2)80.  

Molto più avanti, nel corso del libro, esaurendosi la materia tecnico-didascalica, 
l’argomento dionisiaco esprime progressivamente il proprio significato ideologico. 
Sembra che in Virgilio sia assai forte l’interesse a delineare un contesto italico, reli-
giosamente rassicurante, per Bacco. È questo ad indurlo, se non proprio all’invenzione, 
certo all’enfatizzazione di una pratica cultuale per la quale non sussistono proporzionati 
 
77  Virg. georg. 1.498-501. 
78  Si rammenti, nella dimensione storico-profetica dello scudo di Enea: hinc ope barbarica variisque 

Antonius armis eqs. (8.685-713); infra, p. 263.  
79  Che il contrasto sia voluto, potrebbe confermarlo l'analogia strutturale, osservata da Thomas 

1988, 145 ad 1.463-514, tra questa prima parte del libro II e il finale del libro I. 
80  Si noti che già i vv. 161-4 rinviano ad un territorio storicamente, e politicamente, ben circostan-

ziato: la fortificazione del lago Lucrino, disposta da Agrippa nel 37-36 a.C. come punto strategico 
nella guerra contro Sesto Pompeo; si vedano ad loc. Mynors 1990, 122 s.; Erren 2003, 372 s.  



Virgilio e l’invenzione dell’‘età augustea’ 

 - 253 -

riscontri nel dato documentario: dal versante georgico Virgilio partecipa a 
quell’interesse storico-antiquario (e, quindi, restaurativo) che sarà una componente 
importante della cultura augustea e che già aveva trovato sostegno nell’attività eru-
dita tardo-repubblicana, in special modo di Varrone. Dunque, in una ideale prosecu-
zione dei riti attici per come erano stati ricostruiti dalla scuola aristotelica, al dio 
viene ricondotta la nascita delle prime forme drammatiche in terra italica: nec non 

Ausonii, Troia gens missa, coloni / versibus incomptis ludunt risuque soluto, / ora-

que corticibus sumunt horrenda cavatis (385-7). Se la digressione si era aperta sulla 
culpa del capro, che ne fa la vittima designata su «tutti» gli altari (380), essa si chiu-
de con la riaffermazione di un uso patrio generalizzato, da mantenere per il futuro81:  

 
ergo rite suum Baccho dicemus honorem 
carminibus patriis lancesque et liba feremus, 
et ductus cornu stabit sacer hircus ad aram 
pinguiaque in veribus torrebimus exta colurnis.82 

 
La divinità compagna, Cerere, associata a Libero già dal proemio, aveva visto men-
zionate le proprie festività nell’excursus corrispondente del libro I (vv. 338-50). Ora 
tocca a Bacco essere compiutamente inserito, attraverso il vincolo del rito, nella di-
mensione civilizzata del labor – ed è la parola stessa a segnare la ripresa 
dell’argomentazione didascalica: 397 est etiam ille labor curandis vitibus alter (ma 
sulla «fatica infinita» insistono tutti i vv. 397-419). Anche il fatto folklorico, espresso 
in particolare dal tipico concetto antiquario di carmen improvvisato (386 versibus in-

comptis; 394 carminibus patriis; per Cerere cf. 1.350 det motus incompositos et car-

mina dicat), viene utilizzato da Virgilio per rappresentare una perfetta integrazione 
popolare: il dionisismo come manifestazione, tra le altre, di antiche ritualità italiche.  

Ma la prospettiva su Bacco così positivamente costruita presto inizia a cedere. 
Già l’immediatamente successiva sezione sui lavori di mantenimento della vigna, 
come si è accennato, mostra una forte insistenza sulla durezza estenuante del labor, 
fino ad un’esplicita contrapposizione con la coltivazione, pressoché ‘automatica’, 
dell’olivo (420). Più avanti, però, il tono del poeta si fa ancor più sorprendente: 

 
quid memorandum aeque Baccheia dona tulerunt? 
Bacchus et ad culpam causas dedit; ille furentis 
Centauros leto domuit, Rhoecumque Pholumque 
et magno Hylaeum Lapithis cratere minantem.83 

 
Qui Virgilio, nel confronto immediato e, si direbbe, occasionale, con l’utilità tecno-
logica di altre piante (il pino per le navi, per le abitazioni il cedro e il cipresso, il sa-
lice per i canestri…), avanza una forte riserva sull’oggetto principale del suo secon-
do libro: il «dono di Bacco», tanto faticosamente ottenuto, si svela essere prodotto 
ambiguo, capace di indurre in errore: l’esempio è quello dei Centauri, anti-modello 

 
81  Sulla difficoltà, se non impossibilità, di identificare questo «Italian festival» si vedano le osserva-

zioni di Mynors 1990, 149 ad loc.  
82  Verg. georg. 2.393-6. 
83  Verg. georg. 2.454-7. 



Andrea Cucchiarelli 

 - 254 -

stereotipato della corretta simposialità. Il vino stimolò la loro natura ferina, facendo-
li ‘impazzire’ (furentis): e il vino li domò paradossalmente non con la dolcezza 
dell’oblio, ma con la morte (456 leto domuit)84.  

Già l’attenzione dei lettori antichi dovette essere attratta da questi versi, che 
prendono tanta più evidenza dalla collocazione, posti come sono a concludere la se-
zione tecnico-georgica, subito prima del celebre finale macaristico (O fortunatos 

nimium…): nei termini di vituperatio vini si esprimeva Servio, ad esempio, forse 
tentando con la catalogazione retorica di neutralizzarne la problematicità (ad 458 ci-
tato infra, n. 91). Ma come si può ammettere una critica così accesa in quel libro II 
che della vite ha amorevolmente descritto le diverse specie e qualità, che ha insegna-
to come farla fruttificare, che dei vini ha elencato le numerose varietà? Non manca-
rono degli interventi testuali, intesi a smorzare la punta polemica del testo: come è lo 
stesso Servio a testimoniare, alii legunt ‘et quae’ (al posto di aeque). Dunque, sa-
rebbe evitata l’imbarazzante comparazione con i vari legnami di uso quotidiano (il 
vino meno utile di una zattera sul Po?), ed il verso suonerebbe in questi termini: «e 
perché ricordare anche quali (vantaggi?) produssero i doni di Bacco?»85. In tempi 
moderni ci fu anche chi giunse a proporre il radicale rimedio dell’espunzione86: al-
cuni interpreti, inoltre, sono ricorsi all’ipotesi di una deviazione gioioso-
umoristica87, mentre altri hanno pensato ad una dolente considerazione, che prelude-
rebbe al finale, sul difficile rapporto uomo-natura88.  

Dal nostro punto di vista, per quello che è il percorso che abbiamo tentato di se-
guire, una tale limitazione appare tutt’altro che contraddittoria o incomprensibile: 
essa è la migliore conferma di una reale problematicità insita nel modello bacchico-
dionisiaco. Anche la nota opposizione critico-letteraria tra hydropótai e oinopótai89 
non basta a spiegare la punta di questi versi, che giungono a mobilitare il concetto di 
hybris (né si intravederebbe nel luogo virgiliano la pertinenza di valori esclusiva-
mente letterari). In un’opera, come le Georgiche, che nasce e si sviluppa nei difficili 
anni che precedettero Azio, ormai compromesso l’equilibrio tra i diversi modelli 
culturali e politici, la figura di Dioniso-Bacco soltanto a prezzo di qualche limitazio-
ne poteva essere reintegrata nel mos maiorum – e compresa nel percorso ideologico 
virgiliano. Sono lontani i tempi in cui Dioniso ed Apollo potevano congiungersi nel 
sogno profetico di un puer salvifico, o nella celebrazione di Dafni divinizzato, ovve-
 
84  Nel caso di Bacco, dio capace di alterare la natura (e la sua percezione), la scelta del verbo non 

deve sorprendere: cf.  4.102 durum Bacchi domitura saporem. Per la Centaurea…rixa come anti-
modello simposiale, Hor. carm. 1.18.8 (con la n. di Nisbet –  Hubbard 1970, 233 ad loc.): si veda 
infra l’Appendice oraziana, pp. 265-7.  

85  Ad l.: alii legunt “et quae”, ut sit sensus, quid dicendum est quae tulerunt, id est attulerunt, ipsa 

etiam dona Baccheia. Un altro tentativo di correzione per noi interessante è quello testimoniato 
dallo stesso Servio al v. 420: “non ulla est oleis cultura”: id est nulla; alii “non nulla” legunt, 

hoc est aliqua, non, ut vitibus, nimia (dunque, l’implicita contrapposizione tra la dispendiosissima 
vite e il ‘gratuito’ olivo verrebbe a ridursi).  

86  Di tutti e quattro i versi: cf. Forbiger 1872, 360, con la n. ad loc. (si veda inoltre Thomas 1988, 
243 ad l., che cita Wilkinson 1969, 184: «the brief disparagement of Bacchus’ gifts […] seems an 
odd and unsatisfactory conclusion to Book 2 before the finale»). Altra bibliografia in Nappa 2005, 
98 s. e nn. 

87  Williams 1979, 173a, definisce i nostri versi «playful»; cf. Erren 2003, 505 ad loc. 
88  Otis 1966, 168, che definisce i vv. 455-7 «splendid conclusion» della sezione. 
89  Si veda la nostra Appendice oraziana, infra p. 265 n. 2.  



Virgilio e l’invenzione dell’‘età augustea’ 

 - 255 -

ro fare da sfondo alle imprese poetiche di Cornelio Gallo e dello stesso ancor giova-
ne Virgilio.  

L’ebbrezza, che nel caso dei Centauri si era congiunta all’irruenza di una natura 
non completamente umana, è presentata nei testi augustei come causa ed al tempo 
stesso metafora della ‘follia’ politica. È il vino mareotico che, nel carme 1.37 di O-
razio, stravolge ad Azio la mente della regina Cleopatra (e, presumibilmente, 
dell’innominato Antonio: 14 mentemque lymphatam Mareotico) – un antimodello 
che arricchisce di acuta ironia l’avvio alcaico: Nunc est bibendum (a d e s s o si può 
bere, d o p o la vittoria, e non prima: antehac nefas depromere Caecubum)90. E co-
sì Ovidio avrebbe caratterizzato l’errore politico proprio di Cornelio Gallo: trist. 
2.445 s. non fuit opprobrio celebrasse Lycorida Gallo, / sed linguam nimio non te-

nuisse mero.  
Dunque, crediamo che si debba riconoscere, e valorizzare, un nesso a contrasto 

tra l’exemplum dei Centauri e l’innesco del makarismós91, con cui il libro II rag-
giungerà il proprio culmine ideologico (che rappresenta, al tempo stesso, il cuore 
strutturale dell’intero poema, collocato com’è a ridosso del suo centro):  

 
o fortunatos nimium, sua si bona norint, 
agricolas! quibus ipsa procul discordibus armis 
fundit humo facilem victum iustissima tellus.92 

 
Un requisito necessario alla felicità agreste è il possesso della misura, la consapevo-
lezza nell’uso dei beni (sua si bona norint): anche i doni di Bacco, altrimenti, pos-
sono portare al furor, al disastro delle «armi discordi» (discordibus armis). Tutto il 
finale del libro è impostato sul contrappunto tra una idealizzata dimensione rurale-
naturistica e le superflue alterazioni della civiltà: il costume della salutatio mattuti-
na, la lana adulterata dalla porpora, l’olio corrotto da essenze profumate, non hanno 
ragione di esistere se paragonati ai piaceri di quel mondo intatto, fatto di foreste e di 
antichi riti, in cui ancora sembrano scorgersi le ultime tracce terrene della Iustitia 

(474). Un tale processo di generalizzazione, innescato proprio da Bacco come dio 
dell’‘adulterazione’ (il vino è il risultato di un intervento tecnologico sulla natura), 
giunge a proporzioni totali: addirittura le res Romanae non riguardano più chi abbia 
potuto conoscere Pan, Silvano e le Ninfe (494). Ma al moto regressivo si contrappon-
gono alcuni segnali, che rinviano ad una definita realtà politica.  

Sembra, infatti, che nei vv. 505 s. hic petit excidiis urbem miserosque penatis, / ut 

gemma bibat et Sarrano dormiat ostro, sia contenuta una ripresa dal De morte di 

 
90  Riguardo al Centauro come simbolo di disordine mentale e politico, è opportuno ricordare che 

proprio Centaurus è il nome della nave di Sergesto, da cui la gens Sergia (e quindi Sergio Catili-
na): Aen. 5.121 s. (essa va a sfasciarsi nei vv. 202-9 e Sergesto nel v. 202 è detto furens); la rile-
vanza politica delle navi, come alcaico emblema di coesione sociale (e ‘civile’), è rimarcata dalla 
allusiva notazione di Aen. 5.119 urbis opus (l’enorme nave Chimera, a tre ordini di remi). 

91  La questione era già stata osservata, a modo suo, da Servio nel comm. al v. 458: non est abruptus 

transitus ad laudem vitae rusticae, nam ad superiora pertinet. post vituperationem enim vini ista 

quasi consolatio est, per quam ostenditur, quantas voluptates rusticis natura praestiterit.  
92  Verg. georg. 2.458-60. 



Andrea Cucchiarelli 

 - 256 -

Vario Rufo, fr. 2 Bläns. = Court. incubet ut Tyriis atque ex solido bibat auro93. Non 
possiamo esser certi che davvero Vario si riferisse agli eccessi di Antonio, secondo 
quanto pure è stato ragionevolmente ipotizzato. Ma, anche a prescindere dalla allu-
sione a Vario, e dal suo potenziale politico, è chiaro che qui ad esser chiamato in 
causa è ancora il modello dionisiaco, nella sua perversione (la luxuria). 
Sull’interpretazione di urbem già Servio restava dubbioso: incertum alienam an 

suam. Ma la connotazione affettiva di miserosque penatis lascia poco margine di 
ambiguità: soggetto della frase è colui che, per la propria bramosia di «bere da una 
gemma», è pronto a sterminare gli abitanti della sua stessa città (Urbs?)94. Sebbene 
Virgilio stia procedendo per tipizzazioni, è chiaro che l’unione di ebbrezza lussuriosa 
con l’invasione della città rinvia inevitabilmente ad Antonio, per come egli era ritratto 
dall’avversa propaganda95.   

Ma il libro II non si congeda dal suo lettore con la perversione del modello dioni-
siaco: il testo con disinvoltura passa ad immagini serene di gioia campestre (525 s.), 
si sofferma sul quadro di un déjeuner sur l’herbe che a suggestioni epicureo-
lucreziane (de rer. nat. 2.23-33) unisce antiche felicità bucoliche (spec. ecl. 5.79 s.; 
ed anche 7.49-52), per ritornare, infine, ai valori italici e romani:  

 
ipse dies agitat festos fususque per herbam, 
ignis ubi in medio et socii cratera coronant, 
te libans, Lenaee, vocat pecorisque magistris 
velocis iaculi certamina ponit in ulmo, 
corporaque agresti nudant praedura palaestra. 
hanc olim veteres vitam coluere Sabini, 
hanc Remus et frater; sic fortis Etruria crevit 
scilicet et rerum facta est pulcherrima Roma.96 

 
In un quadro che lascia posto anche al gemello Remo, quasi non ci fosse alcun fra-
tricidio da obliare, che proietta in primo piano i robusti corpi della gioventù, anche 
Dioniso ricompare, con il suo epiteto proemiale (Lenaee), a chiudere il cerchio del 
libro II. Un tale ottimistico recupero è forse in parte sminuito dalla prospettiva ‘ar-
cheologica’ e fa le spese di una piuttosto enfatica idealizzazione. Ma nel dettaglio 

 
93  Il confronto è registrato da Macrobio, Sat. 6.1.40. Forse proprio con una tecnica emulativa (da 

‘conoscitori’) si spiega la ricerca di una particolare glossa come Sarrano…ostro, a sostituire il più 
ovvio Tyriis (che però è neutro plurale sul tipo Coa) dell’amico poeta; ma cf. georg. 3.17 Tyrio 

conspectus in ostro. Si noti che la chiusa d’esametro solido bibat auro sembra riverberarsi ancora, 
per il senso e fonicamente, nel subito successivo incubat auro di Virgilio (507). Non c’è motivo 
di dubitare, invece, che sia anti-antoniano il fr. 1 Bläns. = Court. del De morte, che verrà ripreso 
in Aen. 6.621 s. (Macr. Sat. 4.4.11; Serv. ad 622 possumus Antonium accipere; Norden 1903, 284 
s., ad 621 s.); cf. Momigliano 1941, 153 = 1960, 381; Rostagni 1961; Courtney 1993, 271-3 (con 
bibl.); ed inoltre Tarrant 1997, 172 s.   

94  Ragionevolmente, dunque, con un’opposizione rispetto ai limina regum del v. 504 (il caso degli 
ambiziosi generali pronti a condurre ambiziose campagne militari).  

95  Una bella conferma alla interpretabilità anti-antoniana di questi versi proviene da un luogo (vete-
rinario-cinegetico!) di Grattio, 312 s. haec illa [scil. luxuria] est Pharios quae fregit noxia reges / 
dum cavis potant Mareotica gemmis in cui il riferimento ad Antonio e Cleopatra (i Pharios… re-

ges) coniuga il Mareoticum di Hor. carm. 1.37.15 al «bere dalle gemme» virgiliano.  
96  Verg. georg. 2.527-34. 



Virgilio e l’invenzione dell’‘età augustea’ 

 - 257 -

del v. 528 cratera coronant è ristabilito il valore di una serena simposialità: precisa 
negazione di quell’uso improprio che, nel già visto v. 457, chiudeva la sezione dida-
scalica con tutta la forza di un’iconografia – magno… cratere minantem.    

 
2.2 La peste e l’errore del vino  
 
Quanto abbiamo osservato non può andare scisso dalla questione del pubblico: per-
ché i modelli divini attivino il proprio significato ideologico (occasionalmente poli-
tico) è indispensabile una accesa sensibilità sul versante della ricezione. E in effetti, 
come già abbiamo avuto modo di accennare, sulle figure di Apollo e di Bacco, di 
Venere, di Mercurio e di Nettuno, il pubblico romano aveva sviluppato un linguag-
gio all’occasione anche piuttosto raffinato, fatto di suggestioni, di immagini, di for-
me e stili letterari o figurativi, finanche di clichés monetali. Ma su di un dato, che po-
trebbe sembrare ovvio, vale la pena insistere: anche a non dar credito alle note tradi-
zioni biografiche97, Virgilio ebbe tra i suoi primi e più influenti lettori il principe stes-
so. Colui che sempre più decisamente avrebbe trovato in Apollo il proprio simbolo 
politico, che da Nauloco ad Azio al dio volle legare la propria vittoria, come poteva 
interpretare, se non politicamente, quei versi che rimarcavano la ‘colpa di Bacco’? 

Dunque, già per il lettore antico (e tanto più per quello moderno, con tutti gli ovvi 
pericoli di arbitrarietà), quel principe che, accanto al suo ministro Mecenate, viene 
direttamente coinvolto dal poeta, in special modo nel primo e nel terzo proemio –  
Cesare Ottaviano come individuo ed al tempo stesso concetto storiografico –, divie-
ne parte integrante dell’interpretazione98. E, con il principe, nel testo si diffonde una 
leggibilità ideologica, che può aver portato già nell’antichità a delle forzature del te-
sto (forzature che tanto più l’interprete moderno dovrebbe cercare di evitare). 

 
L’ultimo caso di leggibilità politica del testo georgico che prenderemo in esame 
proviene dal libro III, ed è ancora una volta incentrato sul modello dionisiaco. Quasi 
a ricomporre il dittico che ben conosciamo, il secondo dei due libri centrali, incen-
trato sull’allevamento, si apre nel segno di Apollo. Il modo retorico, che è inclusivo 
(«anche te canterò»), si riallaccia direttamente al proemio del libro II (v. 2 nunc te, 

Bacche, canam):  

 
97  Mi riferisco, soprattutto, al noto aneddoto di Atella, presso Don. vita Verg. 27, ll. 91-5 Brumm. = 

pp. 29 s. Brugn. – Stok Georgica reverso post Actiacam victoriam Augusto atque Atellae refi-

ciendarum faucium causa commoranti per continuum quadriduum legit, suscipiente Maecenate 

legendi vicem, quotiens interpellaretur ipse vocis offensione. Ottaviano lettore e la mutata pro-
spettiva del ‘dopo-Azio’ hanno un ruolo centrale nel lavoro di Nappa 2005.  

98  Talvolta con risultati che possono apparire frivoli, ma che vale la pena di notare. In un contesto 
indubbiamente nazionalistico, che porta Virgilio ad affermare la superiorità dei vini italici su al-
cuni tra i più pregiati vini greci, ci si può chiedere se l’apprezzamento della varietà retica (2.96), 
comunque considerata inferiore ai superbi vini campani, non sia da mettere in relazione con le 
preferenze di Ottaviano: et maxime delectatus est Raetico neque temere interdiu bibit (Suet. Aug. 
77). Secondo Servio, al v. 95, qui Virgilio si inserirebbe in una polemica enologica aperta da Ca-
tullo, che aveva denigrato il vino Retico (fr. 5 Myn.), in disaccordo con Catone il Vecchio che 
l’aveva invece elogiato nel suo ad M. filium. Su di un argomento sociale e aggregante come il vi-
no, non ci si potrebbe sorprendere che il testo di Virgilio entrasse in un concreto dialogo con il 
suo pubblico immediato.  



Andrea Cucchiarelli 

 - 258 -

 
Te quoque, magna Pales, et te memorande canemus 
pastor ab Amphryso, vos, silvae amnesque Lycaei.99 

 
Nella prosecuzione del suo insegnamento georgico, e nella successione delle corri-
spondenti figure divine, chi Virgilio ora si trova di fronte è il pastore di Anfriso: la 
congiunta presenza di Pales sembrerebbe riandare alla passata dimensione bucolica 
(si rammenti ecl. 5.35 ipsa Pales agros atque ipse reliquit Apollo). Ma la prosecu-
zione del proemio svelerà presto che il ‘servizio’ agli ordini di Admeto rappresenta 
soltanto un ingresso in tono minore (e funzionale al tema del libro) per il dio delle 
grandi battaglie augustee: alla battaglia di Azio, o alle circostanze che immediatamen-
te la precedettero, sembrano alludere i vv. 28 s., e nel programma iconografico del 
grande tempio promesso dal poeta il dio comparirà con l’epiteto delfico, nel suo ruolo 
di fondatore della gente troiana (e, quindi, romana): …et Troiae Cynthius auctor (36).  

Ci si potrebbe aspettare che, in un libro che ha per oggetto l’allevamento animale, 
assai difficilmente possa affacciarsi Bacco e il suo liquido. Così è, in effetti, e la di-
stribuzione della materia, tra il libro II ed il III, si mantiene piuttosto rigidamente. 
Ma verso la conclusione del libro, nel pieno del drammatico finale sulla peste del 
Nórico, il lettore è sorpreso da un rimedio al male tutt’altro che ovvio (e che si rivela 
devastante):  

 
profuit inserto latices infundere cornu 
Lenaeos; ea visa salus morientibus una. 
mox erat hoc ipsum exitio, furiisque refecti 
ardebant, ipsique suos iam morte sub aegra 
(di meliora piis, erroremque hostibus illum!) 
discissos nudis laniabant dentibus artus.100 

 
Soggetto sono i cavalli, nei quali l’ingestione del vino, dopo un temporaneo sollievo, 
produce una follia autodistruttiva, che li porta a dilaniarsi orribilmente. Un tale ef-
fetto non può non colpire l’attenzione del lettore: e l’epiteto Lenaeos tanto più do-
vrebbe suscitare la memoria del libro II (uniche occorrenze georgiche, oltre alla pre-
sente: 2, 4 e 7; 529). Ma ciò che più impressiona è l’inciso del v. 513: (di meliora 

piis, erroremque hostibus illum!). Il poeta didascalico, ex propria persona, inter-
rompe il racconto per esprimere una enfatica esclamazione: che l’‘errore’ ricada sui 
nemici, e gli dèi proteggano chi è pio!  

Dunque, anche in questo improprio contesto il modello di Bacco non manca di 
rivelare una sua pericolosità. Se nel libro II l’ebbrezza aveva indotto nei biformi 
Centauri follia e violenza (furentis), era stato motivo di culpa, ora la natura equina, 
nella sua forma ‘pura’, tanto più viene turbata dall’apporto dionisiaco: combinandosi 
con il terribile male, il vino produce una sorta di mostruoso auto-σπαραγμός mena-
dico. Ma l’incidente, da disperato tentativo medico-veterinario, viene riportato ad un 
contesto di dissidio, giocato sull’opposizione tra la pietas e l’ostilità: che a ‘sbranar-

 
99  Verg. georg. 3.1 s. 
100 Verg. georg. 3.509-14. 



Virgilio e l’invenzione dell’‘età augustea’ 

 - 259 -

si’ siano gli hostes101. Di nuovo, poco più avanti, l’effetto dionisiaco viene presenta-
to come quello di una adulterazione dannosa: i buoi non meriterebbero tanto male, 
perché semplice è la loro dieta, estranea sia alle ricercatezze gastronomiche che a 
quelle enologiche – atqui non Massica Bacchi / munera, non illis epulae nocuere 

repostae (526 s.). Eppure nel v. 513 c’è un’aggressività, espressa in modo tanto di-
retto e risentito, da poter quasi far dubitare della sua genuinità. Se si trattasse di un 
commento marginale, scivolato nel testo (o anche di una deliberata interpolazione), 
saremmo di fronte ad un esempio impressionante di ‘leggibilità politica’ del testo 
georgico, proprio per ciò che riguarda il modello, divino e sociale, di Bacco e del 
vino102. Ma tanto più impressionante è questo verso se si pensa che esso è stato scrit-
to da Virgilio.  

 
2.3. Apollo, Bacco ed Orfeo 
 
Dopo il paradossale ‘smembramento’ del libro III, il libro IV, tra le sue ultime vi-
cende, includerà un vero e proprio σπαραγμός: quello operato dalle donne Cíconi 
sul povero corpo di Orfeo, durante le «notturne orgie di Bacco» (4.520-2).  

Nelle Bucoliche la figura del mitico cantore, depositario del misterioso nesso tra 
la natura e il canto, aveva avuto notevole rilievo: accennata già in ecl. 3.46 
…Orpheaque in medio posuit siluasque sequentis, si affacciava come termine di 
comparazione nell’ecl. 4.55-9, per poi riemergere nell’ecl. 6, dove Orfeo è esplici-
tamente nominato al v. 30 (ma l’insieme dei vv. 31-40 presuppone il canto di Orfeo 
nelle Argonautiche di Apollonio Rodio). L’ecl. 8, infine, sembra contenere, nei vv. 
51-8, una specie di annotazione in margine all’ecl. 4: in un mondo che è tutto un mi-
racolo ‘aureo’ (52 s. nunc et ouis ultro fugiat lupus, aurea durae / mala ferant quer-

cus, narcisso floreat alnus eqs.), anche Titiro può divenire Orfeo (55 sit Tityrus Or-

pheus) – esattamente ciò che avviene nell’ecl. 4 e nell’ecl. 6.  
Quello stesso dono che Cornelio Gallo aveva ricevuto in ecl. 6.69-71, resisterà 

ancora nella forma ultima cui il cantore sarà ridotto: a miseram Eurydicen! anima 

fugiente uocabat: / Eurydicen toto referebant flumine ripae (526 s.)103. Ma anche a 
non pensare che nell’Orfeo di georg. 4 si debba intravedere l’ombra dell’amico poe-
ta, nel frattempo caduto in disgrazia presso Ottaviano, è chiaro che il suo è il signifi-
cato di un simbolo, nella parabola di morte ed estrema sopravvivenza attraverso il 

 
101 C’è un’asprezza in questo verso che sarebbe vano tentare di dissolvere ricorrendo alla proverbiali-

tà del nesso, ben documentata dai commentatori: Mynors 1990, 254 ad l., cita Nic. ther. 186; Ov. 
amor. 3.11.16; epist. 15.219. Né, d’altra parte, convince l’ipotesi che error si riferisca agli alleva-
tori (dunque, l’augurio ai nemici sarebbe di fare anche loro lo ‘sbaglio’ di dare del vino ai cavalli 
appestati?). 

102 Il dubbio ci sembrerebbe ben più motivato in questo caso, che non per i vv. 2.454-7. Si può osser-
vare che, con l’espunzione del v. 513, il libro III scenderebbe ad un totale di 565 versi: considera-
to che, nel libro IV, sicuramente da espungere è il v. 338, otterremmo così un numero di versi u-
guale tra i libri III e IV. Può essere che a motivare l’insulsa interpolazione del libro IV sia stato il 
desiderio di portare quest’ultimo al medesimo numero di versi del III: e se invece fosse stato il li-
bro III ad avere un verso in più?  

103 Si può interpretare questo come un esito estremo della «pathetic fallacy» tipicamente teocritea 
(già notata dagli interpreti antichi), sulla quale Fantuzzi 2006, 242 s.  



Andrea Cucchiarelli 

 - 260 -

canto. Un simbolo che, per un’ultima volta, va a collocarsi nell’intersezione tra Dio-
niso ed Apollo104.  

 
3. Conclusione 
 
Attraverso due tipici dispositivi epici, la discesa negli Inferi e lo scudo dell’eroe, 
Virgilio può permettersi di aprire, dal tempo archeologico dell’Eneide, due prospet-
tive sulla Roma contemporanea. Si tratta anche, dal nostro punto di vista, di un pro-
cesso di riscrittura, che porta il poeta a ripensare, e a riadattare, la retorica dei mo-
delli divini. 

Nel libro VI, l’enfasi deittica di Anchise richiama l’attenzione di Enea 
sull’illustre discendente:  

 
hic Caesar et omnis Iuli 

progenies, magnum caeli ventura sub axem. 
hic vir, hic est, tibi quem promitti saepius audis, 
Augustus Caesar, Divi genus, aurea condet 
saecula qui rursus Latio regnata per arva 
Saturno quondam.105 

 
Torna, con l’idea di ‘progenie’, di ‘discesa dal cielo’ e, naturalmente, con il binomio 
di aurea saecula, il linguaggio profetico dell’ecl. 4, ma l’insistenza («questo, è que-
sto l’uomo…») si spiega anche con la precisa volontà di una reinterpretazione: se il 
canto della Sibilla non aveva dichiarato chi fosse il puer destinato a restaurare l’età 
dell’oro, ora l’Eneide non lascia margini di dubbio106. E se l’ecl. 4 aveva mirato ad 
un equilibrio tra i diversi modelli divini, ora c’è un primato da affermare. Così pro-
segue Anchise: 
 
 
104 Culto dionisiaco e apollineo si mescolano liberamente nell’orfismo, e nella stessa figura di Orfeo 

(ad es. Segal 1995, 13 s.), e non senza punti di attrito: già nella Lycurgeia di Eschilo, in special 
modo nelle Bassarai (o Bassarides), Orfeo si trovava appunto a fare le spese della sua doppia vo-
cazione, dionisiaca ed apollinea; si veda West 1983, 63-71. Se Aristeo era comunemente conside-
rato figlio di Apollo (ed anche suo alter ego cultuale: Pind. Pyth. 9.64, con il comm. di Giannini 
1995, 605), per lo stesso Orfeo non mancava la parentela con Apollo, di cui si diceva fosse il fi-
glio, forse a partire già da Pindaro, Pyth. 4.176 s. (ancora il comm. di Giannini 1995, 475). Già gli 
autori antichi, inoltre, ricollegavano la catabasi di Orfeo a quella di Dioniso, e quindi al mito di 
rigenerazione e fertilità (Diod. Sic. 4.25). Infine, vale la pena di ricordare la leggenda secondo cui 
la testa di Orfeo avrebbe dato degli oracoli, con un successo tale da far trascurare addirittura Del-
fi: allora Apollo, ingelosito, l'avrebbe ridotta al silenzio (Philostr. Vita Apoll. Tyan. 4.14 = T 134 
Kern). Il confronto, e la conciliazione, tra Apollo e Dioniso, anche a prescindere dalle intuizioni 
nietzschiane, rappresenta un punto cruciale della cultura greca: lo si osserva, ad es., nel genere del 
peana (Rutherford 1994-95). 

105 Verg. Aen. 6.789-94. 
106 Del resto Cesare Ottaviano già negli anni che seguirono il patto di Brindisi poteva corrispondere 

al modello eroico dell’ecl. 4, sebbene evidentemente non potesse riferirsi a lui la profezia: egli 
stesso puer (Cic. Phil. 13.24; fam. 12.25.4) e ‘figlio di un dio’ (Weinstock 1971, 391 s.; 398 s.). 
Forse il luogo dell’Eneide incentivò la lettura augustea dell’ecl. 4, ben testimoniataci da Servio 
(ad es. al v. 10 tuus iam regnat Apollo). Anche nella caratterizzazione di Iulo, in Aen. 9.310-3, si è 
creduto di poter ravvisare il profilo del giovane Ottaviano. 



Virgilio e l’invenzione dell’‘età augustea’ 

 - 261 -

   super  et Garamantas et Indos 
proferet imperium […]. 
huius in adventum iam nunc et Caspia regna 
responsis horrent divom et Maeotia tellus 
et septemgemini turbant trepida ostia Nili. 
nec vero Alcides tantum telluris obivit, 
fixerit aeripedem cervam licet aut Erymanthi 
pacarit nemora et Lernam tremefecerit arcu; 
nec qui pampineis victor iuga flectit habenis 
Liber, agens celso Nysae de vertice tigris.107 

 
L’impulso di conquista che veniva ricondotto ad Alessandro, quello che fu il pre-
supposto di tutta la civiltà ellenistica, è ora parte integrante dell’azione militare e po-
litica di Augusto108. La figura dell’altro grande pretendente al ruolo di ‘nuovo Ales-
sandro’ si lascia distinguere nel turbamento che attraversa la Maeotia tellus (si 
rammenti il Maeoticum di Orazio) e che scuote il Nilo. Ma proprio quando 
l’allusione antoniana sta per farsi evidente, Virgilio passa a coinvolgere i modelli 
divini, scegliendo quelli più ‘antonianamente’ compromessi: sono Ercole e Libero 
che non possono reggere il confronto con Augusto.  

Nel libro VIII, quando attraverso lo scudo verrà rappresentata la battaglia di Azio 
ed Antonio, finalmente, troverà quella che resta la sua unica esplicita menzione 
nell’opera virgiliana, allora lo scontro sarà anche tra due opposte schiere di forze di-
vine: da un lato, Augusto, con gli Italici, con la sua gente, i penati e i «grandi dèi» 
(679 magnis dis), l’astro di Cesare che lo protegge. Dall’altro Antonio, trionfatore 
sull’Oriente (come, diremmo, un ‘nuovo Dioniso’): hinc ope barbarica variisque 

Antonius armis, / victor ab Aurorae populis et litore rubro (685 s.). Agli dèi egizi e 
orientali, stimolati dalla regina, si contrappongono le figure rassicuranti del 
pantheon greco-italico: omnigenumque deum monstra et latrator Anubis / contra 

Neptunum et Venerem contraque Minervam / tela tenent eqs. (698-700). E, su tutti, 
l’Apollo di Azio, nell’atto di tendere l’arco costringendo alla fuga quella schiera co-
sì eterogenea di nemici: gli Egizi e gli Indi, l’Arabo e i Sabei (704-6). Mentre al Ni-
lo viene lasciato il compito di accogliere, nel suo grande corpo, i fuggiaschi (711-3). 
Infine, l’ultima scena ritratta da Vulcano è quella di un Augusto che celebra il suo 
trionfo, ormai quasi identificandosi con l’Apollo palatino, di cui occupa la «nivea 
soglia»: ipse, sedens niveo candentis limine Phoebi (720)109.  

Così, verso il finale dei due libri in cui maggiormente Virgilio lavora alla costru-
zione di un grande disegno mitico-storiografico che corrisponda alle esigenze della 
nuova Roma (il libro VIII è tutto dedicato ad una riconversione ideologica, attraver-
so il Palatino, del mito arcadico-pastorale: e la figura di Ercole civilizzatore vi ha 
larga parte) – in questi due libri, dunque, si osserva come la retorica dei modelli di-
vini, tanto complessa e variegata nella diacronia tra Bucoliche e Georgiche, venga a 

 
107 Verg. Aen. 6.794 s., 798-805. 
108 Nel sopravanzare le imprese di Bacco ed Ercole, Augusto si assimila al modello di Alessandro 

Magno, ed anzi lo supera: Norden 1899, 424; Kienast 1969, 436. 
109 Sull’Apollo augusteo nell’Eneide si rinvia a Miller 1994 e 2009, 95-184 (ma dello stesso autore si 

leggano anche le importanti cautele riguardo ad eccessi di allegorizzazione apollineo-augustea 
nelle Metamorfosi di Ovidio: Miller 2005, 171).  



Andrea Cucchiarelli 

 - 262 -

ricomporsi in un quadro ormai definitivo, e relativamente statico. Si può dire che 
Virgilio abbia dato un contributo imponente all’invenzione della ‘età augustea’, i-
dentificandola con il sogno, così lungamente inseguito, dell’‘età dell’oro’. Nella fi-
gura di Augusto egli si è sforzato di far convergere i due contrapposti modelli di 
Dioniso e di Apollo110.  

 
Lo sviluppo di un linguaggio divino condiviso, attivo sui vari livelli iconografici, 
monumentali, in generale pubblici, attribuisce al testo di Virgilio una interpretabilità 
raffinata, lo indirizza a lettori estremamente ricettivi e sensibili, a partire dallo stesso 
principe. Le Bucoliche, le Georgiche ed infine l’Eneide, possono permettersi di e-
sprimere valori politici ed ideologici anche senza esplicite esternazioni (e il ripetersi 
di forme o schemi divini riconoscibili garantisce l’intenzionalità del poeta).  

L’idea orfica di un profondo nesso tra la natura e gli uomini e gli dèi, la forma di 
un mondo privo di discontinuità, permette al poeta bucolico, e poi georgico, di sfug-
gire a contrapposizioni, che suonano così novecentesche, tra le crudeltà della storia e 
gli idillici paesaggi della poesia111. Nel faggio che ripara Titiro è il simbolo visibile 
di una protezione divina (ed umana) che sottrae il singolo alla violenza delle confi-
sche112: si può comprendere perché per praticare i suoi «giochi» pastorali, impri-
mendo nella poesia teocritea tanta vivida attualità romana, Virgilio abbia avuto bi-
sogno di tutta la sua «giovanile audacia», secondo quanto egli stesso afferma nel 
congedarsi dalle Georgiche: …carmina qui lusi pastorum audaxque iuventa, / Ti-

tyre, te patulae cecini sub tegmine fagi (565 s.). C’è la favola di Orfeo, appena con-
clusa, a mostrare come il canto sopravviva ed anche il dono di incantare la natura: 
ma come il corpo del poeta, e forse la sua stessa poesia, possano esser fatti a brani.  
 
Università di Roma “La Sapienza”  Andrea Cucchiarelli 

 
110 In questo, trovandosi a corrispondere ad un processo integrativo che caratterizza la cultura augu-

stea nella sua fase più matura: Galinsky 1996, 224 e n. 167; cf. inoltre Kellum 1990, 282 s. A 
Pergamo, ad es., Augusto non mancò di essere associato al culto di Dioniso Kathegemon: Brenk 
1995, 78 n. 45. E si disse che, alla nascita di Augusto, assieme a prodigi apollinei, ce ne fossero 
anche di dionisiaci: Suet. Aug. 94.5. 

111 «Quali tempi sono questi, quando / Discorrere di alberi è quasi un delitto / Perché su troppe stragi 
comporta silenzio!» (Bertolt Brecht, A coloro che verranno, 1938). 

112 Sebbene non persuada l’approccio allegoristico che già troviamo nella annotazione ad ecl. 1.1 del 
Servio Dan.: allegorice sub tutela Imperatoris Augusti. 



Virgilio e l’invenzione dell’‘età augustea’ 

 - 263 -

Appendice 

 
 

Il modello dionisiaco nei Carmina di Orazio  
 

Quanto la poetica dionisiaca sia rilevante in Orazio è cosa ovvia. Ma vorremmo rapidamen-
te guardare alla sua produzione, specialmente lirica, per cercare delle conferme a quanto ab-
biamo detto riguardo ai modelli divini in Virgilio. I risultati potrebbero essere utili a gettare 
nuova luce su di un aspetto non trascurabile dell’opera oraziana, ma soprattutto dovrebbero 
qui servire a ricostruire un contesto all’impegno con cui Virgilio ci è parso costruire il pro-
prio linguaggio bacchico-apollineo.  

Non soltanto Antonio si era espresso sulla questione del bere nel De sua ebrietate, ma 
anche Mecenate scrisse un Simposio in cui comparivano come personaggi gli stessi Virgilio 
ed Orazio: sappiamo che Messalla Corvino vi pronunziava un elogio del vino (Serv. Dan. ad 
Aen. 8.310 = fr. 12 Lunderstedt): e Messalla è ricordato come estimatore di Bacco da Ora-
zio, carm. 3.21.7-12. Se la datazione del Simposio di Mecenate resta ignota, è evidente co-
me il vino fosse per l’élite colta di Roma un fatto di aggregazione sociale e di elaborazione 
letteraria, eventualmente un elemento di identificazione politica (per restare a Messalla, egli, 
pur avendo combattuto a Filippi per la parte repubblicana, decise di schierarsi con Ottaviano 
ad Azio1). È lo stesso Orazio, ormai giunto alla maturità delle Epistole, a collocare il bere 
all’interno di quel processo imitativo che è fondamentale per l’atto e l’identità letterari: … hoc 

simul edixi, non cessavere poetae / nocturno certare mero, putere diurno (epist. 1.19.10 s.)2.  
In quanto poeta lirico, in special modo alcaico (e archilocheo, se si vuol pensare anche 

agli Epodi), Orazio è istituzionalmente portato ad una gestualità simposiale: già nel carme 
d’apertura è all’edera, e ai cori dei Satiri, che il poeta affida la propria speranza di innalza-
mento poetico (il ‘mescolarsi’ agli dèi superi: 30 dis miscent superis). Ma l’ispirazione dio-
nisiaca, se nel corso della raccolta si mostra essere un prezioso motore di inventiva poetica 
(e celebrativa), al tempo stesso espone il poeta al rischio dell’‘eccesso’. A partire dal secon-
do carme, Orazio, che si è sottratto al rituale lirico del proemio alla divinità, pone la que-
stione della divinità in termini di dubbio: quem vocet divum populus ruentis / imperi rebus? 

(1.2.25 s.) – per poi nominare Giove, Apollo, Venere e, attraverso una lunga perifrasi, Marte 
(si noti la suggestione paraetimologica in 39 Marsi peditis), cui fa seguito infine un ‘giova-
ne’ salvifico nei panni di Mercurio, il ‘vendicatore di Cesare’ (41-4)3. L’ispirazione dioni-
siaca e il grande tema della divinità si intrecceranno lungo l’intero cammino dei Carmina, 
dal primo al quarto libro4. Non tutti gli dèi sviluppano in Orazio una discorsività, come ba-
sterebbe a dimostrare il caso del pur rilevante Nettuno5. 

 
1  Se ne veda il rapido profilo in Nisbet – Rudd 2004, 246. 
2  Tra ‘bevitori d’acqua’ e ‘bevitori di vino’ si erano stabiliti gli estremi di una disputa poetica che 

risaliva ad età ellenistica: si ricordi l’epigramma di Antipatro di Tessalonica, AP 11.20 (= XX G.-
P.); cf. Knox 1985; ed anche Degani 1973 e 1995. 

3  Si noti la formulazione: è Mercurio, trasformista per eccellenza, che prende l’aspetto del ‘giova-
ne’ – sive mutata iuvenem figura / ales in terris imitaris (41 s.). Il dio che rappresentò forse l’altra 
grande ‘figura’ di Ottaviano ai suoi inizi (o, almeno, come tale lo propone il carme 1.2) ha larga 
parte in Orazio: cf. 1.10 (insieme ad Apollo in contesto scherzoso); 1.30; 2.7, 17; 3.11. Sembra 
che, ancora sul ‘limitare’ della raccolta, ma in seconda posizione, Orazio riprenda la tematica su 
cui si erano aperte le Bucoliche e le Georgiche: il ‘dio’ Cesare Ottaviano (si osservi che Virgilio è 
chiamato in causa nell’immediatamente successivo carme 1.3). Sul complesso percorso divino se-
guito da Orazio, anche in rapporto alla collocazione nella raccolta, posso rinviare a Cucchiarelli 2006. 

4  Si veda, anche per la bibliografia, Monda 1997; inoltre Borzsák 1997.  
5  Si pensi a 3.28, con le osservazioni di Nisbet – Rudd 2004, 338. 



Andrea Cucchiarelli 

 - 264 -

Se nello scenario eroico di 1.7 Bacco ed Apollo compaiono assieme come estremi di una 
ovvia polarità (che il resto del carme mobiliterà, insistendo sul tema simposiale e, quindi, 
sul ruolo oracolare del dio delfico: 22 s. uda Lyaeo / tempora; 28 certus… promisit Apollo), 
in 1.12 un Orazio atteggiatosi a cantore pindarico si pone ancora la questione di ‘quale dio’ 
e ‘quale uomo’ (o eroe) debba celebrare: vengono nominati Libero, Febo (e Diana), Ercole e 
i Dioscuri (21-5). Ma una tale paratassi tra le varie figure divine, e semidivine, non impedi-
sce ad Orazio di esprimersi in termini critici riguardo alla pianta simbolo di Bacco (e al mo-
dello etico ed ideologico che ne scaturisce): il primato della vite, tanto più necessario agli 
occhi di un poeta alcaico (342 V.), deve temperarsi con un preciso correttivo. Ed è esatta-
mente l’antimodello virgiliano dei Centauri quello che esemplifica l’argomento: ac ne quis 

modici transiliat munera Liberi, / Centaurea monet cum Lapithis rixa super mero / debella-

ta (1.18.7-9: si noti, in transiliat, un gesto così tipico della sfrenatezza bacchica)6. Più avanti 
nel libro, ad una distanza di circa dieci carmi7, torna ad esser censurata, sebbene in contesto 
sensibilmente diverso, l’aggressività simposiale (1.27 Natis in usum laetitiae scyphis), ma è 
dopo altri dieci carmi che il libro I trova, sul tema del bere, il proprio approdo ideologico: la 
ripetizione del celebre avvio alcaico diventa espressione circostanziata di un pensiero politi-
co – Nunc est bibendum (1.37.1). ‘Adesso’, e non prima, come già abbiamo visto, è il mo-
mento dell’eccesso dionisiaco: antehac nefas depromere Caecubum (5). Altrimenti si rischia 
l’accecamento della mens che il vino Mareotico ha reso folle (14). Una così esplicita affer-
mazione serve ad orientare ideologicamente quella che, con i carmi 1.36 e 38, costituisce 
una vera e propria sequenza finale, a suggello del libro, tutta giocata sulla simposialità. Do-
po tanta compromissione civile, Orazio può permettersi di rientrare nella dimensione riparata 
del disimpegno: e l’explicit lo sorprende nell’atto di bere sotto una ‘fitta pergola di vite’, sub ar-

ta / vite bibentem (1.38.7 s.)8.  
Già nel libro I Orazio aveva composto in un quadro armonioso Apollo, Libero e le Muse 

(oltreché Venere e Giove): le divinità della poesia venivano ricondotte al suono di una cetra 
dal suono romano, un tempo praticata da Alceo (1.32), ma è in un nuovo finale, quello del 
libro II, che Libero si rivela al poeta in tutta la sua forza entusiastica. Ci riferiamo a quello 
che può definirsi un vero e proprio ‘dittico’ dionisiaco, la microsequenza dei carmi 2.19 e 
2.209. Nel primo di essi l’epifania del dio conduce il poeta ad una sorta di aretalogia, che 
include la valorizzazione di Libero come forza civilizzatrice, opposta al caos (il suo ruolo 
accanto a Giove nella Gigantomachia: 21-4): egli non rappresenta più un principio di disor-
dine, ma, anzi, di equilibrio10. Nel carme di chiusura, invece, Orazio si abbandona alla fan-
tasia di una metamorfosi in cigno, che non può troppo sorprendere chi già abbia letto della 
sua esperienza dionisiaca.  

 
6  È interessante l’ipotesi che destinatario del carme possa essere il Varo cui già Virgilio aveva de-

dicato la sua (dionisiaca) ecl. 6: Nisbet – Rudd 2004, 227 s. A ragione i due commentatori non 
sono rimasti persuasi dell’interpretazione, crudamente allegoristica, avanzata da S. Eitrem (pole-
mica anti-antoniana di Orazio): cf. p. 229, dove, d’altra parte, essi sembrano rifugiarsi nell’aporia: 
«A poem of this sort makes little appeal to moderns. It depends for its effect on an intricate net-
work of allusions, some of which are now obscure» (ibid.).  

7  Nove, per l’esattezza. Sulla decina come quantità fondamentale nella disposizione dei Carmina si 
veda, anche per la bibliografia, Cucchiarelli 2006, 103. 

8  Forse omaggio al celebre incipit … patulae recubans sub tegmine fagi, che è anche la chiusa delle 
Georgiche: te patulae cecini sub tegmine fagi (si noti l’ironica diminuzione di arta rispetto a pa-

tulae). A contrasto è giocato il successivo attacco del libro II: dinamico e ‘stasiotico’ (2.1.1 Mo-

tum… civicum).   
9  Cucchiarelli 2006, 113-9.  
10  27 s. sed idem / pacis eras mediusque belli; cf. Plut. Dem. 2.3.   



Virgilio e l’invenzione dell’‘età augustea’ 

 - 265 -

È con il libro III che il modello dionisiaco si salda compiutamente all’intenzione celebra-
tiva11: nel grande edificio del carme 3.3, in cui Ercole, Augusto, Bacco e Quirino si allinea-
no sul sentiero, eroico, che porta alla divinizzazione (9-16), e poi ancora, verso l’altro capo 
del libro, nel carme 3.25, in cui il rapimento bacchico è ormai la premessa per un canto che 
celebri la divinizzazione di Augusto (1-6; per Ercole-Augusto cf. 3.14)12. Ma anche l’Orazio 
privato si mette sotto la tutela di Bacco, cui attribuisce la salvezza dall’incidente dell’albero: 
però dal convito in compagnia di Mecenate è necessario che restino assenti, ancora, l’ira ed 
ogni strepito (3.8.15 s.). La virtus, quella proverbiale (e repubblicana) di Catone, è 
anch’essa coinvolta in una ebbrezza più che occasionale (saepe) dal carme 3.21, che già ab-
biamo avuto occasione di menzionare, indirizzato a Messalla Corvino, nel quale larga parte 
hanno i luminosi piaceri del convito e dell’eros (11 s. narratur et prisci Catonis / saepe me-

ro caluisse virtus; la vinositas del personaggio Catone è utile da ricordarsi anche per il letto-
re di epist. 1.19.12-4).  

Il modello bacchico-dionisiaco, debitamente condizionato, può integrarsi nel linguaggio 
poetico del ‘vate’ Orazio: la polarità tra Apollo e Dioniso ritrova nei Carmina il proprio ruo-
lo tradizionalmente dialettico. C’è un contesto specifico, quello testimoniato da Virgilio (e 
dai svariati modi socio-culturali dell’età augustea), a rendere più complessa e dinamica la 
nuova sintesi: la poesia lirica oraziana può permettersi di mescolare i diversi modelli, tanto 
sul livello pubblico del principe che su quello autonomo, privato, dell’individuo Orazio. 
Dunque, dobbiamo riconoscere un effetto molto verosimilmente studiato in un dato che non 
si è mancato da tempo di osservare13. Se nel carme inaugurale, come abbiamo visto, Orazio 
si è appellato ai valori dionisiaci dell’edera e dei satiri, nel congedo del III libro (molto pro-
babilmente coevo e, ad ogni modo, gemello, per il metro altrimenti inusitato) egli chiude 
sull’alloro del dio delfico: et mihi Delphica / lauro cinge volens, Melpomene, comam 

(3.30.15 s.). Con l’edera che gli adorna la fronte, e l’alloro che gli cinge la chioma, Orazio 
ha voluto incorniciare la propria raccolta lirica14. 
 
 

RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI 
 

Alföldi 1973 
A. Alföldi, Redeunt Saturnia regna, II, An Iconographical Pattern Heralding the Return of 

the Golden Age in or around 139 B.C., Chiron 3, 1973, 131-142. 
 

 
11  Si vedano, in questo senso, le intuizioni di Silk 1969. 
12  Sul carme 3.25, nel più ampio contesto dionisiaco, sia dal punto di vista letterario che ideologico, 

si veda Wimmel 1993.  
13  Rinviamo, anche per la bibliografia, a Batinski 1990, 361 s. Si rammenti il binomio virgiliano di 

edera ed alloro in ecl. 8.13. Anche in Properzio, 3.3, ad esempio, all’elemento apollineo si unisce 
quello dionisiaco (spec. 29 orgia Musarum et Sileni patris imago).  

14  Dal nostro punto di vista il libro IV non farà altro che approfondire, e talvolta ripetere, i risultati del 
libro III: in 4.2 Pindaro è incoronato da Apollo per i ditirambi (segue la celebrazione di Augusto); in 
4.5.35 s. Augusto è equiparato a Castore ed Eracle; in 4.8 Eracle e Libero sono accomunati nel tema 
della poesia che rende immortali; in 4.15 un (estremo) gesto ricusatorio, imposto da Apollo, si risol-
ve nel quadro sereno di gioie simposiali in cui Libero si mescoli ai valori del mos maiorum, al passa-
to (e quindi al futuro) della gens Troiana, a Venere divina (si pensi a georg. 2.380-96). Si ricordi, in-
fine, che in epist. 1.16 le parole del Dioniso euripideo (Bacch. 492-8) sono equiparate a quelle del 
vir bonus et sapiens (73-9; cf. Epitteto, 1.1.22; 29; Plut. tran. an. 18.476b).  



Andrea Cucchiarelli 

 - 266 -

Alföldi 1975 
A. Alföldi, Redeunt Saturnia regna, IV, Apollo und die Sibylle in der Epoche der Bürger-

kriege, Chiron 5, 1975, 165-192. 
 
Batinski 1990 
E.E. Batinski, Horace’s Rehabilitation of Bacchus, CW 84, 1990, 361-77. 
 
Berger-Doer 1986 
G. Berger-Doer, in LIMC III 1, 1986, s.v. Daphnis, 348-52. 
 
Borzsák 1997 
I. Borzsák, in Enc. Oraz. II, 1997, s.v. Apollo, 306-11. 
 
Boyle 1975 
A.J. Boyle, A Reading of Virgil’s ‘Eclogues’, Ramus 4, 1975, 187-203. 
 
Brendel 1962 
O.J. Brendel, The Iconography of Marc Antony, in Hommages à A. Grenier, Bruxelles-
Berchem 1962, 359-67. 
 
Brenk 1992 
F.E. Brenk, Antony-Osiris, Cleopatra-Isis. The End of Plutarch’s Antony, in P.A. Stadter 
(ed.), Plutarch and the Historical Tradition, London-New York 1992, 159-82. 
 
Brenk 1995 
F. Brenk, Heroic Anti-Heroes. Ruler Cult and Divine Assimilations in Plutarch’s ‘Lives’ of 

Demetrios and Antonius, in I. Gallo – B. Scardigli (a cura di), Teoria e prassi politica nelle 

opere di Plutarco, Atti del V Convegno plutarcheo, Napoli 1995, 65-82. 
 
Bruhl 1953 
A. Bruhl, Liber Pater. Origine et expansion du culte dionysiaque à Rome et dans le monde 

romain, Paris 1953. 
 
Cipolla 1984 
G. Cipolla, in Enc. Virg. I, 1984, s.v. Dafni, 972 s. 
 
Clausen 1994 
W. Clausen, A Commentary on Virgil, ‘Eclogues’, Oxford 1994. 
 
Coarelli 
F. Coarelli, in E.M. Steinby (a cura di), Lex. Top. Urb. Romae 3, 1996, s.v. Iseum et Sera-

peum in campo Martio; Isis Campensis, 107-9. 
 
Coleman 1977 
R. Coleman, Vergil, ‘Eclogues’, Cambridge 1977. 
 
Courtney 1993 
E. Courtney, The Fragmentary Latin Poets, Oxford 1993. 
 
Cremona 1997 
V. Cremona, in Enc. Oraz. II, 1997, s.v. Mercurio, 428-30. 
 
Cucchiarelli 2001 
A. Cucchiarelli, La satira e il poeta. Orazio tra Epodi e Sermones, Pisa 2001. 
 



Virgilio e l’invenzione dell’‘età augustea’ 

 - 267 -

Cucchiarelli 2006 
A. Cucchiarelli, La tempesta e il dio (inizi e struttura nei Carmina di Orazio), Dictynna 3, 
2006, 73-106. 
 
Cucchiarelli 2010 
A. Cucchiarelli, Ivy and Laurel: Divine Models in Virgil’s ‘Eclogues’, HSPh 2010, c.s. 
 
D’Alessio 1996 
G. B. D’Alessio, Callimaco, I, Milano 1996. 
 
Degani 1973 
E. Degani, Note sulla fortuna di Archiloco e Ipponatte, QUCC 16, 1973, 79-104. 
 
Degani 1995 
E. Degani, Ipponatte e i poeti filologi, Aevum(ant.) 8, 1995, 105-36. 
 
Della Corte 1988 
F. Della Corte, in Enc. Virg. IV, 1988, s.v. puer, 341-4.  
 
Du Quesnay 1981 
I.M. Le M. Du Quesnay, Vergil’s First Eclogue, in F. Cairns (ed.), Papers of the Liverpool 

Latin Seminar, III, Liverpool 1981, 29-182. 
 
Eder 1990 
W. Eder, Augustus and the Power of Tradition: The Augustan Principate as Binding Link 

between Republic and Empire, in Raaflaub – Toher 1990, 71-122. 
 
Erren 2003 
M. Erren, P. Vergilius Maro, Georgica, II, Heidelberg 2003. 
 
Fantuzzi 2006 
M. Fantuzzi, Theocritus’ Constructive Interpreters, and the Creation of a Bucolic Reader, 
in Fantuzzi – Papanghelis 2006, 235-62. 
 
Fantuzzi – Papanghelis 2006 
M. Fantuzzi – Th. Papanghelis (eds.), Brill’s Companion to Greek and Latin Pastoral, Lei-
den-Boston 2006. 
 
Fasce 1988 
S. Fasce, in Enc. Virg. IV, 1988, s.v. Priapo, 269 s. 
 
Flower 2000 
H. Flower, Fabula de Bacchanalibus: the Bacchanalian Cult of the Second Century B.C. and 

Roman Drama, in G. Manuwald (ed.), Identität und Alterität in der frührömischen 

Tragödie, Würzburg 2000, 23-35. 
 
Forbiger 1872 
A. Forbiger, P. Vergilii Maronis Opera, I, Lipsiae 18724. 
 
Frassinetti 1949 
P. Frassinetti, L’orazione di Frontone contro i Cristiani, GIF 2, 1949, 238-54. 
 
Fredricksmeyer 1997 
E.A. Fredricksmeyer, The Origin of Alexander’s Royal Insignia, TAPhA 127, 1997, 97-109. 
 



Andrea Cucchiarelli 

 - 268 -

Gagé 1955 
J. Gagé, Apollon romain. Essai sur le culte d’Apollon et le développement du «ritus Grae-

cus» à Rome des origines à Auguste, Paris 1955. 
 
Gagé 1981 
J. Gagé, Apollon impérial, garant des «Fata Romana», in ANRW II 17.2, 1981, 561-630. 
 
Galinsky 1996 
K. Galinsky, Augustan Culture, Princeton (NJ) 1996. 
 
Giannini 1995 
P. Giannini, in B. Gentili et Alii, Pindaro, ‘Le Pitiche’, Milano 1995. 
 
Giardina 1997 
A. Giardina, L’Italia romana. Storie di un’identità incompiuta, Roma-Bari 1997. 
 
Gosling 1993 
A. Gosling, Political Apollo: from Callimachus to the Augustans, Latomus 52, 1993, 500-12. 
 
Gow 1952 
A.S.F. Gow, Theocritus, II, Cambridge 19522. 
 
Griffin 1985 
J. Griffin, Latin Poets and Roman Life, London 1985. 
 
Groebe 1894 
P. Groebe, in RE I 2, 1894, s.v. Antonius (30), cc. 2595-2614. 
 
Gurval 1995 
R.A. Gurval, Actium and Augustus: The Politics and Emotions of Civil War, Ann Arbor 
1995. 
 
Gutzwiller 2006 
K. Gutzwiller, The Herdsman in Greek Thought, in Fantuzzi – Papanghelis 2006, 1-23. 
 
Hanslik 1955 
R. Hanslik, Nachlese zu Vergils ‘Eclogen’ 1 und 9, WS 68, 1955, 5-19. 
 
Highet 1974 
G. Highet, Performances of Vergil’s ‘Bucolics’, Vergilius 20, 1974, 24 s. 
 
Hoff 1992 
M.C. Hoff, Augustus, Apollo, and Athens, MH 49, 1992, 223-32. 
 
Horsfall 1995 
N. Horsfall, Virgil’s impact at Rome: The Non-literary Evidence, in Id. (ed.), A Companion 

to the Study of Virgil, Leiden-New York-Köln 1995, 249-55. 
 
Hunter 1996 
R. Hunter, Theocritus and the Archaeology of Greek Poetry, Cambridge 1996. 
 
Hunter 2003 
R. Hunter, Theocritus, Encomium of Ptolemy Philadelphus, Berkeley-Los Angeles-London 
2003. 
 



Virgilio e l’invenzione dell’‘età augustea’ 

 - 269 -

Hunter 2006 
R. Hunter, Virgil’s ‘Ecl.’ 1 and the Origins of Pastoral, in Fantuzzi – Papanghelis 2006, 
263-73. 
 
Hunter – Fuhrer 2002 
R. Hunter – Th. Fuhrer, Imaginary Gods? Poetic Theology in the Hymns of Callimachus, in 
Callimaque (Entretiens sur l’antiquité classique 48), Vandoeuvres-Genève 2002, 143-89. 
 
Ieranò 1997 
G. Ieranò, Il ditirambo di Dioniso. Le testimonianze antiche, Pisa-Roma 1997. 
 
Immisch 1931 
O. Immisch, Zum antike Herrscherkult, in O. Immisch – W. Kolbe – W. Schadewaldt – H. 
Heiss, Aus Roms Zeitwende, Leipzig 1931, 1-36. 
 
Jachmann 1952 
G. Jachmann, Die vierte Ekloge Vergils, ASNP, ser. II, 21, 1952, 13-62. 
 
Jeanmaire 1930 
H. Jeanmaire, Le messianisme de Virgile, Paris 1930. 
 
Jucker 1982 
H. Jucker, Apollo Palatinus und Apollo Actius auf augusteischen Münzen, MH 39, 1982, 82-
100. 
 
Kellum 1990 
B. A. Kellum, The City Adorned: Programmatic Display at the Aedes Concordiae Augus-
tae, in Raaflaub – Toher 1990, 276-307. 
 
Kienast 1969 
D. Kienast, Augustus und Alexander, Gymnasium 76, 1969, 430-56. 
 
Knox 1985 
P. Knox, Wine, Water, and Callimachean Polemics, HSCPh 89, 1985, 107-19. 
 
Koenen 
L. Koenen, The Ptolemaic King as a Religious Figure, in A.W. Bulloch – E.S. Gruen – 
A.A. Long – A. Stewart (eds.), Images and Ideologies: Self-Definition in the Hellenistic 

World, Berkeley 1993, 84-9. 
 
La Penna 1983 
A. La Penna, Il canto, il lavoro, il potere, Introd. a Virgilio, Le Georgiche, trad. e note di L. 
Canali, Milano 1983, 5-112. 
 
La Penna 1988 
A. La Penna, Brevi considerazioni sulla divinizzazione degli eroi e sul canone degli eroi di-

vinizzati, in D. Porte – J.-P. Néraudau (eds.), Hommages à Henri Le Bonniec. Res sacrae, 
(Collection Latomus 201), Bruxelles 1988, 275-87. 
 
La Penna 1993 
A. La Penna, Antonio come personaggio “paradossale”, in A. Gara – D. Foraboschi (a cura 
di), Il triumvirato costituente alla fine della Repubblica romana. Scritti in onore di M.A. Le-

vi, Como 1993, 93-111. 
 



Andrea Cucchiarelli 

 - 270 -

La Penna 2005 
A. La Penna, L’impossibile giustificazione della storia. Un’interpretazione di Virgilio, Ro-
ma-Bari 2005. 
 
La Rocca 1992 
E. La Rocca, Theoi epiphaneis. Linguaggio figurativo e culto dinastico da Antioco IV ad 

Augusto, SIFC, s. III, 10, 1992, 630-78. 
 
Luce 1968 
T.J. Luce, Political Propaganda on Roman Republican Coins: Circa 92-82 B.C., AJA 72, 
1968, 25-39. 
 
Magnelli 2010 
E. Magnelli, Libetridi in Euforione, Virgilio e altrove, MD 65, 2010, 167-75. 
 
Mankin 1995 
D. Mankin, Horace, ‘Epodes’, Cambridge 1995. 
 
Mannsperger 1973 
D. Mannsperger, Apollo gegen Dionysos. Numismatische Beiträge zu Octavians Rolle als 

Vindex Libertatis, Gymnasium 80, 1973, 381-404. 
 
Marasco 1991 
G. Marasco, Marco Antonio “Nuovo Dioniso” e il ‘De sua ebrietate’, Latomus 51, 1992, 
538-48. 
 
Mariotti 1963 
S. Mariotti, Intorno a Domizio Marso, in Miscellanea A. Rostagni, Torino 1963, 588-614 (= 
Scritti di filologia classica, Roma 2000, 91-118 [con integrazioni]). 
 
Martindale 1997a 
C. Martindale, Green Politics: the ‘Eclogues’, in Martindale 1997b, 117-23. 
 
Martindale 1997b 
C. Martindale (ed.), The Cambridge Companion to Virgil, Cambridge 1997. 
 
Mazzarino 1972 
S. Mazzarino, Il pensiero storico classico, II 1, Bari 19723. 
 
Merkelbach 1991 
R. Merkelbach, I misteri di Dioniso. Il dionisismo in età imperiale romana e il romanzo pa-

storale di Longo, Genova 1991 (ed. or. Stuttgart 1988). 
 
Michelazzo 1987 
F. Michelazzo, in Enc. Virg. III, 1987, s.v. Mopso, 584 s. 
 
Miller 1994 
J.F. Miller, Vergil, Apollo and Augustus, in J. Solomon (ed.) Apollo. Origins and Influences, 
Tucson-London 1994, 99-112. 
 
Miller 2005 
J.F. Miller, Ovid and the Augustan Apollo, Hermathena 177-178, 2005, 165-80. 
 
Miller 2009 

J.F. Miller, Apollo, Augustus, and the Poets, Cambridge 2009. 
 



Virgilio e l’invenzione dell’‘età augustea’ 

 - 271 -

Momigliano 1941 
A. Momigliano, rec. a B. Farrington, Science and Politics in the Ancient World, London 
1939, JRS 31, 1941, 149-57 (= in Secondo contributo alla storia degli studi classici, Roma 
1960, 375-88). 
 
Monda 1997 
S. Monda, in Enc. Oraz. II, 1997, s.v. Bacco, 320-6. 
 
Morelli 2010 
A. Morelli, Come cominciare (e perdere) il canto amebeo: Verg. ‘ecl.’ 7, 21-28, MD 65, 
2010, 147-65. 
 
Musti 1989 

D. Musti, Il dionisismo degli Attalidi: antecedenti, modelli, sviluppi, in L’association 

dionysiaque dans les sociétés anciennes, Atti della tavola rotonda EFR, Rome-Paris 1989, 
105-28. 
 
Mynors 1990 
R.A.B. Mynors, Virgil, Georgics, Oxford 1990. 
 
Nappa 2005 
C. Nappa, Reading after Actium. Vergil’s Georgics, Octavian, and Rome, Ann Arbor 2005. 
 
Nauta 2006 
R.R. Nauta, Panegyric in Virgil’s Bucolics, in Fantuzzi – Papanghelis  2006, 301-32. 
 
Nisbet – Hubbard 1970 
R.G.M. Nisbet – M. Hubbard, A Commentary on Horace: Odes, Book 1, Oxford 1970. 
 
Nisbet – Rudd 2004 
R.G.M. Nisbet – N. Rudd, A Commentary on Horace, Odes, Book III, Oxford 2004. 
 
Norden 1899 
E. Norden, Ein Panegyricus auf Augustus in Vergils Aeneis, RhM 54, 1899, 466-82 (= Klei-

ne Schriften zum klassischen Altertum, Berlin 1966, 422-36). 
 
Norden 1903 
E. Norden, P. Vergilius Maro, Aeneis Buch VI, Leipzig 1903. 
 
Norden 1924 
E. Norden, Die Geburt des Kindes, Leipzig 1924. 
 
Otis 1966 
B. Otis, Virgil. A Study in Civilized Poetry, Oxford 1966. 
 
Pailler 1988 
J.-M. Pailler, Bacchanalia. La répression de 186 av. J.-C. à Rome et en Italie, Rome 1988. 
 
Pastorino 1957 
A. Pastorino, Tropaeum Liberi, Genova 1957. 
 
Pollini 1990 
J. Pollini, Man or God: Divine Assimilation and Imitation in the Late Republic and Early 

Principate, in Raaflaub – Toher 1990, 334-63. 
 



Andrea Cucchiarelli 

 - 272 -

Pretagostini 2001 
R. Pretagostini, La nascita di Tolemeo II Filadelfo in Teocrito, Idillio XVII e la nascita di 

Apollo in Callimaco, Inno a Delo, in Letteratura e riflessione sulla letteratura classica, Atti 
del Convegno, Pisa 7-9 giugno 1999, Pisa 2001, 157-70. 
 
Purcell 1986 
N. Purcell, Livia and the Womanhood of Rome, PCPhS 32, 1986, 78-105. 
 
Putnam 1970 
M.C.J. Putnam, Virgil’s Pastoral Art. Studies in the ‘Eclogues’, Princeton (NJ) 1970. 
 
Raaflaub – Toher 1990 
K.A. Raaflaub – M. Toher (eds.), Between Republic and Empire. Interpretations of Augus-

tus and His Principate, Berkeley-Los Angeles-Oxford 1990. 
 
Ramsey – Lewis Licht 1997 
J. Ramsey – A. Lewis Licht (eds.), The Comet of 44 BC and Caesar’s Funeral Games, At-
lanta 1997. 
 
Rostagni 1961 
A. Rostagni, Il ‘De morte’ di Vario, in Virgilio minore, Roma 19612, 391-404. 
 
Rutherford 1994-95 
I. Rutherford, Apollo in Ivy: The Tragic Paean, Arion, s. III, 3, 1994-95, 112-35. 
 
Salvatore 1981 
A. Salvatore, Lettura della quinta bucolica, in M. Gigante (a cura di), Lecturae Vergilianae, 
I, Le Bucoliche, Napoli 1981, 201-23. 
 
Sblendorio Cugusi 1982 
M.T. Sblendorio Cugusi, M. Porci Catonis Orationum Reliquiae, Torino 1982. 
 
Scott 1928 
K. Scott, Mercur-Augustus und Horaz C. I 2, Hermes 63, 1928, 15-33. 
 
Scott 1929 
K. Scott, Octavian’s Propaganda and Antony’s ‘De sua ebrietate’, CPh 24, 1929, 133-41. 
 
Scott 1933 
K. Scott, The Political Propaganda of 44-30 B.C., MAAR 11, 1933, 7-49. 
 
Segal 1969 
C. Segal, Vergil's Sixth Eclogue and the Problem of Evil, TAPhA 100, 1969, 407-35. 
 
Segal 1995 
C. Segal, Orfeo: il mito del poeta, Torino 1995 (ed. or. Baltimore-London 1989). 
 
Serrao 1971 
G. Serrao, Problemi di poesia alessandrina I. Studio su Teocrito, Roma 1971. 
 
Silk 1969 
E.T. Silk, Bacchus and the Horatian Recusatio, YCS 21, 1969, 193-212. 
 
Spineto 1998 
N. Spineto, Tradizione e miti dionisiaci, epifanie e ritorni del “Dio che viene”, Storiografia 
2, 1998, 115-28. 
 



Virgilio e l’invenzione dell’‘età augustea’ 

 - 273 -

Strazzulla 1990 
M.J. Strazzulla, Il principato di Apollo. Mito e propaganda nelle lastre “Campana” dal 

tempio di Apollo Palatino, Roma 1990. 
 
Sullivan 2002 
M. Sullivan, et eris mihi magnus Apollo: Divine and Earthly Competition in Vergil’s Se-

venth Eclogue, Vergilius 48, 2002, 40-54. 
 
Tarrant 1997 
R.J. Tarrant, Poetry and Power: Virgil’s Poetry in Contemporary Context, in Martindale 
1997b, 169-87. 
 
Thomas 1988 
R. Thomas, Virgil, ‘Georgics’, I, Cambridge 1988. 
 
Trillmich 1988 
W. Trillmich, Münzpropaganda, in Kaiser Augustus und die verlorene Republik, Berlin 
1988, 474-528. 
 
Vahlen 1923 
J. Vahlen, Über einige Anspielungen in den Hymnen des Callimachus, I (1895), in Gesam-

melte philologische Schriften, II, Leipzig-Berlin 1923, 410-28. 
 
Virgilio 2003 
B. Virgilio, Lancia, diadema e porpora. Il re e la regalità ellenistica, Pisa-Roma 20032. 
 
Walbank 1987 
F.W. Walbank, Könige als Götter. Überlegungen zum Herrscherkult von Alexander bis Au-

gustus, Chiron 17, 1987, 365-82. 
 
Watson 2003 
L. Watson, A Commentary on Horace’s ‘Epodes’, Oxford 2003. 
 
Weinstock 1971 
S. Weinstock, Divus Iulius, Oxford 1971. 
 
West 1983 
M.L. West, Tragica VI, BICS 30, 1983, 63-82. 
 
Wilkinson 1969 
L.P. Wilkinson, The ‘Georgics’ of Virgil. A Critical Survey, Cambridge 1969. 
 
Williams 1978 
F. Williams, Callimachus, Hymn to Apollo, Oxford 1978. 
 
Williams 1979 
R.D. Williams, Virgil, The ‘Eclogues’ & ‘Georgics’, New York 1979. 
 
Wimmel 1993 
W. Wimmel, Die Bacchus-Ode C. 3, 25 des Horaz, Stuttgart 1993. 
 
Wissowa 1902 
G. Wissowa, Monatliche Geburtstagsfeier, Hermes 37, 1902, 157-9. 
 
Wright 1983 
J.R.G. Wright, Virgil’s Pastoral Programme: Theocritus, Callimachus and Eclogue 1, 
PCPhS 29, 1983, 107-60. 
 



Andrea Cucchiarelli 

 - 274 -

Wyke 1992 
M. Wyke, Augustan Cleopatras: Female Power and Poetic Authority, in A. Powell (ed.), 
Roman Poetry & Propaganda in the Age of Augustus, Bristol 1992, 98-140. 
 
Zanker 1989 
P. Zanker, Augusto e il potere delle immagini, Torino 1989 (ediz. orig. München 1987). 
 
Zanker 1993 
P. Zanker, Pompei. Società, immagini urbane e forme dell’abitare, Torino 1993. 
 
Zanker 1998 
P. Zanker, Un’arte per i sensi. Il mondo figurativo di Dioniso e Afrodite, in S. Settis (a cura 
di), I Greci. Storia Cultura Arte Società, II 3, Torino 1998, 545-616. 
 
 
Abstract: This paper attempts to show how Virgil’s Bucolics develop a specific rhetoric of divine 
models, especially dominated by two great gods, Apollo and Dionysus. Early in his Bucolics, and 
subsequently in his Georgics and Aeneid, Virgil himself plays as an active contributor to the defini-
tion of an ‘Augustan’ ideology, by attributing to the gods their specific, and highly marked, cultural 
valences.  
 
Keywords: Divine models, Apollo, Dionysus, bucolic poetry, Augustan ideology. 
 



Lexis 29.2011 

Zwei textkritische Bemerkungen  

zum dritten Buch der Thebais des Statius 
 
 

1. 
  
Polynices gibt nach dem heimtückischen Anschlag des Eteocles auf den als Gesand-
ten fungierenden Tydeus vor, auf die Unterstützung Adrasts verzichten und allein 
gegen Theben ziehen zu wollen (Stat. Theb. 3.372-81): 

 
„… / Et nunc vestra quidem maneant in pace quieta 

Moenia, nec vobis tanti sim causa tumultus 

Hospes adhuc. scio – nec me adeo res dextra levavit –, 

Quam durum natis, thalamo quam triste revelli,   375 

Quam patria; non me ullius domus anxia culpet 

Respectentve truces obliquo lumine matres. 

Ibo libens certusque mori, licet optima coniunx 

† Auditusque iterum † revocet socer; hunc ego Thebis,  380 

Hunc, germane, tibi iugulum et tibi, maxime Tydeu, 

Debeo“ … 
 
Die meist angenommene Verbindung von iterum mit revocet wirft ein Problem auf, 
welches von A.E. Housman1 scharf herausgestellt wurde: Nach der statianischen 
Darstellung hat Adrast bislang den Polynices faktisch noch nicht von seinem Vorha-
ben, gegen Theben zu ziehen, „zurückgerufen“. Nachdem Argia vergeblich versucht 
hatte, Polynices abzuhalten (2.334 ff.), kam dieser in gemeinsamer Beratung mit 
Adrast und Tydeus zu dem Entschluß, zunächst durch die Gesandtschaft des Tydeus 
die Loyalität des Eteocles auf eine Probe zu stellen (2.363 ff., besonders 368 f. 
fratris/ Pertemptare fidem). Einen vormaligen, von Adrast formulierten Widerstand 
kann man in diesen Geschehensablauf höchstens hypothetisch einfügen (Hill dedu-
ziert „postremo ei [sc. Polynici] persuasum est, ne ipse Thebas adiret“ und schiebt 
diese Argumentation dem Adrast zu). Man begreift aber auch nicht, aus welchem 
Motiv Polynices in der gegenwärtigen Situation Adrast einen solchen Widerstand 
fälschlich unterstellen sollte. Insbesondere befremdet, daß gerade dem Adrast mit 
iterum ein solcher vormaliger Widerstand unterstellt wird (eine ἀπὸ 

κοινοῦ-Beziehung von iterum bzw. Auditusque iterum sowohl auf coniunx als auch 
auf socer liegt nicht gerade nahe), nicht aber der Argia, die doch nach der 
statianischen Darstellung t a t s ä c h l i c h Polynices zurückhalten wollte. 

Diese Schwierigkeit bleibt von den meisten Konjekturen unberührt, die das eben-
falls problematische Auditusque zu verbessern suchen. Dieses Partizip müßte man 
nach der herkömmlichen Deutung in dem Sinne „erhört“ (vgl. die Belege bei 
Lesueur 139 f. Anm. 31) hart von iterum separieren: „mag mein Schwiegervater, der 
[sc. einmal von mir] erhört wurde, mich auch erneut zurückrufen“; AUDITUS a me 

scilicet. ut obtemperans primum non isse, sic hoc dicit, ut intellegamus Polynicen ad 

Thebas ante ire voluisse, sed prohibitum se ab Adrasto queritur, ut prius legatio 

 
1  Housman 1972, 1202. 



Thomas Gärtner  

 - 276 - 

mitteretur (Scholion); „etiamsi coniunx et socer, quem tunc audiisset, iterum se 
revocent“2. 

Einige Textkritiker stellen bloße Attribute Adrasts her: Argivusque Köstlin3, 
Augustusque Bury4, Ambitusque oder Grandaevusque Slater; eine attributive Auf-
fassung des überlieferten Auditusque im Sinne von clarus bzw. celeber, wie sie 
Brinkgreve zu Achill. 1.578 vorschwebt, ist kaum möglich. Deiter5 erwog mit 
Adscitusque eine obskure Anspielung auf die Vorgeschichte Adrasts; Klotz wollte 
Adiutusque (sc. ab Argia), Håkanson6 ein Adrast komplimentierendes Laudatusque, 
Vessey7 (in einer Rezension zu Håkanson) ein einen emotionalen Gestus – der übri-
gens mindestens so gut zu Argia passen würde – bezeichnendes Amplexuque (näher 
an der Überlieferung bliebe ein gleichfalls denkbares partizipiales Amplexusque); 
jedoch wäre die etwas paradoxe Wendung amplexu revocare (amplexu setzt Nähe 
voraus, revocare Ferne) wesentlich weniger einleuchtend als die von Vessey beleg-
ten Verbindungen amplexu morari (Theb. 5.126) bzw. amplexu tenere (silv. 3.3.151, 
wo amplexu semper revocante tenebas kaum ein amplexu revocare rechtfertigt). 

Andere griffen so tief ein, daß iterum verschwindet: Lachmann gestaltete 
Auditusque iterum zu einem formelhaft wirkenden Largitusque torum um, was wie-
derum Garrod8 zu einem noch auf Argia bezüglichen Suadeat usque torum variierte 
(woran revocet socer sich asyndetisch anschließen sollte). 

Wieder andere behielten iterum bei und suchten ein Objekt zu revocet zu gewin-
nen: Delz9 variierte Snijders Aut aditus zu Aut abitus, was Kißel10 als „schlagend“ 
bezeichnet. Letzterer Vorschlag stützt sich – ganz abgesehen von dem unberührten 
Problem in iterum – auf eine falsche Parallele (Stat. silv. 2.1.62-4):  
 

Quis matutinos abrumpet murmure somnos 

Impositus stratis abitusque morabitur artis 

Nexibus atque ipso revocabit ad oscula poste? 

 
(bei Kißel verkürzt zu abitusque morabitur .../ ... atque ... revocabit). Hier verbürgt 
der Zusatz ad oscula, daß man eben nicht mit Delz abitus bei revocabit mitverstehen 
kann, sondern ein persönliches Objekt ergänzen muß. Die Junktur abitus revocare 
bleibt also (wie auch aditus revocare in Snijders Fassung) ohne Parallele. Überdies 
wird Adrast auch gewiß nicht (wie es an der Silven-Stelle von einem kleinen Kna-
ben gesagt wird) den „Weggang“ des Polynices aufhalten wollen, sondern ihn viel-
mehr von einer gefährlichen Unternehmung gegen Theben abzuhalten suchen (was 
vielleicht besser mit Snijders aditus ausgedrückt würde). Sowohl an Snijders als 
auch an Delzens Versuch wird man außerdem bemängeln müssen, daß ein Objekt 

 
2  Damsté 1908, 370. 
3  Köstlin Phil. 37, 1878, 283. 
4  Bury 1893, 303. 
5  Deiter 1898, 344. 
6  Håkanson 1969, 164 f. 
7  Vessey 1971, 276. 
8  Garrod 1904, 300. 
9  Delz 1975, 166 f. 
10  Kißel 2004, 207. 



Zwei textkritische Bemerkungen 

 - 277 - 

dieser Form zu revocet nach Ibo müßig ist, daß also ein überflüssiges syntaktisches 
Element hergestellt wird. 

Håkanson11 (der Auditusque in Laudatusque ändert) sucht übrigens die Schwie-
rigkeit in iterum mit dem ovidischen ars 3.63 Nec, quae praeteriit, iterum 

revocabitur unda zu minimieren, eine Deutung, die vorauszusetzen scheint, daß es 
sich bei der Aufhaltung des Polynices um die Umkehrung einer Naturgesetzlichkeit 
handelt (an der anderen von Håkanson zitierten Stelle Theb. 7.559 Nempe iterum 

reddes? heißt iterum „im Gegenzug“); Eden12 sucht iterum auf ein Adrast an Argia 
anschließendes „und wiederum“ zu reduzieren, welches Statius genausogut hätte 
weglassen können. 

Derjenige, der das Problem in iterum als erster scharf bezeichnete, nämlich 
Housman, kam zu der Lösung, man dürfe iterum – umgekehrt zur communis opinio 
– ausschließlich mit Auditusque, nicht aber mit revocet verbinden, und bezog 
Auditusque iterum sachlich auf die Schlichtung des nächtlichen Streits zwischen 
Polynices und Tydeus durch Adrast im ersten Thebais-Buch. „On that occasion his 
[Adrastus´] words had weight; but if he now a second time tries the effect of his 
voice, it will fail“ (hiernach wohl Mozley: „though my loyal spouse call me back, 
and her f a t h e r ´ s  v o i c e  o n c e  m o r e  p l e a d  w i t h  m e “). Housmans Bezug 
von Auditus auf die Episode im ersten Thebais-Buch wird aufgegriffen von Shackle-
ton Bailey13, der jedoch iterum wieder zu revocabit zieht (er übersetzt in der 
Loeb-Ausgabe: „though my best of wives and her father, whom I heard before [sc. 
when he stopped the fight at the palace door], call me back a second time“) und sich 
damit wieder die sprachlichen Schwierigkeiten der herkömmlichen Deutung einhan-
delt (schwer verständliches Auditusque, welches in dieser Deutung die ganze An-
spielung tragen muß; sinnotwendige Separierung des iterum von Auditusque). 

Der von Housman vertretene Bezug des Partizips auf die Streitszene im ersten 
Buch hat aber doch gegenüber den anderen Erklärungen den immensen Vorzug, daß 
man versteht, warum sich die Worte Auditusque und iterum nur auf Adrast und nicht 
auf das erste Glied (Argia) beziehen. Die Worte spielen gemäß dieser Deutung tat-
sächlich, wie man erwarten möchte, auf ein dem Adrast gegenüber Argia vorbehal-
tenes und überdies mit der Erzählung des Statius stimmiges Ereignis an. 

Andererseits ist aber auch Housmans Erklärung der Worte Auditusque iterum 

sprachlich problematisch, da man diesen Ausdruck naheliegenderweise in dem Sin-
ne „erneut erhört“ verstehen wird, der mit Housmans Deutung „erneut vernommen 
(aber diesmal eben nicht erhört)“ schlechterdings unvereinbar wäre. Eher sollte man 
(im Sinne von Housmans Deutung) einen Ausdruck der Art erwarten, daß Adrast 
„(nur) beim ersten Mal erhört“ wurde (Klinnert erwägt in der Appendix zu Klotzens 
Teubneriana primum statt iterum – was zumindest in der Fügung Auditusque 

primum unmetrisch wäre). 
Demnach wird man in der Tat eine Korruptel in Auditusque annehmen, dahinter 

aber ein anderes Partizip vermuten, welches möglichst praegnant die Gemeinsamkeit 
von Adrasts Verfahren bei der Schlichtung des nächtlichen Streits in Theb. 1 und bei 
der ihm jetzt unterstellten Zurückhaltung des Polynices herausbringt. Ein dem Cha-

 
11  Håkanson 1969, cit. 
12  Eden 1998, 81. 
13  Shackleton Bailey 1983, 52 f. 



Thomas Gärtner  

 - 278 - 

rakterprofil des Adrast entsprechendes Partizip stellte bereits Baehrens mit 
Cunctatusque her (dem überlieferten Auditusque nicht gerade sehr ähnlich). Ein sol-
ches Zögern könnte man durchaus als Specificum des Adrast auch gegenüber Argia 
verstehen, wenngleich iterum neben Cunctatus nicht praegnant „ein zweites Mal“, 
sondern eher „wieder wie so oft“ (im Kontext wohl mit etwas despektierlichem Un-
terton) bedeuten würde und wiederum keine spezielle Beziehung auf die Streitszene 
in Theb. 1 vorläge. 

Eine praegnante Bezeichnung von Adrasts rhetorischem Vorgehen in beiden Fäl-
len (sowohl bei der Schlichtung des Nachtstreits als auch bei der unterstellten Zu-
rückhaltung des Polynices) ergibt sich mit geringem Abweichen von dem überliefer-
ten Auditusque, wenn man schreibt <Bl>anditusque iterum. Dann sagt Polynices, 
Adrast werde ihn, auch wenn er erneut seine schmeichelnd besänftigende Rhetorik 
einzusetzen versuche, diesmal nicht umstimmen können, und <Bl>anditusque 

iterum nimmt praegnant bezug auf Theb. 1.478-81: 
 

Tunc quoque m u l c e n t e m  d i c t i s  c o r d a  a s p e r a  regem 

Iam faciles, ventis ut decertata residunt 

Aequora, laxatisque diu tamen aura superstes 

Immoritur velis, passi subiere penates. 

 
Diese Lesart hat den weiteren Vorzug, daß der Frage, ob iterum zu <Bl>anditus 
oder zu revocet gehört, jede Schärfe genommen wird, da es sich bei dem „schmei-
chelnden Zureden“ in der nächtlichen Streitszene ja ebenfalls um ein „Zurückrufen“ 
des zornigen Polynices handelte. Polynices bekundet, daß er sich diesmal von der 
„Appeasement“-Politik Adrasts nicht besänftigen lassen werde. <Bl>anditusque 

iterum tritt als Charakteristicum des Adrast passend neben Argias Epitheton optima, 
vgl. auch Theb. 7.537 f. (Polynices will sich mit seiner Familie aussöhnen): ... cupit 

ire, et m i t i s  A d r a s t u s / Non vetat ... 

Die Art, wie hier Polynices „schmeichelnde“ Bitten des Adrastus als mögliches 
Hindernis seines kriegerischen Vorhabens ansieht, ist vergleichbar der Redeweise 
der Furie in Theb. 11.102-5: 

 
... ambo faciles nostrique; sed anceps 

Volgus et adfatus matris b l a n d a m q u e  p r e c a t u  

Antigonen timeo, paulum ne nostra retardent 

Consilia ... 

 
Mit der ganzen Vorstellung Blanditusque ... revocet ist zu vergleichen Verg. Aen. 
1.670 f. Nunc Phoenissa tenet Dido b l a n d i s q u e  m o r a t u r /  V o c i b u s . 

 
2. 
  
Argia beschließt die Bittrede an ihren Vater Adrast, die Situation ihres Ehemanns 
Polynices durch einen Krieg gegen Theben zu verbessern, mit folgenden patheti-
schen Worten (Stat. Theb. 3.706-10): 
 
 



Zwei textkritische Bemerkungen 

 - 279 - 

Et nunc maesta quidem (grave et illaetabile munus), 

Ut timeam doleamque, rogo; sed cum oscula rumpet 

Maesta dies, cum rauca dabunt abeuntibus armis 

Signa tubae saevoque genas fulgebitis auro, 

(Ei mihi!) care parens (P : pater w), iterum fortasse rogabo. 

 
Gegen das von A. Klotz in der Teubneriana angewandte Verfahren, das in der Vul-
gata überlieferte pater beizubehalten und die metrische Anomalie in der Penthemi-
meres hinzunehmen, wandte sich A.E. Housman14. Housmans Argumente gegen 
eine Akzeptanz der Kürze in der Hauptzäsur sind durchschlagend; fraglich erscheint 
aber, ob sein Plädoyer für parens gegen pater ebenso überzeugt. Housman muß 
Klotz, der darauf verwies, daß pater und nicht parens das eigentliche caritatis no-

men sei, zugeben, daß care pater gegenüber care parens die weitaus geläufigere 
Form der Anrede ist. Housman beruft sich jedoch auf die durch mehrere Parallelen 
in handschriftlicher Überlieferung belegte Tendenz, das Triviale (in diesem Fall pa-

ter) durch das Gesuchtere (in diesem Fall parens) zu ersetzen. 
Daß dieses Argument allein nicht ausreicht, liegt auf der Hand, da die Abschrei-

ber ja hier in der metrischen Anomalie von care pater ein vergleichsweise besseres 
Motiv hatten, umgekehrt pater durch parens zu ersetzen. 

Vor allem aber wird man auch die inhaltliche Schwierigkeit der Schlußbemer-
kung Argias in V. 710 in die Betrachtung miteinbeziehen müssen. 

Snijder insistiert in seinem Kommentar z.St, man müsse zu rogabo das gleiche 
Objekt wie zu rogo in V. 707 verstehen, nämlich Ut timeam doleamque: „Argia first 
says that she is fully aware that what she now asks only means grief and pain to her-
self, but then she shows her resolution to her father by stating that, when the hour of 
departure has arrived, she will perhaps make the same request. Even at that sad mo-
ment she will be strong enough to bear her grief.“ 

Mit einer solchen Bekundung der eigenen Entschlossenheit ist freilich fortasse 
schwer vereinbar, was sich Snijder im Sinne seiner eigenen Deutung mit einer son-
derbaren Argumentation schönredet: „The fortasse elegantly shows Argia´s wom-
anly tenderness in making this hard decision: when she says, as a good wife, that she 
will perhaps stick to her decision on Polynices´ departure, we are to understand that 
she feels sure she will not change her mind then“. 

Vor allem aber sprechen gegen Snijders Deutung die Partikeln quidem – sed in V. 
706 f. Wenn „even at that sad moment she will be strong enough“ gemeint wäre, 
müßte das im Lateinischen etwa etiam (oder vel) tunc, cum oscula rumpet maesta 

dies etc. heißen. Tatsächlich aber stellt Argia die spätere Situation des Bittens nicht 
als Steigerung dar, sondern setzt sie in einen scharfen Gegensatz zu der jetzigen. 

Offenkundig will Argia sagen, daß sie in dieser späteren Situation gerade nicht 
konsequent bleiben wird, sondern im Gegenteil dann (wie es für eine Frau in einer 
solchen Aufbruchsituation natürlich ist) gegen den Krieg plädieren wird: „J e t z t  
bitte ich z w a r  trotz meines Kummers um das, was mir Schmerz zufügen wird (sc. 
den Krieg); a b e r  wenn ihr dann tatsächlich zum Kampf ausrückt, werde ich erneut 
bitten (und zwar um Frieden).“ 

 
14  Housman 1972, 1202 f. 



Thomas Gärtner  

 - 280 - 

Einen solchen Gedanken haben verschiedene Textkritiker explizit zu machen ge-
sucht, indem sie iterum konjektural veränderten: Garrod (im Apparat der Ox-
ford-Ausgabe) erwog, die Vulgata pater mit seiner Konjektur pacem statt iterum zu 
kombinieren (er vermutete zunächst einen quasi-haplographischen Ausfall von 
pacem nach pater und dann ein als Glossem eingesetztes iterum); Damsté15 änderte 
iterum in retro (was er mit der P-Lesart parens verband) und verstand den fragwür-
digen Ausdruck retro rogabo in dem Sinne von revocabo. Zuletzt erwog Eden16 
reditum für iterum (was neben der Vulgata pater stehen soll), wogegen sich zurecht 
Kißel17 wendet: reditum („their i n s t a n t return“ Eden) rogabo ist sicher kein pas-
sender Ausdruck im Munde einer Frau, die ein im Aufbruch befindliches Heer auf-
halten will. 

Schon Klotz verwies seinerzeit im Apparat darauf, daß durch eine Abänderung 
des überlieferten iterum, welches die künftige Hikesie der Argia praegnant als „er-
neute Bitte“ bezeichnet, der Schlußpointe der Argia-Rede das Rückgrat gebrochen 
wird („si iterum tollitur, omne loci acumen perit“). 

Damit ist nun freilich eine scheinbare Aporie erreicht: Die metrische Anomalie in 
der Hauptzaesur scheint unerträglich, andererseits spricht gegen pater sprachlich 
rein gar nichts (zu der sich dann ergebenden Wiederholung von pater in V. 710 f. – 
woran sich Housman zu stören scheint – vgl. in derselben Rede V. 696 f.), auch 
iterum scheint man halten zu müssen, und man möchte dem iterum rogabo den 
schwierigen Sinn abringen „ich werde erneut bitten – und zwar um das Gegenteil“. 

Diese Aporie schlägt sich neuerdings in Hills Apparatnotiz nieder, der am 
liebsten iterum eine adversative Nuance entnehmen möchte („sed nescio an vis 
adversativa lateat in iterum“), die an den von Hill angeführten Parallelstellen jedoch 
ausschließlich durch den jeweiligen Kontext zustandekommt. 

Die Worte iterum fortasse rogabo können also per se nicht die Bedeutung haben 
„ich werde vielleicht d a s  G e g e n t e i l  erbitten“ („mayhap I shall crave a  d i f -
f e r e n t  b o o n “ Mozley). Der in der Überlieferung gegebene Sinn „ich werde viel-
leicht e i n  z w e i t e s  M a l  bitten“ ist aber natürlicherweise der Gefahr eines Miß-
verständnisses ausgesetzt, wie es in der Deutung von Snijder vorliegt, insofern es in 
der Tat sprachlich sehr nahe läge, als Objekt wieder Ut timeam doleamque 

mitzuverstehen. 
Was sich in jener neuen Situation wiederholen wird, ist jedoch in Wirklichkeit 

n i c h t  d e r  I n h a l t  d e r  B i t t e,  s o n d e r n  d i e  K o n s t e l l a t i o n  d e r  
B i t t r e d e: Argia wird – wenn auch mit einer Bitte anderen Inhalts – wieder flehend 
vor ihren Vater treten. Wenn rogabo ein persönliches Objekt erhält, kommt man gar 
nicht in Versuchung, das sachliche Objekt Ut timeam doleamque wieder 
mitzuverstehen. Und wenn es sich bei diesem Objekt um Argias Vater handelt, der 
als Subjekt im vorausgehenden saevoque genas fulgebitis auro mitenthalten ist, so 
wird zugleich kontextuell deutlich, in welche Richtung die erneute Bitte Argias an 
ihn gehen wird, nämlich dahin, im Sinne typisch-weiblicher Furcht um einen Ver-
zicht auf den Feldzug oder zumindest um vorsichtige Zurückhaltung im Kampf zu 
bitten. 

 
15  Damsté 1908, 371 f. 
16  Eden 1994, 231. 
17  Kißel 2004, 208. 



Zwei textkritische Bemerkungen 

 - 281 - 

Man kann demnach durchaus sowohl die Vulgatüberlieferung pater als auch das 
mehrfach inkriminierte iterum beibehalten. Insofern Statius auch härtere Verschlei-
fungen mit dem Personalpronomen te nicht scheut, wird man unter Annahme eines 
trivialen haplographischen Ausfalls folgendermaßen herstellen: 

 
.../ (Ei mihi!) care pater, <te> iterum fortasse rogabo. 

 
So greift Argia mit der Schlußpointe < t e >  iterum fortasse r o g a b o  auf die Ein-
leitung ihrer Rede zurück (687-9): 
 

Cur t u a  cum lacrimis maesto sine coniuge s u p p l e x  

L i m i n a  nocte p e t a m , cessem licet ipsa profari, 

Scis, genitor ... 

 
„Am Tage Eures Abmarsches werde ich vielleicht wieder (wie jetzt in Deinem 
Schlafzimmer) bittend vor Dich hintreten (freilich mit einer Bitte entgegengesetzten 
Inhalts)“. Die rhetorische Kraft von Argias Schlußpointe liegt in folgendem: Ihre 
Liebe zu Polynices wird als so gewaltig dargestellt, daß Argia zu seinen Gunsten 
eine Bitte stellt, von der sie weiß, daß sie ihren ureigensten Interessen als Ehefrau 
zuwiderläuft und daß sie von ihr eines Tages möglicherweise sogar widerrufen wer-
den wird. 
 

Köln Thomas Gärtner 
 
 

LITERATURVERZEICHNIS 
 
Bury 1893 
J.B. Bury, Some Passages in the Thebaid of Statius, CR 7, 1893, 302 f. 
 
Damsté 1908 
P.H. Damsté, Annotationes ad Statii Thebaidem, Mnemosyne 36, 1908, 353-96. 
 
Deiter 1898 
H. Deiter, Zu Statius, Philologus 57, 1898, 343 f. 
 
Delz 1975 
J. Delz, Nec tu divinam Aeneida tempta. Textkritisches zu Valerius Flaccus, Statius, Silius 

Italicus, MH 32, 1975, 155-72. 
 
Eden 1994 
P.T. Eden, Problems in Statius’ ʻThebaid’ II-V, Mnemosyne 47, 1994, 231-3. 
 
Eden 1998 
P.T. Eden, Annotations on Statius’ ʻThebaid’, Mnemosyne 51, 1998, 78-84. 
 
Garrod 1904 
H.W. Garrod, Some Emendations in Statius’ ʻThebaid’, CR 18, 1904, 300 f. 
 
Håkanson 1969 
L. Håkanson, Statius’ ʻSilvae’, Lund 1969. 
 



Thomas Gärtner  

 - 282 - 

Housman 1972 
The Classical Papers of A.E. Housman, Volume III, 1915-1936, collected and edited by J. 
Diggle – F.R.D. Goodyear, Cambridge 1972. 
 
Kißel 2004 
W. Kißel, Statius als Epiker (1934-2003), Lustrum 46, 2004, 7-272. 
 
Köstlin 1878 
H. Köstlin, Besserungen und Erläuterungen zu P. Papinius Statius, Philologus 37, 1878, 
276-92. 
 
Shackleton Bailey 1983 
D.R. Shackleton Bailey, Notes on Statius’ Thebaid, MH 40, 1983, 51-60. 
 
Vessey 1971 
D.W.T.C. Vessey, rez. Håkanson 1969, CPh 66, 1971, 273-6. 
 
 
Abstract: In the present paper new solutions concerning two much debated textual problems in the 
third book of the Thebaid by Statius are proposed: 3.380 <Bl>anditusque iterum revocet socer and 
3.710 care pater <te> iterum fortasse rogabo. 
 
Keywords: Statius, Thebaid, Latin epic, textual criticism, Seven against Thebes. 



Lexis 29.2011 

La historia convertida en anécdota: ps.-Plu. Par. Min. 1
* 

 
 

1.  
 
La época en la que al parecer fue compilado el tratado pseudoplutarqueo Parallela 

minora – ca. II d.C.1 – es comúnmente conocida como ‘Segunda Sofística’, un 
período cultural en el que, entre otros factores, la recuperación de los valores griegos 
clásicos fue la tendencia general de los eruditos escritores en lengua griega pero 
afincados en pleno Imperio romano2. Tal recuperación del glorioso pasado griego 
viene indudablemente plasmada en el interés por la Historia de Grecia3, pero no de 
toda, sino que se ha demostrado cómo los hechos históricos posteriores a la segunda 
mitad del siglo IV carecen de interés, frente a la constante presencia de la historia de 
Atenas4, Alejandro Magno y, por supuesto, lo homérico, ya sea en el tradicional 
sentido de autoridad que le confirieron los griegos5, ya en la tendencia 
‘antihomérica’ de un Filóstrato6 o de las novelescas prosificaciones de la guerra de 
Troya7. La historia griega y en general la cultura helena de los siglos V-IV 
reapareció en la literatura de la Segunda Sofística en los más variados soportes: las 
cartas de Alcifrón y las ambientaciones de la novela serían, junto con la anticuaria 
Periégesis de Pausanias y la miscelánea obra de Claudio Eliano8, los ejemplos más 
destacados9. Pero para el tema que nos ocupa hay que tener en cuenta que también la 
Historia de Roma cobró importancia como tema a fin de recuperar el glorioso 
pasado histórico de Roma en una época de crisis10. Por tanto, la precisa 
contextualización del compendio del pseudo-Plutarco en este período abre las miras 
de estudio de esta obra en tanto que historia griega e historia romana confluyen en 
los Paralella minora con todas las peculiaridades y errores que se quiera; más bien 
habría que analizar hasta qué punto el anacronismo y la inuentio no es otra cosa que 
un deliberado juego del autor con los eruditos lectores de su época. 

 

 
*  Quisiera dejar constancia de mi agradecimiento a los profesores Gennaro D’Ippolito, Barbara 

Scardigli y Rosa Maria Piccione por el apoyo bibliográfico. 
1  Vid. Jacoby 1940; De Lazzer 2000; Boulogne 2002. 
2  Son básicos al respecto Bowersock 1969; Anderson 1993; Whitmarsh 2001, así como la síntesis 

(106 págs.) de Whitmarsh 2005. 
3  Ya lo vio van Groningen 1965; véase también el clásico estudio de Bowie 1981. 
4  Atenas tuvo, ya desde época helenística, un interés especial en tanto que modelo cultural heleno 

en elementos tan variados como la lengua, el arte e incluso aspectos de la vida cotidiana, vid. Bo-
wie 1981, 215-24; Hollis 1992; Gascó 1991; Clúa Serena 2005, 135-43. 

5  Vid. D’Ippolito 2007. 
6  Vid. Anderson 1986, 241-57 (sobre el Heroico). 
7  Vid. Merkle 1994; Id. 1996. 
8  Bowie 1981, 208 s. y la introducción de Rizzo 1991, 5-44; Kindstrand 1998; sobre las cartas de 

Eliano Rosenmeyer 2001, 308-21. 
9  Vid. sobre Alcifrón Rosenmeyer 2001, 255-307; la inclusión de aspectos históricos en la ficción 

de la novela ha sido de sobra estudiado por Ruiz Montero 1989; Dostálová 1996; Fusillo 1994, 
243-8; Bowie 2006, etc.  

10  Vid. Gascó 1986-87; Cascón Dorado 2007. 



Álvaro Ibáñez Chacón 

 - 284 - 

 
2.  
 
En efecto, la autenticidad de los Parallela minora – o como figura en la tradición 
manuscrita: Συναγωγὴ ἱστοριῶν παραλλήλων ʼΕλληνικῶν καὶ ʽΡωμαϊκῶν – ha 
sido siempre objeto de debate de la crítica plutarquea, que los considera ge-
neralmente espurios sobre la base del antiguo criterio ‘axiológico-artístico’11 de 
dudosa validez hoy día12, especialmente si se tiene en cuenta que el texto conservado 
del tratado puede no ser otra cosa que un epítome13; a criterios ‘temático-concep-
tuales’14 respondería el reciente estudio y las conclusiones de B. Scardigli15. Así 
pues, han sido principalmente razones estilísticas y de contenido las que se han 
aportado como pruebas de la errónea atribución a Plutarco de los Parallela minora, 
así como su estrecha relación con otro tratado pseudoplutarqueo: el comúnmente 
conocido como De fluuiis – o Περὶ ποταμῶν καὶ ὀρῶν ἐπωνιμία καὶ τῶν ἐν αὐτοῖς 
εὑρισκομένων16. No obstante, compartimos las dudas del Prof. D’Ippolito a la hora 
de descartar tajantemente la autoría plutarquea de los Parallela

17, aunque 
obviamente no vamos a desarrollar nuestros supuestos aquí; sólo apuntaremos que el 
contexto sociocultural en el que se compilaron las ‘narraciones paralelas’ puede 
ampliar el campo de estudio del tratado pseudoplutarqueo, eliminando totalmente la 
extrañeza con la que los estudiosos han leído esta obra18. 

En este sentido, es sumamente relevante que el pseudo-Plutarco comience su 
tratado con dos de los acontecimientos bélicos que marcaron el devenir histórico de 
Grecia y de Roma: por un lado, la batalla de Maratón, decisiva en el cuadro general 
de las Guerras Médicas19 y tema predilecto de la Segunda Sofística dada su 
importacia para la formación de Atenas no sólo como potencia cultural, sino 
especialmente militar y política, reafirmando, de un lado, los arcaicos valores 
aristocráticos en el nuevo concepto de justicia a la vez divina y de resposabilidad 
humana y, del otro, aportando a los atenienses en particular y a los griegos en ge-
neral la confianza necesaria en sus efectivos y, en concreto, en la valía de su 
infantería hoplítica20; por su parte, la ‘narración paralela’ se ambienta en las Guerras 

 
11  Definido por D’Ippolito 2000b, 297 como «in base al quale, se tra varie opere attribuite ad uno 

stesso autore, una appare inferiore alle altre per valore d’arte o di pensiero, va ritenuta spuria». 
12  Vid. D’Ippolito 2000b, passim y aplicado a Plutarco D’Ippolito 1998; De Lazzer 2000, 7-21 

utiliza los criterios establecidos por D’Ippolito para indagar la autenticidad de los Parallela; 
también los juzga espurios Cannatà Fera 2000, 388; las consideraciones de Cannatà son enrique-
cidas con el debate posterior a su ponencia (399-415) en el que intervienen, entre otros, M. Mazza 
y G. D’Ippolito. 

13  Como ya advirtió Jacoby 1940, 88 s. 
14  Los cuales «coinvolgono la coerenza di dati e idee non solo nell’ambito di un corpus ma tra il 

corpus e il contesto culturale: nel primo caso i difetti sono le incoerenze, nel secondo gli anacro-
nismi», según D’Ippolito 2000b, 305.  

15  Scardigli 2004. 
16  Wyttenbach 1821, 77-9; Hercher 1851, 5-24; Ziegler 1965, 277; Weissenberger 1994, 96-8 (Para. 

min.); 129 s. (De fluu.); De Lazzer 2000, 31-8; Id. 2003. 
17  D’Ippolito 2000a, 335-40. 
18  Hemos intentado una breve aproximación al tema en Ibáñez Chacón 2007b.  
19  Balil 1961; Kontorlis 1973. 
20  Vid. Rodríguez Adrados 1966, 121-33; Vidal-Naquet 1968. 



La historia convertida en anécdota 

 - 285 - 

Púnicas, tras las cuales el Mediterráneo quedó libre de la hegemonía cartaginesa y 
abierto al comercio libre y al expansionismo romano, afianzando a Roma como la 
potencia principal21 y facilitando así, inter alia, la romanización de Hispania22. 

Así pues, resulta también interesante que ya desde la primera narratio asistamos 
a un elemento que será la tónica general de la moderna edición de Alessandro De 
Lazzer23: el doble testimonio de la διήγησις griega o romana por medio de un 
extracto de la tradición manuscrita que es completado por otro, bien de otra familia 
de manuscritos (de calidad inferior y epitomación extrema), bien por la versión de 
algún autor posterior (en concreto Estobeo, Clemente de Alejandría y Juan Lido)24. 
Por lo tanto, es posible encontrar una doble o triple transmisión de la ‘narración de 
partida’ y de los ‘paralelos griegos/romanos’, expresiones que utilizaremos a la hora 
de identificar qué texto ha dado origen a la διήγησις παραλλήλα y cuál es la 
elaboración (ficticia o simplemente adaptada), dado que ambos elementos se 
mezclan indistintamente a lo largo del compendio, es decir, no sólo son ‘paralelos’ 
los relatos romanos, sino que en numerosas ocasiones el relato griego es el paralelo 
a una narración de partida romana25.  

 

3. 
 
3.a. 
 
La primera narración de partida de los Parallela es, por tanto, una gloriosa hazaña 
griega y el paralelo romano un puro invento. Veamos el texto26: 
 

1. Aa. Δᾶτις ὁ Περσῶν σατράπης μετὰ τριάκοντα μυριάδων εἰς Μαραθῶνα 
παραγενόμενος, πεδίον τῆς Ἀττικῆς, καὶ στρατοπεδευσάμενος πόλεμον τοῖς 
ἐγχωρίοις κατήγγειλεν Ἀθηναῖοι δὲ τοῦ βαρβαρικοῦ πλήθους καταφρονήσαντες 
ἐνακισχιλίους ἔπεμψαν, στρατηγοὺς ποιήσαντες Κυναίγειρον Πολύζηλον 
Καλλίμαχον Μιλτιάδην. συμβληθείσης δὲ τῆς παρατάξεως Πολύζηλος μὲν 
ὑπεράνθρωπον φαντασίαν θεασάμενος τὴν ὅρασιν ἀπέβαλε καὶ τυφλὸς ἐγένετο· 
Καλλίμαχος δὲ πολλοῖς περιπεπαρμένος δόρασι καὶ νεκρὸς ἐστάθη· Κυναίγειρος 
δὲ Περσικὴν ἀναγομένην ναῦν κατασχὼν ἐχειροκοπήθη· <...>. 

 
1Ab. Stob. III 328: Ἐκ τῶν Πλουτάρχου διηγήσεων. Δαρεῖος ὁ Περσῶν βασιλεὺς 
μετὰ τριάκοντα μυριάδων ἐν Μαραθῶνι ἐστρατοπεδεύσατο. Ἀθηναῖοι δὲ χιλίους 
ἔπεμψαν στρατηγοὺς αὐτοῖς δόντες Πολύζηλον Καλλίμαχον Κυναίγειρον 
Μιλτιάδην· συμβληθείσης δὲ τῆς παρατάξεως, Πολύζηλος μὲν ὑπεράνθρωπον 
φαντασίαν θεασάμενος τὴν ὅρασιν ἀπέβαλεν καὶ τυφλὸς ὢν ἀνεῖλε τεσσαράκοντα 
καὶ ὀκτώ·Καλλίμαχος δὲ πολλοῖς περιπεπαρμένος δόρασιν καὶ νεκρὸς ἐστάθη· 

 
21  Sobre lo cual vid. Kovaliov 1973, 193-217; Grimal 1978, 282-90; Roldán 1981, 163-94; Nicolet 

1984. 
22  Vid. Blázquez 1975; Historia 1978; Tovar – Blázquez 1982. 
23  Frente a la simple edición del texto más autorizado que realizan, por ejemplo, Babbitt 1936, 256-

317 y el citado Boulogne 2002. 
24  Sobre los avatares de transmisión de los Parallela remitimos a De Lazzer 2000, 82-139. 
25  Así ocurre, por ejemplo, en Para. min. 2, vid. Ibáñez Chacón 2004-05, 30 s. 
26  Seguimos en todo momento para el texto griego de los Parallela la citada edición de De Lazzer 

2000, en concreto para este pasaje pp. 195-9. 



Álvaro Ibáñez Chacón 

 - 286 - 

Κυνέγειρος δὲ Περσικὴν ἀναγομένην ναῦν κατέχων ἐχειροκοπήθη. ὅθεν καὶ εἰς 
αὐτοὺς ὑπὸ Παντελέου τοιάδε γεγράφθαι λέγεται· 

 
ὦ κενεοῦ καμάτοιο καὶ ἀπρήκτου πολέμοιο,  
ἡμετέρῳ βασιλῆι τί λέξομεν ἀντιάσαντες; 
ὦ βασιλεῦ, τί μ’ ἔπεμπες ἐπ’ ἀθανάτους πολεμιστάς; 
βάλλομεν, οὐ πίπτουσιν· τιτρώσκομεν, οὐ φοβέονται. 

5  μοῦνος ἀνὴρ σύλησεν ὅλον στρατόν· ἐν δ’ ἄρα μέσσῳ 
αἱματόεις ἕστηκεν ἀτειρέος Ἄρεος εἰκών. 
δένδρον δ’ ὡς ἕστηκε σιδηρείαις ὑπὸ ῥίζαις, 
κοὐκ ἐθέλει πεσέειν, τάχα δ’ ἔρχεται ἔνδοθι νηῶν· 
λῦε, κυβερνῆτα, νέκυος προφύγωμεν ἀπειλάς. 

 
En este caso es el antólogo Estobeo quien ofrece otra versión de la narración de 
partida27, prácticamente idéntica a la transmitida por los mss. y con la explícita 
indicación ἐκ τῶν Πλουτάρχου διηγήσεων, aunque no se pueda asegurar a qué obra 
plutarquea se refería el antólogo28. Las leves diferencias entre ambos textos pueden 
haber sido realizadas por el epitomador «per normalizzazione florilegistica, cioè per 
la consueta necessità di rendere l’estratto autonomo e comprensibile fuori dal suo 
contesto originario»29, aunque en concreto para los Parallela minora R.M. Piccione 
señala que «raramente vi è identità testuale, e di norma le sentenze si presentano 
libremente rielaborate, con uno stile piú accurato ed una notevole dovizia di 
dettagli», ejemplificando precisamnete con esta primera narratio

30.  
No obstante, a nuestro juicio, la única gran diferencia entre ambos textos es el 

nombre y el cargo del mandatario persa implicado en la contienda: Δᾶτις ὁ Περσῶν 
σατράπης mss. || Δαρεῖος ὁ Περσῶν βασιλεὺς Stob., pero está claro que en este 
caso el pseudo-Plutarco tiene razón dado que Datis es el personaje implicado según 
las principales fuentes31 y la mención a Darío de Estobeo podría haberse tomado del 
poema de Panteleo, en donde con seguridad figuraba a imitación de la declamación 
de Polemón. 

El resto de lo transmitido por Estobeo se encuentra ciertamente en otra 
disposición, si bien hay sintagmas enteros comunes a uno y otro que podrían deberse 
a una fuente común32; y en cuanto al orden diferente de los combatientes atenienses, 
está claro que en el antólogo se han reubicado en función de la narración, 
ordenándolos según va a ir relatando sus hazañas. Además, sobre la base de la citada 
«normalizzazione florilegistica», pensamos que se justifica también la inclusión de 
los nueve hexámetros del desconocido poeta Panteleo (Παντέλεος), cuya obra 
parece que fue una versificación épica de la declamación A Calímaco y Cinegiro del 
rétor Polemón y que en comparación con poetas posteriores se ha fechado entre los 

 
27  Hay un total de 17 referencias de los Parallela en el Florilegium (y 10 del De fluuiis), vid. Pic-

cione 1998, en concreto la tabla de p. 165. 
28  Vid. De Lazzer 2000, 73 s.. 
29  Piccione 1998, 167. 
30  Piccione 1998, 174 s. 
31  Cf. Jacoby 1940, 121; De Lazzer 2000, 313 n. 4. Datis era exactamente un jefe militar persa, cf. 

Hdt. 6.94 con Schrader 2000, 338 n. 462; Boulogne 2002, 428 n. 1; Bengtson 2005, 112. 
32  Ziegler 1965, 276; Piccione 1998, 176. 



La historia convertida en anécdota 

 - 287 - 

siglos II y III d.C.33, contemporáneo también de los Parallela. Los versos 
conservados, aunque hacen referencia general a los ‘guerreros inmortales’ 
(ἀθανάτους πολεμιστάς),  narran exclusivamente la portentosa hazaña de Calímaco 
– calificado como ‘del invencible Ares imagen’ (ἀτειρέος Ἄρεος εἰκών) – y el 
último verso sin duda se refiere al coraje de Cinegiro. 

En cuanto al contenido, la obra del pseudo-Plutarco comienza precisamente, 
como decíamos, con uno de los acontecimientos históricos más célebres de la 
historia bélica de la Grecia antigua: la batalla de Maratón acaecida en el contexto de 
las Guerras Médicas y que tuvo lugar el 12 de agosto o septiembre del 480 a.C.34 La 
victoriosa empresa, sin embargo, a pesar de ser un acontecimiento enormemente 
relevante para el devenir histórico de los griegos, acabó por vulgarizarse y quedó 
casi de forma anecdótica reducida a los episodios fabulosos e inventados que 
concretamente compila el pseudo-Plutarco en esta narratio y que aparecen 
frecuentemente citados en Plutarco35, Luciano36 o Eliano37, pero sobre todo en las 
declamationes de los sofistas por su incuestionable valor moralizante y ejemplar38. 
Aquí, como decimos, prima el contenido inventado y fabuloso de la historia cuyo 
origen se encuentra ya en Heródoto para lo sucedido a Cinegiro y a Polizelo. 

Cinegiro (Κυνέγειρος o Κυναίγειρος), hermano del trágico Esquilo, fue 
mutilado al aferrarse a las naves persas cuando emprendían la huida, como ya 
relataba Heródoto: Κυνέγειρος ὁ Εὐφορίωνος ἐνθαῦτα ἐπιλαμβανόμενος τῶν 
ἀφλάστων νεός, τὴν χεῖρα ἀποκοπεὶς πελέκεϊ πίπτει39, poéticamente versionado 
por Panteleo: ‘Como un árbol fijado sobre férreas raíces | y no quiere caer, pero pronto 

está dentro de la nave.| ¡Suelta amarras, marinero, evitemos la amenaza de un muerto!’ 
(vv. 7-9). La imagen del árbol que cae o que se mantiene erguido aplicada al guerrero 
es, como bien señala D’Ippolito (p. 231), de corte homérico, y aunque no hay duda 
del valor que para la mentalidad antigua tienen las heridas del guerrero40, el paso de 
narración histórica a narración paradoxográfica se ha realizado por influencia de 
motivos míticos tales como el de la invulnerabilidad de Ceneo y el tema del ‘uno 
contra todos’41.  

Pero el tema de la invulnerabilidad podemos constatarlo también dentro de los 
propios Parallela minora: en narr. 3Aa, algo más resumida que la versión ofrecida 
por Estobeo en narr. 3Ab42, se relata la peripecia bélica de Otríades durante la 
guerra que enfrentó a Argos y Esparta por la región fronteriza de Tirea en el s. VI43, 
y en concreto destaca la invulnerabilidad de éste, especialmente en la versión del 

 
33  Véase el erudito estudio de D’Ippolito 2002, a quien seguimos en las correcciones y notas al 

texto. 
34  La principal fuentes es obviamente Hdt. 6.111-7; véase Struve 1974, 244-8; Bengtson 2005, 110-

3 y sobre aspectos relativos a la debatida fecha del enfrentamiento Hammond 1968. 
35  Plu. Cat. Mai. 352d; glor. Ath. 347d; ps.-Plut. nobil. 10. 
36  Luc. ITr. 32. 
37  Ael. Na 7.38, quien lo llama Epizelo como Hdt. 6.117. 
38  Así en Favorin. de exil 22.4; Hermog. Prog. 7; Max. Tyr. 34.9; D. L. 1.56; Polem. 1 s. 
39  Hdt. 6.114. 
40  Vid. Loraux 1984. 
41  D’Ippolito 2002, 237, que cita a A.R. 1.59-64 y Ov. met. 12.496-9. 
42  Véase la edición de De Lazzer 2000, 202-4. 
43  Vid. Brelich 1961, 22-34. 



Álvaro Ibáñez Chacón 

 - 288 - 

antólogo: Ὀθρυάδης Λακεδαιμόνιος στρατιώτης πολλοὺς ἀποκτείνας καὶ πολλὰ 
τετρωμένος ἔκειτο μεταξὺ τῶν ἀνῃρημένων Λακεδαιμονίων μόνος περιλειφθείς.  

Igualmente narra el pseudo-Plutarco sobre el aguerrido Leónidas en Par. min. 4Aa: 
ὁρμήσας κατὰ τῶν βαρβάρων καὶ πολλοῖς περιπαρεὶς δόρασιν ἀνέβη ἐπὶ τὸν 
Ξέρξην καὶ τὸ διάδημα ἀφείλετο. La narración está ambientada en el celebérrimo 
enfrentamiento entre Jerjes y los Trescientos de Leónidas allá por el 480 a. C. en la 
batalla de las Termópilas, un acontecimiento histórico detalladamente narrado por 
Heródoto, pero reducido aquí a lo meramente anecdótico y con ribetes 
paradoxográficos44; y no sólo en relación con la invulnerabilidad del aguerrido 
Leónidas, sino con una secuencia narrativa que cierra el relato: el cadáver de 
Leónidas sufre un ultraje descrito más correctamente por Estobeo y Lido que por la 
versión manuscrita: οὗ ἀποθανόντος ὁ βάρβαρος τέμνει τὴν καρδίαν καὶ εὗρε 
δασεῖαν Ps. Plu. || ἀνατεμὼν δὲ ὁ βασιλεὺς τοῦ προειρημένου τὸ στῆθος εὗρεν 
αὐτοῦ τὴν καρδίαν τριχῶν γέμουσαν Stob. || ἀνατεμὼν δὲ αὐτὸν ὁ Πέρσης εὗρε 
τὴν καρδίαν αὐτοῦ ἐκ τῆς ἐμφύτου θέρμης τετριχωμένην Lyd. 

Si tenemos en cuenta que la guerra es en la Antigüedad un complejo entramado 
de reglas no escritas que se imponen tanto durante el conflicto como en la paz45, y 
por tanto en el tratamiento de los vencidos, rigurosamente establecido y, aunque no 
siempre respetado, la repulsa general mostrada ante los ultrajes demuestra la validez 
de esos ἄγραφοι νόμοι en el tratamiento de los vencidos y en los derechos de los 
vencedores sobre ellos46. Sin embargo, mientras que en el discurso historiográfico la 
profanación del cadáver del vencido es pues un tópos de barbarie, la recurrencia aquí 
del motivo está más orientada a resaltar el carácter portentoso del hecho a causa del 
corazón velludo de Leónidas. 

Tal y como Lido expone, racionalizando el suceso en clave científica, el corazón 
con vello del rey espartano se explicaría por un exceso de calor producido por el 
ardor guerrero de Leónidas47, si bien otros testimonios tienden más a la 
paradoxografía: así el mitógrafo Ptolomeo Queno48, según el cual el perro del rey 
Ptolomeo, de nombre Briáreo y de raza molosa, al morir se le abrió el corazón y lo 
tenía velludo49; luego sin más explicación por su parte se puede interpretar el ardor 
del perro por la raza, una de las más feroces según los antiguos. En otro pasaje de la 
Καινὴ ἱστορία habla de un ἐρώμενος de Heracles asesinado por éste cuando 
enloqueció y mató a sus hijos, y se encontró que el corazón de Estiquio estaba 

 
44  Hdt. 7.201-38, duramente criticado por Plu. Herod. mal. 31-3. Sobre el conflicto vid. Daskalakis 

1962; Kontorlis 1972. 
45  Vid. Vernant 1982, 22-45 y Alganza Roldán 1998. 
46  Vid. Garlan 2003, 41 y con mucho más detalles Ducrey 1968, 231-43. 
47  Vid. De Lazzer 2000, 320 n. 43. 
48  Sólo conservamos un amplio resumen en el cod. 190 de la Biblioteca de Focio de la Novedosa 

historia de Ptolomeo Queno, ca. II d.C., que también escribió un Antihomero, vid. Chatzis 1914; 
Tomberg 1968; más recientemente Cameron 2004, 134-59; sobre su puesto en el corpus 
mythographicum véase Pellizer 1994, 283-303 y Alganza Roldán 2006, 9-37; sobre su relación 
con otros autores resumidos por Focio en una suerte de ‘péntada exótica’ cf. Ibáñez Chacón 
2007a, 57 ss. 

49  Ptol. Quenn. apud Phot. Bibl. III 148a, 23-6: Περὶ τοῦ Πτολεμαίου κυνός, καὶ ὡς συνεμάχει τῷ 
δεσπότῃ, καὶ ὡς μετὰ τελευτὴν ἀνασχισθεὶς τὴν καρδίαν εὑρέθη ἔχων τετριχωμένην· ἦν δὲ 
γένος Μολοττός, ὄνομα Βριάρεως. 



La historia convertida en anécdota 

 - 289 - 

también peludo50; luego en este caso el exceso de calor podría deberse a la pasión 
amorosa y no al ardor guerrero. Aunque está claro que hay posibles explicaciones 
científicas al fenómeno, no debemos olvidar que la paradoxografía hunde sus raíces 
en la ciencia sobre todo peripatética51 y en cierta medida se convierte en una especie 
de pseudo-ciencia centrada en los fenómenos más portentosos de la naturalezza, 
pero cargando las tintas en lo prodigioso e increíble. Así pues, más que una muestra 
de valor guerrero, por el propio sentido de los Parallela, el corazón velludo de 
Leónidas es un motivo de paradoxografía humana comparable a los recogidos por 
otros paradoxógrafos como Flegón de Trales y su catálogo de anormalidades físicas 
y nacimientos teratológicos en el más moderno sentido del término52, así como en 
toda la tradición romana – envuelta en religiosidad – sobre monstra y prodigia 
humanos53. 

La muerte de Cinegiro, a pesar de presentar los rasgos típicos del discurso 
historiográfico del valor guerrero hasta la muerte y de la invulnerabilidad del 
combatiente, se vulgariza aquí por medio de lo que de paradoxográfico puede tener 
la imagen de un herido de muerte que aún así planta cara al enemigo e incluso lo 
vence. 

En cuanto a Polizelo/Epizelo, Heródoto racionaliza la hazaña al decir 
simplemente que ἐν τῇ συστάσι μαχόμενόν τε καὶ ἄνδρα γινόμενον ἀγαθὸν τῶν 
ὀμμάτων στερηθῆναι, si bien inmediatamente después recoge el relato (λόγος) que 
el propio Epizelo contaba sobre su peripecia según lo había escuchado el historiador: 
 

Λέγειν δὲ αὐτὸν περὶ τοῦ πάθεος ἤκουσα τοιόνδε τινὰ λόγον· ἄνδρα οἱ δοκέειν 
ὁπλίτην ἀντιστῆναι μέγαν, τοῦ τὸ γένειον τὴν ἀσπίδα πᾶσαν σκιάζειν, τὸ δὲ φάσμα 
τοῦτο ἑωυτὸν μὲν παρεξελθεῖν, τὸν δὲ ἑωυτοῦ παραστάτην ἀποκτεῖναι.54 

 
Lo sucedido a Epizelo/Polizelo está relacionado con el tópico de la contemplación 
de un espectro o una aparición55 que favorece a alguno de los ejércitos, pero cuya 
acción puede ser nefasta para cualquiera, y así Polizelo queda ciego. Este tipo de 
epifanías ha sido recientemente entendido como «products of pathological mental 
states induced by the unusual physical and psychological conditions which precede 
and accompany combat»56, si bien tal consideración escapa, a nuestro juicio, al 
sentido en sí de la guerra en la Grecia antigua: por una parte, ésta resulta una 
actividad normal y cotidiana, tanto como lo es para la mujer el matrimonio, de modo 

 
50  Ptol. Quenn. apud Phot. Bibl. III 152b, 36-40: Ὡς Στίχιος ὁ Αἰτωλός, ἐρώμενος ὢν Ἡρακλέους, 

εὑρέθη ἀνασχισθεὶς τετριχωμένην ἔχων τὴν καρδίαν· ἀνῃρέθη δ’ ὑπ’ αὐτοῦ Ἡρακλέους, ὅτε 
μανεὶς καὶ τοὺς ἰδίους ἀνεῖλε παῖδας. 

51  Cf. Sassi 1994; Schepens 1996; Fraser 2001, 770-4. 
52  Vid. Hansen 1996, 148-70. 
53  Véase recientemente Allély 2003 y 2004; sobre la evolución y sentido de lo paradoxográfico en 

Roma vid. Delcroix 1996. 
54  Hdt. 6.117.3, seguimos en todo momento la edición de Hude 1927. 
55  Tanto el pseudo-Plutarco como Estobeo utilizan el término φαντασία, mientras que Heródoto 

emplea φάσμα; ambos sustantivos son típicos de la terminología de los espectros y fantasmas más 
variados (cf. Stramaglia 1999, 29) y remiten a la categoría psicológica del doble según Vernant 
2001b, 302-16. 

56  Wheeler 2004, 6. 



Álvaro Ibáñez Chacón 

 - 290 - 

que la profesionalidad de la guerra en Grecia no plantea esa posibilidad de extrañeza 
o demencia patológica que quiere Wheeler57, además de que, por otra parte, el tema 
de las epifanías fantasmales no es otra cosa que un tópico literario del discurso 
bélico estrechamente relacionado con la ingente cantidad de prodigia que 
generalmente acompañan, predicen y condicionan los conflictos en la historiografía 
antigua58. 

Sobre Calímaco, en cambio, el relato hedoroteo no transmite portento alguno: era 
el πολέμαρχος59, es decir, el jefe supremo del ejército que en la disposición 
hoplítica ateniense encabezaba el ala derecha de la formación60, y de su muerte sólo 
afirma Heródoto: ὁ πολέμαρχος Καλλίμαχος διαφθείρεται, ἀνὴρ γενόμενος 
ἀγαθός61, con todas las implicaciones de valentía, gallardía y en definitiva ἀνδρεία 
que subyacen en el ideal guerrero del καλὸς κἀγαθός, algo que sin duda dejan 
entrever las demás fuentes a pesar de centrarse en la leyenda creada entorno a tan 
prodigiosa muerte, especialmente en los textos retóricos y anecdóticos de época 
imperial, pero también fue un tema que no pudo dejar escapar el poeta tardío 
Nono62. El arrojo incluso postmortem de Calímaco es sin duda un elemento 
paradoxográfico más del compendio, en este caso no es una aparición fantasmal en 
pleno fragor de la batalla, sino que se equipara a una especie de soldado muerto-
viviente que provoca aún más terror en el ejército enemigo, como bien expresa en 
términos poéticos Panteleo: ‘Un solo hombre desarmó a todo un ejército: | helo 

aquí, en el centro, en pie, ensangrentado, imagen del invencible Ares’ (vv. 5-6). 
Resulta interesante que en Polemón la ‘imagen de Ares’ sea expresada como καλὸν 
Ἄρεος ἄγαλμα, pues, por un lado, nos encontramos con la concepción griega del 
ἄγαλμα como entidad análoga, sinónima y/o sustituta del cadáver en sí63, tal y como 
se aprecia, por ejemplo, en la agalmatofilia de Laodamía64 o en los metafóricos 
versos de Eurípides mil veces imitados sobre la exposición de Andrómeda al 
monstruo marino65. De este modo, el καλὸν ἄγαλμα de Polemón no es otra cosa que 
un trasunto del ideal heroico-guerrero del καλὸς θάνατος aplicado con propiedad al 
heroismo del polemarco Calímaco66. 

 
57  Son muy significativas las aportaciones al respecto de Vernant 1982, 22-45 y Loraux 1981. 
58  Vid. Bloch 1968, 39-41; Stramaglia 1999, 341-8. 
59  Hdt. 6.111. 
60  Vid. Vial 1983, 174-6. 
61  Hdt. 6.114. 
62  Nonn. Dion. 28.118-57; cf. D’Ippolito 2002, 240-4. 
63  Vid. Vernant 2001b, 310 ss. sobre la distinción entre εἴδωλον y εἰκών; Vernant 2002, 151-207 y 

243-52. 
64  Cf. Ibáñez Chacón 2005a, 84-90. 
65  E. fr. 125 N²; la comparación tradicional de Andrómeda con una estatua de mármol a partir de la 

imitatio ovidiana del fragmento euripideo ha producido singulares justificaciones acerca de la 
‘blancura’ de esta princesa etíope, sobre todo en relación con el llamado ‘efecto Andrómeda’ de la 
novela de Heliodoro, vid. Hld. 4.8 con Billaut 1981; Reeve 1988; Whitmarsh 1995, 20 ss.; 
Létoublon 1998; Suárez de la Torre 2001. Hay textos incluso que hablan de la lógica tez oscura de 
Andrómeda (Cristóbal 1997), aunque es obvio que en las representaciones figuradas no aparece 
con los rasgos negroides de su cortejo fúnebre etíope, vid. Phillips 1968; Schauenburg 1981; 
Ibáñez Chacón 2002-03. 

66  Sobre lo cual vid. Loraux 1975 y Vernant 2001a, 45-80. 



La historia convertida en anécdota 

 - 291 - 

La batalla de Maratón y en concreto las heroicas hazañas de los presonajes aquí 
estudiados fueron plasmadas por Polignoto o por Mirón en una pintura denominada 
‘Pórtico Pintado’ (Στοά Ποικίλη) al norte del ágora, un programa iconográfico de 
altas dosis de patriotismo con el que sin duda las peripecias bélicas de los soldados 
de Maratón no dejarían indiferente a todo aquél que las contemplara67. 

Queda claro, pues, que el contenido de la narración es muy significativo de lo que 
el compendio va a ser en general: una compilación de historias, o más bien 
historietas, leyendas o mitos con cierto renombre pero en los que priman los 
elementos más fabulosos o anecdóticos, en la mayoría de los casos inventados 
aunque relativamente sustentados de la tradición, como bien se demuestra, 
principalmente, en los paralelos griegos o romanos inventados al paso de las 
narraciones griegas o romanas de partida. Esto se aprecia claramente en el paralelo 
romano a esta narración. 

 

3.b.  
 
Debido a dos personajes citados en el paralelo romano, es posible contextualizar la 
narración en la I Guerra Púnica68, aunque realmente la historia no tenga nada que ver 
con lo ocurrido en tan célebre conflicto: 
 

1B. Ἀσδρουβάς βασιλεὺς Σικελίαν καταλαβόμενος πόλεμον Ῥωμαίοις κατήγγειλε· 
Μέτελλος δ’ ὑπὸ τῆς συγκλήτου στρατηγὸς χειροτονηθεὶς ἐγκρατὴς ἐγένετο τῆς 
νίκης ταύτης, ἐν ᾗ Λεύκιος Γλαύκων εὐγενὴς ἀνὴρ τὴν Ἀσδρούβα κατέχων ναῦν 
ἀμφοτέρας ἀπέβαλε τὰς χεῖρας·καθάπερ ἱστορεῖ Ἀριστείδης Μιλήσιος ἐν πρώτῃ 
Σικελικῶν, παρ’ οὗ τὴν ὑπόθεσιν ἔμαθε Διονύσιος ὁ Σικελιώτης. 

 
En efecto, Hasdrúbal (gr. Ἀσδρουβάς, pero lat. Hasdrūbal) es, no el famoso hijo de 
Amílcar y hermano de Haníbal, sino un general (στρατηγός)69 cartaginés electo en 
el 256 y enviado a Sicilia en el 255/25470 donde es vencido por el cónsul L. Cecilio 
Metelo en el 250 en la batalla de Panormo (actual Palermo)71. Aprovechando, pues, 
nombres históricos y anécdotas bien conocidas, el ps.-Plutarco se ha inventado esta 
διήγησις72. 
 Para empezar, se ha creado una nueva versión de la historia real al hacer a 
Hasdrúbal un ‘rey’ (βασιλεύς) – título que no encajaría en la realidad histórica de su 
cargo militar73 – que además declara la guerra a los romanos al ocupar Sicilia 
(Σικελίαν καταλαβόμενος πόλεμον Ῥωμαίοις κατήγγειλε), cuando en verdad, 
como ya hemos señalado, el enfrentamiento entre Hasdrúbal y Metelo tiene lugar en 
plena guerra púnica. 

 
67  Nep. Mil. 6.3; Plin. nat. 35.4; Paus. 1.15.3, Ael. NA 7.38; vid. Meritt 1970; Harrison 1972; 

Piccirilli 2002 y más recientemente Castriota 2005 y Stansbury-O’Donnell 2005. 
68  No en la II Guerra Púnica, como señala De Lazzer 2000, 315 n. 11. 
69  Así en Plb. 1.30; D. S. 23.18; sobre el significado del término vid. Vial 1983, 97 s. 
70  Plb. 1.38. 
71  Plb. 1.40; D. S. 23.18. 
72  Y no sólo a partir de la narración griega, como señalan Jacoby, FGrHist IIIa, 383 y De Lazzer 

2000, 315 n. 12. 
73  Sobre la evolución del concepto de rey cf. Vial 1989, 188 s. 



Álvaro Ibáñez Chacón 

 - 292 - 

 Por otro lado, la batalla histórica es terrestre, no marítima, de modo que la 
anécdota de la mutilación de Glaucón es otra invención basada, aparte de en la 
tradicional superioridad cartaginesa como potencia marítima – lo que aportaría cierta 
verosimilitud a la anécdota –, en una historia conocida también por Eliano74 y en la 
cual Hasdrúbal es protagonista junto con un tal Clacio (Κλάτιος) que los comentaristas 
relacionan con A. Atilio Calano o Calatino, citado en algunas fuentes junto con Metelo75. 

La invención del ps.-Plutarco se corresponde, por tanto, con toda una serie de 
relatos más anecdóticos que históricos por medio de los cuales se resaltan las 
actuaciones personales de determinados individuos en busca de modelos a imitar; 
aquí el caso de la narración griega es más que evidente, si bien en la mayoría de las 
ocasiones esos comportamientos ejemplares vienen motivados por la influencia que 
en ellos ejercen grandes personalidades como Alejandro o César. En este ámbito 
destacan, dentro de la anecdótica personalista romana, los facta singulorum de los 
soldados cesarianos76, sobre todo de Gayo Acilio – comparado obviamente con el 
griego Cinegiro77 – y muy especialmente el heroísmo de Casio Esceva, merecedor 
de una breve mención en los commentarii

78 o de incluso un extenso excursus 
poético79. 

  

4.  
 
Finalmente, en relación con las fuentes, también hay que tener en cuenta una 
importante distinción80: se ha de diferenciar siempre que sea posible entre ‘fuente 
falsa/verdadera’ y ‘texto inventado/verdadero’, dado que las combinaciones son 
varias y no es obviamente lo mismo que se exponga un relato verdadero (constatado 
por el resto de fuentes) y que el autor le atribuya una fuente inventada, o al revés. 
Los distintos grados de invención narrativa continúan, pues, un modelo típico de la 
prosa de época helenístico-imperial con el que el pseudo-Plutarco pretende, entre 
otras cosas, reutilizar la tradición literaria en pos de la innovación y la novedosa 
exposición erudita de unos acontecimientos bien conocidos. 

La fuente, por tanto, de la narración griega de partida no es citada y los editores 
plantean la hipótesis de una laguna por pérdida en la transmisión81; el texto de 
Estobeo, sin embargo, citaba como vimos unas ‘narraciones de Plutarco’ que no se 
han identificado claramente con alguna obra plutarquea ni con el supuesto ‘original’ 
de los Parallela

82. 
En cuanto al paralelo romano, el pseudo-Plutarco remonta la historia en primer 

término a Arístides de Mileto, controvertido personaje al que se le atribuye gran 
parte de las narraciones de tema romano (generalmente en unos Ἰταλικὰ), célebre en 
la Antigüedad por sus desconocidas fabulae Milesiae popularizadas en Roma por 
 
74  Ael. fr. 118. 
75  Cic. senect. 61; Liv. perioch. 19; cf. De Lazzer 2000, 315 n. 12. 
76  Plut. Caes. 16; Suet. Iul. 68.4. 
77  También en Val. Max. 3.2.22. 
78  Caes. civ. 3.53.4: scutoque ad eum relato Scaevae centurionis inventa sunt in eo foramina CXX. 
79  Como en Lucan. 6.118-262; vid. Martin 1966. 
80  Ya apuntada por Ibáñez Chacón 2004-05, 31.  
81  De Lazzer 2000, 314 n. 9. 
82  De Lazzer 2000, 73 s. 



La historia convertida en anécdota 

 - 293 - 

Sisena83, aunque no deja de ser otra atribución inventada por el pseudo-Plutarco84. 
Igual ocurre con el citado Dionisio de Sicilia, de quien sólo cabe decir que por el 
étnico y el nombre se ha podido hacer una fusión entre Dionisio de Halicarnaso y 
Diodoro de Sicilia85. Personalmente creemos que tal fusión obedece a la búsqueda 
consciente de novedad vía parodia, crítica o invención que venimos abogando para 
el compendio: mientras que podría ser factible la utilización de Arístides de Mileto 
por parte de Diodoro, una narración relacionada con las Guerras Púnicas no figuraría 
en la obra, al menos histórica, de Dionisio de Halicarnaso, ya que el historiador 
finalizó su Historia de la Roma arcaica precisamente antes de este período86. Queda 
así una reducción al absurdo de las posible fuentes. 

 
 

5.  
 
En conclusión, si ya el proemio de los Parallela es todo un programa de intenciones 
del autor, con la primera narración asistimos a la tónica general del misceláneo 
compendio donde los acontecimientos históricos y verdaderos se mezclan con las 
anécdotas más inverosímiles y los mitos, dando por sentados tanto la veracidad de 
éstos como su equivalencia en hechos reales. Así pues, la elección de grandes fases 
de la historia grecorromana se corresponde con el gusto de la época por la 
recuperación del glorioso pasado, pero que a la vez ha de ser barnizado de cierto aire 
novedoso que aporte originalidad al suceso, aunque la novedad llevada al extremo 
conduce a veces a la pura invención, si bien, en la mayoría de los casos esa inuentio 
no carece en absoluto de conexión con la omnipresente tradición, adaptando 
situaciones y personajes del acerbo histórico o imaginario grecolatino a novísimas 
hazañas que siguen siendo útiles para el fin último del relato histórico: la aportación 
de modelos ilustres. 

 
Universidad de Málaga  Álvaro Ibáñez Chacón 
 
 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 
Alganza Roldán 1998 
M. Alganza Roldán, ‘Eiréne’ y otras palabras griegas sobre la paz, in F.A. Muñoz – B. 
Molina Rueda (eds.), Cosmovisiones de paz en el Mediterráneo antiguo y medieval, 
Granada 1998, 123-52. 
 
Alganza Roldán 2006 
M. Alganza Roldán, La mitografía como género de la prosa helenística: cuestiones previas, 
Flor.Il. 17, 2006, 9-37. 
 

 
83  Véase Trenkner 1958, 172-7; A. Stramaglia 1996, 145 s. y más recientemente Perutelli 2004, 51-4. 
84  Wyttenbach 1821, 80; Jacoby, FGrHist IIIa, 372; De Lazzer 2000, 53 s. 
85  Con Jacoby 1940, 132; De Lazzer 2000, 64. 
86  Vid. Gabba 1982. 



Álvaro Ibáñez Chacón 

 - 294 - 

Allély 2003 
A. Allély, Les enfants malformés et considérés comme ‘prodigia’ à Rome et en Italie sous la 

République, REA 105, 2003, 127-56. 
 
Allély 2004 
A. Allély, Les enfants malformés et handicapés à Rome sous le principat, REA 106, 2004, 73-101. 
 
Anderson 1986 
G. Anderson, Philostratus. Biography and Belles Lettres in the Third Century A. D., London 1986. 
 
Anderson 1993 
G. Anderson, The Second Sophistic: a Cultural Phenomenon in the Roman Empire, London 1993. 
 
Babbitt 1936 
F.C. Babbitt, Plutarch’s moralia IV, London-Cambridge (MA) 1936. 
 
Balil 1961 
A. Balil, Heródoto y las grandes batallas de las Guerras Médicas, EClás 32, 1961, 32-92. 
 
Barringer – Hurwit 2005 
J.M. Barringer – J.M. Hurwit (eds.), Periklean Athens and Its Legacy, Austin 2005. 
 
Bengtson 2005 
H. Bengtson, Historia de Grecia, trad. esp. Madrid 2005². 
 
Billaut 1981 
A. Billaut, Le mythe de Persée et les ‘Éthiopiques’ d’Héliodore. Légendes, représentation et 

fiction littéraire, REG 94, 1981, 63-75.  
 
Blázquez 1975 
J.Mª. Blázquez, La romanización, Madrid 1975. 
 
Bloch 1968 
R. Bloch, Los prodigios en la Antigüedad clásica, trad. esp. Buenos Aires 1968. 
 
Boulogne 2002 
J. Boulogne, Ploutarque. Oeuvres morales, IV, Paris 2002. 
 
Bowersock 1969 
G.W. Bowersock, Greek Sophists in the Roman Empire, Oxford 1969. 
 
Bowie 1981 
E.L. Bowie, Los griegos y su pasado en la Segunda Sofística, in M.I. Finley (ed.), Estudios 

sobre historia antigua, trad. esp. Madrid 1981, 185-231. 
 
Bowie 2006 
E. Bowie, The Construction of the Classical Past in the Ancient Greek Novel, in S. Eklund 
(ed.), Συγχάρματα. Studies in Honour of  F. J. Kindstrand, Uppsala 2006, 1-20. 
 
Brelich 1961 
A. Brelich, Guerre, agoni e culti nella Grecia antica, Bonn 1961. 
 
Cambiano – Canfora – Lanza 1993 
G. Cambiano – L. Canfora – D. Lanza (a cura di), Lo spazio letterario della Grecia antica, I 

2, La produzione e la circolazione del testo. L’Ellenismo, Roma 1993. 
 



La historia convertida en anécdota 

 - 295 - 

Cameron 2004 
A. Cameron, Greek Mythography in the Roman World, Oxford 2004. 
 

Cannatà Fera 2000 

M. Cannatà Fera, Il corpus plutarcheo: formazione e problemi, en G. Cerri (a cura di), La 

letteratura pseudepigrafa, Atti di un incontro di studi, Napoli 15-17 gennaio 1998, Napoli 
2000, 381-98. 
 

Cascón Dorado 2007 
A. Cascón Dorado, Griegos y latinos ante episodios legendarios de la Historia de Roma, in 
A. Sánchez-Ostiz – J.B. Torres – R. Martínez (eds.), De Grecia a Roma y de Roma a 

Grecia. Un camino de ida y vuelta, Navarra 2007, 117-41. 
 
Castriota 2005 
D. Castriota, Feminizing the Barbarian and Barbarizing the Feminine: Amazons, Trojans 

and Persians in the Stoa Poikile, in Barringer – Hurwit 2005, 89-102. 
 
Chatzis 1914 
A. Chatzis, Der Philosoph und Grammatiker Ptolomaios Chennos, Paderborn 1914. 
 
Clúa Serena 2005 
J.A. Clúa Serena, Estudios sobre la poesía de Euforión de Calcis, Cáceres 2005, 135-43. 
 
Cristóbal 1997 
V. Cristóbal, Andrómeda negra, in Humanismo y pervivencia del Mundo Clásico, II 1, 

Homenaje al Profesor Luis Gil, Cádiz 1997, 325-35. 
 
Daskalakis 1962 
A. Daskalakis, Problémes historiques autour de la batalle des Thermopiles, Paris 1962. 
 
De Lazzer 2000 
A. De Lazzer, Plutarco. Paralleli minori, Napoli 2000. 
 
De Lazzer 2003 
A. De Lazzer, in E. Calderón Dorda – A. De Lazzer – E. Pellizer, Plutarco. ‘Fiumi e monti’, 
Napoli 2003, 30-44. 
 
Delcroix 1996 
K. Delcroix, Ancient Paradoxography: Origin, Evolution, Productions and Reception, Part 

II, The Roman Period, in Pecere – Stramaglia 1996, 410-52. 
 
D’Ippolito 1998 
G. D’Ippolito, Plutarco pseudepigrafo, in I. Gallo (ed.), L’eredità culturale di Plutarco 

dall’Antichità al Rinascimento, Atti del VII Convegno plutarcheo, Milano-Gargnano 28-30 
maggio 1997, Napoli 1998, 29-54. 
 
D’Ippolito 2000a 
G. D’Ippolito, Generi letterari e problemi pseudoepigrafici nel ‘corpus’ plutarcheo, in I. 
Gallo – C. Moreschini (a cura di), I generi letterari in Plutarco, Atti del VIII Convegno 
plutarcheo, Pisa 2-4 giugno 1999, Napoli 2000, 335-44. 
 
D’Ippolito 2000b 
G. D’Ippolito, Criteri antichi e criteri moderni nella indagine pseudepigrafica, in G. Cerri 
(a cura di), La letteratura pseudepigrafa nella cultura greca e romana, Atti di un Incontro 
di studi, Napoli 15-17 gennaio 1998, Napoli 2000, 291-312. 
 



Álvaro Ibáñez Chacón 

 - 296 - 

D’Ippolito 2002 
G. D’Ippolito, Panteleo, in L. Torraca (a cura di), Scritti in onore di Italo Gallo, Napoli 
2002, 227-45. 
 
D’Ippolito 2007 
G. D’Ippolito, Omero al tempo di Plutarco, in P. Volpe Cacciatore – F. Ferrari (a cura di), 
Plutarco e la cultura della sua età, Atti del X Convegno plutarcheo, Fisciano-Paestum 27-
29 ottobre 2005, Napoli 2007, 59-84. 
 
Dostálová 1996 
R. Dostálová, La dissoluzione della storiografia: il ‘romanzo storico’, in Pecere – 
Stramaglia 1996, 168-88. 
 
Ducrey 1968 
P. Ducrey, Aspects juridiques de la victoire et du traitement des vaincus, in Vernant 1968, 
231-43. 
 
Fraser 2001 
P.M. Fraser, Ptolemaic Alexandria, Oxford 2001². 
 
Fusillo 1994 
M. Fusillo, Letteratura di consumo e romanzesca, in G. Cambiano – L. Canfora – D. Lanza 
(a cura di), Lo spazio letterario della Grecia antica, I 3, La produzione e la circolazione del 

testo. I Greci e Roma, Roma 1994, 233-73. 
 
Gabba 1982 
E. Gabba, La ‘Storia di Roma arcaica’ di Dionigi d’Alicarnasso, ANRW II 30.1, 1982, 799-
816. 
 
Garlan 2003 
Y. Garlan, La guerra en la Antigüedad, trad. esp. Madrid 2003. 
 
Gascó 1986-87 
F. Gascó, La crisis del siglo III y la recuperación de la Historia de Roma como un tema 

digno de ser historiado, Studia Historica 4-5, 1986-87, 167-71. 
 
Gascó 1991 
F. Gascó, Reinventando Atenas, ROcc 118, 1991, 70-84. 
 
Grimal 1978 
P. Grimal (comp.), El mundo mediterráneo en la edad antigua II: el helenismo y el auge de 

Roma, trad. esp. Madrid 1978. 
 
Hammond 1968 
N.L.G. Hammond, The Campaing and the Battle of Marathon, JHS 88, 1968, 13-57. 
 
Hansen 1996 
W. Hansen, Phlegon of Tralles’ Book of Marvels, Exeter 1996. 
 
Harrison 1972 
E.B. Harrison, The South Frieze of the Nike Temple and the Marathon Painting in the 

Painted Stoa, AJA 76, 1972, 353-78. 
 
Hercher 1851 
R. Hercher, Plutarchi libellus de fluviis, Lipsiae 1851. 
 



La historia convertida en anécdota 

 - 297 - 

Historia 1978 
Historia de España antigua II: Hispania romana, Madrid 1978. 
 
Hollis 1992 
A.S. Hollis, Attica in Hellenistic Poetry, ZPE 93, 1992, 1-15. 
 
Hude 1927 
C. Hude, Herodoti Historiae, II (libri V-IX), Oxford 1927³. 
 
Ibáñez Chacón 2002-03 
Á. Ibáñez Chacón, Notas acerca de la representación del suplicio de Andrómeda en la 

cerámica griega, CVDAS 3-4, 2002-03, 31-58. 
 
Ibáñez Chacón 2005 
Á. Ibáñez Chacón, Eros en la tumba: prácticas necrófilas de Homero a Nono de Panópolis, 
in R. Sánchez (ed.), Un título para Eros, Granada 2005, 71-137, 
 
Ibáñez Chacón 2004-05 
Á. Ibáñez Chacón, Historia legendaria romana y sus ‘paralelos’ (Ps.-Plu. ‘Par. min.’ 2 y 

8), CVDAS 5-6, 2004-05, 29-43. 
 
Ibáñez Chacón 2007a 
Á. Ibáñez Chacón, El mitógrafo Conón en la ‘Biblioteca’ de Focio, Erytheia 28, 2007, 41-65. 
 
Ibáñez Chacón 2007b 
Á. Ibáñez Chacón, Pseudo-Plutarco, ‘Parallela minora’ 29: tradición, reinvención, 

erudición, Minerva 20, 2007, 65-74. 
 
Jacoby 1940 
F. Jacoby, Die Überlieferung von ps.-Plutarchs ‘Parallela minora’ und die 

Schwindelautoren, Mnemosyne 8, 1940, 73-144. 
 
Kindstrand 1998 
J.F. Kindstrand, Claudius Aelianus und sie Werk, ANRW II 34.4, 1998, 2954-66. 
 
Kontorlis 1972 
K.P. Kontorlis, The Battle of Thermopylae, Athens 1972. 
 
Kontorlis 1973 
K.P. Kontorlis, The Battle of Marathon, Athens 1973. 
 
Kovaliov 1973 
S. I. Kovaliov, Historia de Roma, I, trad. esp. Madrid 1973. 
 
Létoublon 1998 
F. Létoublon, À propos de Chariclée et de ‘effet Andromeda’, REG 111, 1998, 732-4. 
 
Loraux 1975 
N. Loraux, ΗΒΗ et ΑΝΔΡΕΙΑ: deux versions de la mort du combattant athénien, AncSoc 6, 
1975, 1-31. 
 
Loraux 1981 
N. Loraux, Le lit, la guerre, L’Homme 21, 1981, 37-67 (= Loraux 2004, 43-97). 
 
Loraux 1984 
N. Loraux, Blessures de virilité, Le genre humain 10, 1984, 39-56 (= Loraux 2004, 195-
221). 
 



Álvaro Ibáñez Chacón 

 - 298 - 

Loraux 2004 
N. Loraux, Las experiencias de Tiresias, Barcelona 2004. 
 
Martin 1966 
B.M. Martin, Cassius Scaeva and Lucan’s inventio, in L. Wallach (ed.), The Classical 

Tradition: Literary and Historical Studies in Honor of H. Caplan, New York 1966, 239-57. 
 
Merkle 1994 
S. Merkle, Telling the True Story of the Trojan War: The Eyewitness Acconunt of Dyctys of 

Crete, in J. Tatum (ed.), The Search for the Ancient Novel, Baltimore-London 1994, 183-96. 
 
Merkle 1996 
Merkle, The Truth and Nothing but the Truth: Dictys and Dares, in G. Schmeling (ed.), The 

Novel in the Ancient World, Leiden-New York-Köln 1996, 563-80. 
 
Meritt 1970 
L.S. Meritt, The Stoa Poikile, Hesperia 39, 1970, 233-64. 
 
Nicolet 1984 
C. Nicolet, Las Guerras Púnicas, in C. Nicolet (ed.), Roma y la conquista del mundo 

mediterráneo II: La génesis de un imperio, trad. esp. Barcelona 1984, 467-97. 
 
Pecere – Stramaglia 1996 
O. Pecere – A. Stramaglia (a cura di), La letteratura di consumo nel mondo greco-latino, 
Cassino 1996. 
 
Pellizer 1993 
E. Pellizer, La mitografia, in Cambiano – Canfora – Lanza 1993, 283-303. 
 
Perutelli 2004 
A. Perutelli, Prolegomeni a Sisenna, Pisa 2004. 
 
Phillips 1968 
K.M. Phillips, Perseus and Andromeda, AJA 72, 1968, 1-23. 
 
Piccione 1998 
R.M. Piccione, Plutarco nell’‘Anthologion’ di Giovanni Stobeo, in Gallo 1998, 161-201. 
 
Piccirilli 2002 
L. Piccirilli, La Stoa Pecile: problemi di cronologia, SIFC 20, 2002, 119-25. 
 
Reeve 1988 
M.D. Reeve, Conceptions, PCPhS 35, 1988, 81-112. 
 
Rizzo 1991 
S. Rizzo, Pausania. Viaggio in Grecia, I, Milano 1991. 
 
Rodríguez Adrados 1966 
F. Rodríguez Adrados, Ilustración y política en la Grecia clásica, Madrid 1966. 
 
Roldán 1981 
J.M. Roldán, Historia de Roma, I, La República romana, Madrid 1981. 
 
Rosenmeyer 2001 
P.A. Rosenmeyer, Ancient Epistolary Fictions. The letter in Greek Literature, Cambridge 
2001. 
 



La historia convertida en anécdota 

 - 299 - 

Ruiz Montero 1989 
C. Ruiz Montero, Caritón de Afrodisias y el mundo real, in P. Liviabella – A.M. Scarcella (a 
cura di), Piccolo mondo antico, Perugia 1989, 107-50. 
 
Sassi 1993 
M.M. Sassi, Mirabilia, in Cambiano – Canfora – Lanza 1993, 449-68. 
 
Scardigli 2004 
B. Scardigli, Il concetto del tempo nei ‘Parallela Minora’ di Plutarco, in H. Heftner – K. 
Tomaschitz (hrsg.), Ad fontes! Festschrift für Gerbard Dobesch, Wien 2004, 193-200. 
 
Schauenburg 1981 
K. Schauenburg, Andromeda I, LIMC I 1, 1981, 774-90. 
 
Schepens 1996 
G. Schepens, Ancient Paradoxography: Origin, Evolution, Productions and Reception. 

Part. I. The Hellenistic Period, in Pecere – Stramaglia 1996, 374-409. 
 
Schrader 2000 
C. Schrader, Heródoto. ‘Historia’, III, Madrid 2000². 
 
Stansbury-O’Donnell 2005 
M.D. Stansbury-O’Donnell, The Painting Program in the Stoa Poikile, en Barringer – 
Hurwit 2005, 73-87. 
 
Stramaglia 1996 
A. Stramaglia, Fra ‘consumo’ e ‘impegno’: usi didattici della narrativa nel mondo antico, 
in Pecere – Stramaglia 1996, 98-166. 
 
Stramaglia 1999 
A. Stramaglia, Res inauditae, incredulae. Storie di fantasmi nel mondo greco-latino, Bari 
1999. 
 
Struve 1974 
V.V. Struve, Historia de la antigua Grecia, trad. esp. Madrid 1974. 
 
Suárez de la Torre 2001 
E. Suárez de la Torre, La princesa etíope que nació blanca: la mirada y la contemplación en 

las ‘Etiópicas’ de Heliodoro, CFC:egi 14, 2001, 201-33. 
 
Tomberg 1968 
K.-H. Tomberg, Die Kaine Historia des Ptolomaios Chennos. Eine literar-historiche und 

quellenkritische Untersuchung, Bonn 1968. 
 
Tovar – Blázquez 1982 
A. Tovar – J.Mª. Blázquez, Historia de la Hispania romana, Madrid 1982³. 
 
Trenkner 1958 
S. Trenkner, The Greek Novella in the Classical Period, Cambridge 1958. 
 
van Groningen 1965 
B.A. van Groningen, General Tendencies in the Second Century A.D., Mnemosyne 18, 
1965, 41-56. 
 
Vernant 1968 
J.-P. Vernant (ed.), Problèmes de la guerre en Grèce ancienne, Paris-La Haye 1968. 
 



Álvaro Ibáñez Chacón 

 - 300 - 

Vernant 1982 
J.-P. Vernant, La guerra de las ciudades, in Mito y sociedad en la Grecia antigua, trad. esp. 
Madrid 1982 (originalmente conformaba la introducción a Vernant 1968, 9-30). 
 
Vernant 2001a 
J.-P. Vernant, El individuo, la muerte y el amor en la antigua Grecia, tra. esp. Barcelona 2001. 
 
Vernant 2001b 
J.-P. Vernant, Mito y pensamiento en la Grecia antigua, trad. esp. Barcelona 20014. 
 
Vernant 2002 
J.-P. Vernant, Entre mito y política, trad. esp. México 2002. 
 
Vial 1983 
C. Vial, Léxico de la Antigüedad griega, trad. esp. Madrid 1983. 
 
Vidal-Naquet 1968 
P. Vidal-Naquet, La tradition d l’hoplite athénien, in Vernant 1968, 161-81. 
 
Weissenberger 1994 
B. Weissenberger, La lingua di Plutarco di Cheronea e gli scritti pseudoplutarchei, trad. it. 
Napoli 1994. 
 
Wheeler 2004 
G.W. Wheeler, Battlefield Epiphanies in Ancient Greece. A Survey, Digressus 4, 2004, 1-14. 
 
Whitmarsh 1995 
T. Whitmarsh, The Writes of Passage: Cultural Initiation in Heliodorus’ ‘Aethiopicae’, in 
R. Miles (ed.), Constructing Identities in Late Antiquity, London 1995, 16-39. 
 
Whitmarsh 2001 
T. Whitmarsh, Greek Literature and the Roman Empire, Oxford 2001. 
 
Whitmarsh 2005 
T. Whitmarsh, The Second Sophistic, Oxford 2005. 
 
Wyttenbach 1821 
D. Wyttenbach, Animadversiones in Plutarchi ‘Moralia’, Oxonii 1821. 
 
Ziegler 1965 
K. Ziegler, Plutarco, trad. it. Brescia 1965. 

 

 
Abstract: The Paralella minora’s first story is an excellent example of the style and thematic 
intention of the whole work: the narratio of a historical very relevant event for the history of Greece 
and Rome, but turned into mere anecdote with certain tone paradoxographic. 
 
Keywords: Plutarch, Parallela minora, history, anecdotes, paradoxographic. 
 



Lexis 29.2011 

Giurisprudenza da favola. 

Note sul lessico giuridico delle Metamorfosi di Apuleio 
 

 

È stato più volte osservato come diversi passaggi delle Metamorfosi di Apuleio im-
pieghino espressioni di matrice legale e tecnicismi attinti dall’ambito della giuri-
sprudenza1. Si devono alla competenza di studiosi come Norden e Summers 
l’indagine minuta ed esaustiva degli aspetti giuridici esplicitamente menzionati o in-
direttamente implicati dalla narrazione, la loro discussione e contestualizzazione sto-
rica2. I lavori di Norden e Summers, propensi ad indagare la cultura giuridica di A-
puleio e ad utilizzare il romanzo come fonte d’informazione sulla società del tempo, 
rivelano un approccio di tipo storico-biografico3, proprio anche delle successive ri-
cerche di Maehler, Elster4 e Blánquez Pérez5. Agli studi di Summers si richiama, in 
parte, pure l’interessante saggio di Gianotti, che considera la «memoria giuridica» 
alla base dell’episodio dei latrones (Met. 4.9-11) per evidenziare il sotteso «spirito 
legalitario» dell’apparentemente fortuita narrazione apuleiana6. Un taglio prevalen-
temente storico si rileva altresì nel recente, ottimo contributo di Osgood, che mostra 
come diversi passi della favola di Amore e Psiche facciano riferimento a «real Ro-
man practices, especially legal practices»7. Lo studioso americano presta sì attenzio-
ne all’operazione di ‘romanizzazione’ della fiaba condotta dall’autore a vantaggio 
del lettore, ma si sofferma più sulle implicazioni storico-giuridiche che non su quelle 
propriamente letterarie dei riferimenti apuleiani al diritto. 

Da un punto di vista stilistico-letterario, l’impiego di espressioni giuridiche 
nell’ambito romanzesco delle Metamorfosi non è stato oggetto di trattazione siste-
matica. I risvolti espressivi associati all’impiego di determinati tecnicismi legali so-
no stati talvolta evidenziati nei commenti ai singoli passi. Tuttavia, l’unico studio 
che analizzi alcuni casi di terminologia giuridica delle Metamorfosi alla luce di crite-

 
1  Oltre agli studi citati, si vedano Amarelli 1990; Annequin 1992; Médan 1926, 234-8 (utile elenco 

di termini ed espressioni di derivazione giuridica tratti dalle Metamorfosi). Qualche altra indica-
zione bibliografica di carattere generale in Keulen 1997, 203ss. e Fiorencis - Gianotti 1990, 98 n. 
75 (= Magnaldi – Gianotti 2004², 285 n. 77). 

2  Norden 1912; Summers 1967, 1970, 1972. 
3  Summers giunge addirittura ad ipotizzare che la ricorrenza di espressioni e motivi di matrice giu-

ridica sia da leggersi come indice di un preciso disegno dell’autore delle Metamorfosi. Con inten-
to satirico e vocazione pauperistica, Apuleio intenderebbe mettere sistematicamente in luce le in-
giustizie e gli abusi perpetrati dal sistema romano in ambito di amministrazione provinciale, ri-
vendicare i diritti dei più poveri ed esortare un ritorno alle passate pratiche del mos maiorum, che 
prevedevano autonoma competenza delle province quanto a diritto criminale (Summers 1970, cf. 
in part. 529-31). 

4  Maehler 1981 (cf. in part. 163); Elster 1991 (cf. in part. 153 s.); cf. Keulen 1997, 203 s. Il giudizio 
di Keulen non rende tuttavia completamente giustizia al saggio di Maehler, nel quale è evidente il 
tentativo di mettere in luce il valore espressivo e, in particolare, l’effetto comico della fraseologia 
giuridica in determinati contesti del romanzo apuleiano. 

5  Blánquez Pérez 1992-1993. 
6  Gianotti 1981, 74-83 (la prima parte del saggio indaga la ‘memoria letteraria’ nell’episodio in 

questione). Per una ricostruzione dell’atteggiamento della società delle Metamorfosi verso i bri-
ganti, condotta sulla base di alcuni passi giuridici del romanzo, cf. Riess 2001, 313-24. 

7  Osgood 2006. 



Bianca Facchini 

- 302 - 

ri esplicitamente stilistici e semantici sembrerebbe l’illuminante saggio di Keulen, 
che considera tre specifici esempi8. Pur alludendo alla natura giocosa e parodica del 
pastiche apuleiano9, Keulen valuta poi soprattutto il rapporto tra metafora legale ed 
eventuale significato filosofico-allegorico, in relazione a linee di lettura soggiacenti 
al romanzo (percorso di redenzione dell’anima, concetti platonici di ψυχή ed 
ἡδονή). La nostra analisi intende invece muoversi in altra direzione. Attraverso 
l’esame di alcuni esempi, l’obiettivo che ci si propone è quello di mettere in luce 
come la competenza giuridica dell’Apuleio retore e avvocato, autore dell’Apologia e 
dei Florida

10, costituisca, nell’ambito romanzesco delle Metamorfosi, un bagaglio 
stilistico e creativo funzionale ad un disinibito gioco letterario fatto di contamina-
zione stilistica, straniamento e attualizzazione del mito, ironia e complicità con il let-
tore romano11. 
 
Summers osserva come dalla descrizione di Cupido nel quarto libro delle Metamor-

fosi si possa inferire che Apuleio aveva buona familiarità con le leges Iuliae de ui. In 
Met. 4.30.4, infatti, il dio dell’amore è detto qui malis suis moribus contempta disci-

plina publica flammis et sagittis armatus per alienas domos nocte discurrens et 

omnium matrimonia corrumpens impune committit tanta flagitia et nihil prorsus bo-

na facit. Per linguaggio e contenuto, il passo ricorda da vicino il testo delle leggi 
emanate da Augusto nel 18 a.C. e successivamente confluite nel Digesto: Eadem le-

ge tenetur, qui pubes cum telo in publico fuerit. In eadem sunt, qui pessimo conuo-

catu seditione uillas expugnauerint et cum telis et armis bona rapuerint. Item tene-

tur, qui ex incendio rapuerit aliquid praeter materiam. Praeterea punitur huius legis 

poena, qui puerum uel feminam uel quemquam per uim stuprauerit (Dig. 48.6.3.2-
4)12. A questo proposito, tuttavia, non solo l’implicita ripresa di un documento uffi-
ciale rivela la competenza giuridica di Apuleio, ma il rimando ad un testo storico 
della moralità romana in corrispondenza della descrizione del puer pinnatus potreb-
be contribuire ad illuminare la peculiare modalità in cui la narrazione delle Meta-

morfosi si accosta alla mitologia divina tradizionale.   
È noto come nella bella fabella di Amore e Psiche il dettato apuleiano si arricchi-

sca di motivi e stilemi tratti dai generi letterari elevati di epica e tragedia, frammisti 
a sottili allusioni a modelli elegiaci e neoterici13. In particolare, in Met. 4.30 
l’introduzione del personaggio di Cupido segue immediatamente la menzione della 
collera della madre Venere, gelosa della bellezza di Psiche: la dea chiama il figlio al 
suo cospetto e gli ordina di punire la fanciulla facendola innamorare del più misera-
bile degli uomini. La scena sembrerebbe nel complesso ricalcare l’episodio virgilia-

 
8  Keulen 1997. 
9  Keulen 1997, 204, 207, 217. 
10  La bibliografia sulle coordinate giuridiche dell’Apologia è, naturalmente, alquanto vasta. Ci limi-

tiamo qui a segnalare il recentissimo lavoro di Pellecchi, che ne offre un’analisi dettagliata, corre-
data di ricchi riferimenti bibliografici (Pellecchi 2010). 

11  Per il lettore romano come destinatario privilegiato di Apuleio, cf. Grimal 1985; Dowden 1994. 
Per l’impiego del lessico giuridico da parte di altri esponenti della letteratura latina d’arte, cf. Ge-
bhardt 2009; bibliografia in De Meo 2005, 406-9 e Mazzini 2010, 208 s. 

12  Cf. Summers 1967, 179 e 1970, 515, seguito da Moreschini 1994, 185; GCA 2004, 63. 
13  Mattiacci 1998, 129 ss.; cf. Finkelpearl 1990; Frangoulidis 1990, 63-101; Kenney 1990, 29ss.; 

Harrison 1997, 62 s., 67-71 e 1998, 51-68; Parker – Murgatroyd 2002; Gianotti 2003, 252-7. 



Giurisprudenza da favola 

- 303 - 

no in cui Venere provoca l’innamoramento di Didone per Enea sostituendo Cupido 
al giovane Ascanio, episodio a sua volta modellato sul passo delle Argonautiche di 
Apollonio Rodio in cui Afrodite esorta Eros a suscitare in Medea la passione per 
Giasone14. Se la descrizione apuleiana dell’alma Venere è tramata di riferimenti lu-
creziani e virgiliani15, la figura di Cupido – fanciullo audace e impudente, dotato dei 
consueti attributi di ali, fiamme e frecce – sembrerebbe ispirarsi proprio alla tradi-
zione ellenistica, e ad Apollonio Rodio in particolare16.  

Entro una cornice – quindi – altamente letteraria, che richiama, ad implicito sfon-
do della narrazione, i modelli della più illustre tradizione poetica epica e amorosa17, 
l’impiego di espressioni giuridiche attinte dall’ambito della legislazione romana, 
come matrimonia corrumpens o disciplina publica, determina un’inaspettata incon-
gruenza18. In un cortocircuito attualizzante e potenzialmente straniante, all’universo 
della mitologia è giustapposto il sistema delle ben più prosastiche procedure legali, i 
moduli poetici ellenistici si contaminano con la terminologia morale romana, il su-
blime letterario con il civico e il quotidiano. Descritto in un passo che parrebbe cal-
cato sul modello di un testo giuridico, il personaggio divino di Eros/Cupido risulta 
dunque soggetto ad una caratterizzazione sorridente e ad un processo di umanizza-
zione e romanizzazione in parte analogo a quello subito dalla madre Venere in di-
versi luoghi della fabella.  

A tal riguardo, si consideri nuovamente il passo di Met. 4.30. La dea che convoca 
il puer pinnatus si premura innanzitutto di ricordare il proprio prestigioso ruolo di 
madre della natura, in un esordio ricco di echi lucreziani (Met. 4.30.1: En rerum na-

turae prisca parens, en elementorum origo initialis, en orbis totius alma Venus...)19. 
Quindi, con uno scarto stilistico inatteso, la divinità, adirata, prende a recriminare 
contro il ‘sopruso’ di cui si sente vittima in un sostenuto registro legale. La colpevo-
le bellezza di Psiche – protesta – la costringe a condividere un onore di cui le spette-
rebbe l’esclusiva e a sopportare l’incertezza di una venerazione di second’ordine. Il 
più recente commento al testo rileva come le espressioni partiario... honore tractor 
e uicariae uenerationis incertum (Met. 4.30.1 s.), che trovano diversi paralleli nei 
testi di giurisprudenza romana, pongano ironicamente in risalto la posizione di para-
dossale ‘parità’ tra la signora degli elementi e l’anonima puella moritura, nonché la 
sottomissione della divinità alla legge umana20. La Venere apuleiana, che si serve 

 
14  Kenney 1990, 123; Mattiacci 1998, 130. 
15  Kenney 1990, 122; Moreschini 1994, 184; vd. n. 19. 
16  Mattiacci 1998, 133 ss.; cf. GCA 2004, 62. 
17  Anche il prosieguo della descrizione di Cupido, indirettamente caratterizzato tramite le parole di 

Venere (Met. 4.31) si sostanzia di topoi saffici e catulliani (Mattiacci 1998, 134 ss.).  
18  Per matrimonia corrumpens come formula giuridica, cf. in particolare Moreschini 1994, 185 (che 

scrive: «Di colpo, con un procedimento tipico di Apuleio, si passa dalla sostenutezza paratragica 
all’ironia e al ridicolo»); cf. GCA 2004, 63 e 533 su disciplina publica; Rosati 2003, 279: «con-
cetti etici e termini specifici della cultura romana». Per quanto riguarda, più in generale, la traspo-
sizione di termini e concetti giuridici in ambito erotico ed elegiaco, cf. Gebhardt 2009, 130-7 (sul 
motivo di amor furtiuus).   

19  Cf. Kenney 1990, 122 (ad loc.); Horsfall 1982, 41; Walsh 1970, 55; GCA 2004, 56 ss. con biblio-
grafia. Sull’imitazione lucreziana in Apuleio, si rimanda alle indicazioni bibliografiche di Maran-
goni 2006, 273 n. 1. 

20  GCA 2004, 58 s.; cf. Summers 1967, 178. 



Bianca Facchini 

- 304 - 

con proprietà della lingua del diritto, risulta anche qui caratterizzata in quello che al-
trove Keulen definisce un «amusing, human, even Roman way»21.  

Del resto, giuridici sono anche i termini in cui la dea rivendica le proprie preroga-
tive di arbitrio e possesso nei confronti di Psiche ‘fuggiasca’. Quando questa parte 
alla ricerca del marito, Venere, che considera la fanciulla una sua personale ancil-

la
22, grida alla scomparsa della serva (Met. 5.31.2 Psychen illam fugitiuam uolati-

cam mihi requirite; cf. Met. 6.7.3 delitescentem ancillam). Psiche è, istituzionalmen-
te parlando, una ‘schiava in fuga’ e in quanto tale, conformemente ad un’effettiva 
prassi romana, viene ricercata in seguito ad un bando ufficiale (Met. 6.8.2 si quis a 

fuga retrahere... poterit fugitiuam regis filiam, Veneris ancillam, etc.)23. La giovane 
si vede pertanto negare l’ospitalità di Cerere (Met. 6.3.1 s.) e quindi quella di Giu-
none, che le rammenta come esistano norme che proibiscono di ospitare seruos alie-

nos profugos inuitis dominis (Met. 6.4.5). Gli studi di Summers e di Osgood mostra-
no come tale affermazione risponda a una realtà storica precisa: nella società romana 
dell’epoca, la lex Fabia ed altri editti civili e pretoriani prevedevano effettive san-
zioni per chi avesse accolto schiavi fuggitivi24. Non solo, ma gli stessi riferimenti 
giuridici insiti nell’episodio di Psiche fuggiasca sono stati assunti dalla critica come 
indizio di datazione delle Metamorfosi. Le risposte attribuite a Cerere e Giunone e il 
passo del bando sembrano infatti presupporre una data di composizione posteriore al 
177 d.C., anno in cui Marco Aurelio e Commodo emanarono un provvedimento vol-
to a rafforzare le vigenti disposizioni in materia di fugitiui

25. 
L’indagine storica è quanto mai legittima e proficua. Pur tuttavia, in una prospet-

tiva letteraria, la sapienza poliedrica della scrittura apuleiana si può apprezzare ap-
pieno solo tenendo conto delle molteplici suggestioni con cui la fraseologia del dirit-
to interagisce nel contesto. È noto come il percorso di schiavitù e liberazione di Psi-
che presenti significative analogie con quello del protagonista Lucio26. Nello speci-
fico, la vicenda dell’ancilla schiava di Venere sembrerebbe metafora filosofica della 
condizione dell’anima asservita alle passioni27. Quello dell’‘anima fuggiasca’ è, 

 
21  Keulen considera la formula impares... nuptiae (Met. 6.9.6), che, posta sulla bocca di Venere, par-

rebbe richiamare il concetto legale di matrimonium iustum (Keulen 1997, 217; cf. anche Osgood 
2006, 427-30; Treggiari 1991, 170 ss. sul concetto di matrimonium iustum nel mondo romano). 
Simili osservazioni ha suscitato il quiritare di Met. 5.29.1 (Keulen 1997, 207 n. 21; GCA 2004, 
333 con bibliografia). Scrive Paratore: «La Venere gelosa che A. ci presenta nella prima parte del-
la novella è il culmine cui è giunta la letteratura antica nella umanizzazione della divinità, e 
l’estremo limite dopo il quale si cade nella satira e nella caricatura» (Paratore 1942, 367).  

22  Met. 6.9.5 uilis ancillae; 6.10.2 deformis ancilla; cf. GCA 2004, 352.  
23  Cf. Summers 1967, 211; GCA 2004, 216, Osgood 2006, 425 s. Vd. n. 29. 
24  Summers raffronta il passo con un testo attribuito ad Ulpiano (Ulp. coll. Mos. 14.3.5): ... qui alie-

no seruo persuaserit, ut dominum fugiat quiue alienum seruum inuito domino celauerit uendiderit 

emerit dolo malo, quiue in ea re socius fuerit, iubeturque populo sestertia quinquaginta milia da-

re (Summers 1967, 207-11 e 1970, 515; cf. Norden 1912, 77; GCA 2004, 393 ss.); Osgood 2006, 
424 s. 

25  Bowersock 1965, 282 n. 31; Walsh 1970, 250; ma cf. GCA 2004, 41. 
26  Annequin 1998, 110-28; cf. Merkelbach 1962, 1 ss.; Moreschini 1994, 68-77; Fitzgerald 2000, 

97; Frangoulidis 2007, 200 ss. 
27  Kenney 1990, 188. Sulle metafore legali di mancipatio, addictio, uadimonium in rapporto 

all’asservimento alle passioni, cf. Keulen 1997, 208-13.   



Giurisprudenza da favola 

- 305 - 

d’altra parte, un topos di derivazione ellenistica, trasmesso alla letteratura latina del 
II secolo d. C. dal filtro dell’epigramma pre-neoterico28.  

Nel menzionare le implicazioni giuridiche relative alla fuga di Psiche-anima, 
l’umoristica narrazione di Apuleio declina tanto la metafora filosofica, quanto il mo-
tivo ellenistico in maniera letterale e tipicamente romana29. 
 
In uno spiazzante accostamento di registri e di piani immaginativi, i personaggi del 
fiabesco racconto di Amore e Psiche agiscono, parlano e si muovono in accordo con 
i più tradizionali dettami del diritto romano. In Met. 5.26.6 Amore, adirato per la tra-
sgressiva curiosità di Psiche, intima alla fanciulla di andarsene utilizzando la cano-
nica formula di separazione degli sposi: tibi res tua habeto

30. Analogamente, la frase 
in cui il dio dell’amore è visto sostenere la legittimità della propria causa presso 
Giove (suamque causam probat, Met. 6.22.1) risulta formulata su un calco forense31. 
In particolare, nel pieno rispetto della legislazione romana si svolge il matrimonio 
tra eros e l’anima

32, come sembra suggerire il riciclaggio delle formule giuridiche 
nel passo33. Dicitura di impronta chiaramente legale è l’espressione con cui il padre 
degli dei accorda a Cupido il proprio permesso di sposare Psiche: la formula teneat, 

possideat (Met. 6.23.3) richiama infatti da vicino il canonico quod tu meum habes, 

tenes, possides
34. Così, la proposizione che sancisce il regolare compimento del ma-

trimonio, rite conuenit in manum Cupidinis (Met. 6.24.4) si rivela, di nuovo, model-
lata sul linguaggio del diritto35. Si noti infine che, se il riferimento alle leges Iuliae 

de ui in Met. 4.30.4 è ipotesi non appurabile, in Met. 6.22.4 la lex Iulia de adulteriis 

è esplicitamente menzionata. Il contesto è sempre quello delle parole di Giove, che, 
in un discorso – ancora una volta – di colorito giuridico, rimprovera Cupido di non 
rispettare alcuna legge, «nemmeno la legge Giulia»: contraque leges et ipsam Iuliam 

disciplinamque publicam turpibus adulteriis extimationem famamque meam laese-

 
28  Gianotti 1986, 36 n. 13; Mattiacci 1998, 142. 
29  Una simile operazione letteraria si fa ancor più evidente nell’episodio del bando di Mercurio. Su 

istigazione di Venere, il dio araldo promette a chi sarà in grado di rintracciare Psiche, ancilla fug-
giasca di Venere, una ricompensa particolarmente allettante, da riscuotersi presso le colonne del 
Circo Massimo, le metae Murtiae (Met. 6.8.2). È noto come il passo si rifaccia al modello 
dell’Erōs drapetēs di Mosco (Gianotti 1986, 36 n. 13 con bibliografia; Kenney 1990, 199) e come 
la ripresa letteraria si accompagni tuttavia ad una peculiare volontà di ‘romanizzazione’. La men-
zione del toponimo implica infatti la rottura della finzione letteraria, che prevedeva 
un’ambientazione greca per la fiaba. Inoltre, quanto a fraseologia, il proclama di Mercurio ri-
chiama da vicino la testualità tipica di annunci ‘reali’, attestati da testimonianze epigrafiche e pa-
piracee di provenienza romana (Scivoletto 1963, 222 ss. con bibliografia; Marangoni 1985, 63 (= 
2000, 85) con bibl.; Rosati 2003, 580; GCA 2004, 416 con bibl.; Osgood 2006, 426 s.; Graverini 
2002, 70 s.; Harrison 2002, 49 s.). 

30  Moreschini 1994, 214: «forte ironia»; cf. Summers 1967, 198; Kenney 1990, 178; GCA 2004, 
317; Osgood 2006, 422-4. Sul divorzio nel mondo romano, cf. Treggiari 1991, 446 e 1991b, 35. 

31  Medan, 1926, 235; GCA 2004, 530; Osgood 2006, 431. 
32  GCA 2004, 546; cf. Summers 1967, 224 ss. 
33  Gli esempi riportati appartengono alla lista di espressioni giuridiche individuate da Médan 1926, 

235-8 e in parte citate anche da Osgood 2006, 431-3. 
34  Oltre a Médan 1926, 235, cf. Summers 1967, 235; GCA 2004, 542. 
35  Kenney 1990, 224; Moreschini 1994, 241; GCA 2004, 522. 



Bianca Facchini 

- 306 - 

ris
36. Nell’ambito di una conversazione olimpica, il riferimento alla legislazione au-

gustea determina un effetto di inaspettata antropomorfizzazione37.  
I tecnicismi giuridici potrebbero sembrare alquanto eccentrici nel finale del rac-

conto di Amore e Psiche, ossia in quello che si configura come un tipico lieto fine 
novellistico38. La tendenza a far interagire molteplici stili e codici culturali differenti 
risponde, d’altra parte, al principio della poikilia, cifra caratterizzante del poliedrico 
dettato delle Metamorfosi

39. A questo proposito, si è visto come, proprio in virtù del-
la contaminazione lessicale e della mescolanza dei registri, i personaggi divini della 
fiaba tendano ad assumere tratti umani, se non comicamente ‘borghesi’40. Si può 
constatare come la poikilia della narrazione apuleiana contribuisca a rendere alla fa-

bella il suo carattere enigmatico, particolarmente ambiguo proprio in corrispondenza 
di una conclusione che risulta sospesa tra nobilitante allegoria platonica e menippea 
irrisione del divino41.  

La novella apuleiana, che parrebbe, nel complesso, assorbire e rielaborare vari in-
flussi, come quello del mito orientale, della mitologia greca ed ellenistica e della 
‘fiaba di magia’, o Folk-Tale

42, si caratterizza per le tinte fiabesche e per la perva-
dente presenza del meraviglioso. D’altro canto, si osservi come, in Apuleio, 
l’interferenza della lingua del diritto nella cornice fantastica, nel richiamare una 
concreta prassi storica, comporti una peculiare attualizzazione pragmatica del rac-
conto fiabesco. E tuttavia, lungi dal perseguire fini di resa realistica o dall’accrescere 
la credibilità della finzione, l’accostamento inedito di dato favolistico e tecnicismo 
giuridico sembrerebbe piuttosto finalizzato alla dissoluzione ironica dell’illusione 
letteraria43. L’inserimento di formule legali nella dimensione del meraviglioso de-
termina un’imprevista incrinatura dell’indefinito romanzesco; la finzione è svelata in 
quanto tale e, alla pari dei personaggi divini44, anche temi fiabeschi e motivi mitolo-
 
36  Cf. Summers 1967, 223 s. e 1970, 515; Kenney 1990, 220; Blánquez Perez 1992-1993, 155 ss. 
37  GCA 2004, 533: «striking anthropomorphic»; cf. Moreschini 1994, 231. 
38  Il lieto fine della fiaba si presenta affine alla conclusione topica del romanzo greco (GCA 2004, 

552; cf. Mantero 1973, 27-9; Frangoulidis 2007, 200). 
39  Per la poikilia come primario obiettivo di Apuleio, cf. Moreschini 1994, 93 ss.; cf. Callebat 1968, 

454; 1978, 165; 1998, 124 ss., 178-179. Più in generale, sulla genesi del concetto di poikilia e sul-
la sua interpretazione antica e moderna, cf. Rinaudo 2009; Giannini 2009; Micalella 2009; Mu-
reddu – Nieddu 2009. 

40  A questo riguardo, cf. anche Paratore 1942, 367-72 (in part. 371 sull’elemento giuridico) e, sulla 
‘parodia’ di Met. 6.23.1 s., GCA 2004, 540; Harrison 2006; Osgood 2006, 430 s. 

41  Cf. Moreschini 1994, 26-90 (e 1991, 15-63) sulle molteplici e diverse modalità in cui è stata in-
terpretata la favola di Amore e Psiche, 238 con bibliografia sulla conclusione; GCA 2004, 394. 

42  La questione dell’origine folklorica o letteraria della novella è piuttosto dibattuta (cf. Schlam – 
Finkelpearl 2000, 135-40). Sui molteplici influssi alla base della novella apuleiana (allegorico o-
rientale, mitologico – alessandrino, milesio, popolare, sofistico del romanzo greco), cf. ad es. Pa-
ratore 1942, 323-74 (che ridimensiona l’elemento popolare). Sul rapporto con il Folk-Tale, si ri-
manda all’analisi dettagliata della Mantero, che rileva come le analogie tra la narrazione apuleiana 
e la ‘fiaba di magia’ non si esauriscano nel vago colorito meraviglioso (comune ad altri generi), 
ma si sostanzino di precise rispondenze strutturali (Mantero 1973; cf. anche Scobie 1983). 

43  Nemmeno il sermo cotidianus, in Apuleio, è funzionale al realismo: cf. Callebat 1998, 151 ss.; cf. 
260 su ‘fantastico e ironia’. Gli aspetti realistici della fabella sono ricondotti da Paratore 
all’influsso della tradizione milesia (Paratore 1942, 363-7).   

44  Sulla tendenza di Apuleio a trattare l’elemento religioso in modalità ‘leggera’, secondo un fine 
per lo più letterario e d’intrattenimento, cf. anche Harrison 2007. 



Giurisprudenza da favola 

- 307 - 

gici sono manipolati con distaccata ironia. L’intenzione di Apuleio sembrerebbe 
quella di scoprire la propria arte. Il linguaggio del meraviglioso e le iuncturae di no-
bile ascendenza letteraria si rivelano infine, alla pari del lessico giuridico, puro ma-
teriale da costruzione, tasselli multicolori da intrecciare liberamente, risorse per 
l’invenzione e la creatività linguistica. La giustapposizione di diversi piani e registri 
espressivi fa sì che nessuno predomini del tutto; segnata da accostamenti imprevisti 
e scarti repentini, la narrazione apuleiana finisce di fatto per prevenire il completo 
abbandono del lettore al piacere dell’illusione fiabesca. 
 
Le Metamorfosi offrono molti altri esempi di applicazione della terminologia legale 
alla narrazione di episodi di più o meno illustre ascendenza letteraria. Caso eclatante 
di motivo di ascendenza mitica trasposto da Apuleio nei termini di una contesa giu-
diziaria è, ad esempio, la novella della matrigna innamorata (Met. 10.2-12). La trama 
è presto riassunta. Nel corso delle sue peregrinazioni in sembianze asinine, Lucio 
giunge presso l’abitazione di un decurione provinciale, ove si è compiuto uno scele-

stum ac nefarium facinus che il narratore si accinge a riportare per iscritto. Il decu-

rio, padre di un figlio diligente e modesto, rimane vedovo e decide di risposarsi. La 
nuova moglie inizia tuttavia a nutrire una passione bruciante per il figliastro, finché, 
incapace di sopportare ulteriormente lo strazio del tormento amoroso, finisce per ri-
velare il proprio desiderio all’ignaro giovane. Questi, allibito per l’inaspettata ester-
nazione, acquieta inizialmente la matrigna con caute promesse, cui non dà poi alcun 
compimento: la passione della donna si tramuta allora in odio atroce. Con l’aiuto di 
uno schiavo scellerato, la nouerca si procura un micidiale veleno, con cui medita di 
porre fine alla vita del figliastro; se non che, la coppa con la bevanda mortale viene 
bevuta per errore dal fratello minore del giovane, figlio della donna stessa. Quando il 
ragazzo cade a terra senza vita, la malvagia matrigna ha l’audacia di accusare il fi-
gliastro di aver tentato di usarle violenza, e di aver in seguito soppresso il fratella-
stro. La causa viene discussa in tribunale: la perfida eloquenza della donna sta per 
trionfare e la condanna del giovane innocente sembra imminente, quando prende la 
parola un anziano senatore, che risulta essere nientemeno che il medico da cui il lo 
schiavo aveva acquistato il veleno. Il vecchio annuncia la verità al cospetto 
dell’assemblea: il giovane viene assolto, i colpevoli sono puniti ed il figlio creduto 
morto si scopre infine semplicemente addormentato, grazie alla previdenza del me-
dico, che, presagendo il delitto, aveva opportunamente sostituito il veleno con un 
sonnifero.  

L’episodio è chiaramente modellato sui precedenti letterari dell’Ippolito euripi-
deo e della Fedra di Seneca: è del resto lo stesso narratore, che, in una nota introdut-
tiva di sapore metaletterario, si rivolge direttamente al lettore e lo avverte che, ab-
bandonato il tono giocoso di fabula, il racconto che ci si accinge a narrare presenta i 
caratteristici connotati della tragedia: Iam ergo, lector optime, scito te tragoediam, 

non fabulam legere et a socco ad coturnum ascendere (Met. 10.2.4)45. Le contiguità 
del passo con l’ipotesto euripideo e senecano sono state analiticamente individuate46 

 
45  Cf. Tappi 1986, 180; Fiorencis – Gianotti 1990, 86 (=Magnaldi – Gianotti 2004², 276). 
46  Per una comparazione sistematica tra i passi e un’indagine sui modelli della narrazione apuleiana, 

cf. in part. Tappi 1986; Fiorencis Gianotti 1990 (=Magnaldi – Gianotti 2004²); Münstermann 
1995, 94-107; Finkelpearl 1998, 149-83; GCA 2000, 417-32; Mattiacci 2007, 131-44.  



Bianca Facchini 

- 308 - 

ed è stato pure rilevato come, dal momento che «la sindrome di Fedra è anche la 
sindrome di Didone», nell’episodio apuleiano non manchino i riferimenti virgilia-
ni47. Alla ripresa del modello si accompagna tuttavia la sua peculiare rielaborazione. 
La presunta grauitas della narrazione apuleiana subisce, innanzitutto, brusche di-
sconferme e tende a tradire sotto più riguardi le aspettative di solennità tragica che 
tanto la notazione introduttiva, quanto l’impiego di moduli espressivi di marca lette-
raria ‘sublime’ contribuirebbero a destare. Nell’ambito romanzesco delle Metamor-

fosi, gli eroi tragici assumono vesti borghesi e volti anonimi. Il pathos lascia il posto 
alla concretezza prosastica della cronaca provinciale e la vicenda si svolge in una 
dimensione tutta umana: lo scioglimento è dovuto non all’intervento ex machina 
della divinità, quanto alla provvidenziale competenza dell’anziano medico. Si è par-
lato, a tal proposito, di «laicizzazione del tema tragico di Fedra»48. Inoltre, le accuse 
rivolte, già in Euripide, al figliastro innocente sono trasposte dalla narrazione apu-
leiana nei termini di un vero e proprio caso giudiziario, discusso alla presenza dei 
senatori e del popolo secondo le consuetudini del diritto attico (exemplo legis Atticae 

Martiique iudicii, Met. 10.7.2)49.  
Il motivo del ‘processo’ è, insieme al lieto fine, un altro topos del romanzo gre-

co50. Tuttavia, in Apuleio la narrazione della causa giudiziaria – peraltro assente 
nell’epitome greca di Lucio o l’asino

51
 – riveste una notevole estensione (Met. 10.6-

12). Per giunta, nelle Metamorfosi, la cronaca assume un registro spiccatamente tec-
nico52. Si noti innanzitutto come, a differenza di altre novelle interne, lo stesso rac-
conto sia definito non fabula, bensì facinus (Met. 10.2.1)53. La descrizione del pro-
cesso è inoltre sistematica e dettagliata54. Frequenti sono i tecnicismi giuridici: dai 
termini utilizzati in senso legale (es. ciuiliter, Met. 10.6.4)55 alle espressioni tipiche 
dell’oratoria giudiziaria, per le quali si riscontrano spesso precedenti ciceroniani (es. 
allegationibus, Met. 10.6.4; iudicare in senso assoluto, Met. 10.6.3; iure iurando, 
Met. 10.8.3)56. In particolare, nel processo narrato da Apuleio risultano coerente-
mente applicati precetti e procedure canoniche del diritto romano. Le parole con cui 
la matrigna accusa il figliastro, definendolo parricida e sicarius (Met. 10.6.2), utiliz-

 
47  Fiorencis – Gianotti 1990, 87 s. (= Magnaldi – Gianotti 2004², 277 s.); cf. Walsh 1970, 171; Har-

rison 1997, 65-7.  
48  Fiorencis – Gianotti 1990, 85, 90, 96 s. (= Magnaldi – Gianotti 2004², 281 ss.); cf. Mattiacci 2007, 

138-42. 
49  Sulla menzione del diritto attico nella novella apuleiana, cf. Smith 2007 (in part. 224), che esami-

na la fortuna dell’eredità culturale ateniese e atenocentrica nella narrazione del mito di Fedra in 
Apuleio e in Eliodoro. Sui riferimenti giuriziari nell’Ippolito di Euripide, cf. ad es. Mirhady 2004; 
sul lessico giuridico nella Fedra di Seneca, Molero Alcaraz 1994, 24. 

50  Fusillo 1998, 77ss.; Fiorencis – Gianotti 1990, 97 S. (= Magnaldi – Gianotti 2004², 285). La trat-
tazione di motivi letterari in chiave processuale era tipica anche delle declamationes: cf. Fiorencis 
– Gianotti 1990, 92 s. (= Magnaldi – Gianotti 2004², 280 s.); GCA 2007, 136, 426. 

51  Cf. ad es. Summers 1970, 511; Walsh 1970, 170-2; van Thiel 1971, 145 s. L’eventuale presenza 
dell’episodio nell’originale greco è, comprensibilmente, al di là delle nostre possibilità di verifica 
(cf. Mason 1994, 1694). 

52  Per un’analisi puntuale degli aspetti giuridici del passo, cf. Summers 1967, 321-9. 
53  GCA 2000, 60; cf. Summers 1967, 133 ss. e 315. 
54  Cf. GCA 2000, 138. 
55  GCA 2000, 134. 
56  GCA 2000, 134, 130, 155. 



Giurisprudenza da favola 

- 309 - 

zano espressioni tecnicamente corrette in riferimento alla lex Cornelia de sicariis et 

ueneficis e alla lex Pompeia de parricidiis; così, nella pena che le autorità municipali 
prospettano per il giovane (quella di essere cucito in un sacco; Met. 10.8.1) il lettore 
coevo avrebbe potuto facilmente ravvisare l’antica penalità che la legge romana pre-
vedeva per il parricidio57. Ancora una volta, quindi, l’interferenza della cultura giu-
ridica nell’ambito del romanzo implica anche una romanizzazione dei contenuti58. 
Quanto a ciò, se l’ambientazione giudiziaria del racconto appare sostanzialmente re-
alistica59, tuttavia, nell’ambito di un processo condotto secondo la consuetudine gre-
ca, la menzione di un’arcaica pena romana risulta piuttosto incongruente60. Parimen-
ti, sembra che, sullo sfondo di un’anonima cittadina di Tessaglia, l’appello a concetti 
altisonanti e tipicamente romani come quello del mos maiorum (Met. 10.6.4) non 
possa essere che finalizzato a suscitare l’ironia del lettore61. Ironia tanto più signifi-
cativa se si tiene presente il palinsesto tragico su cui una simile operazione di ‘ro-
manizzazione’ è attuata. 
 
A questo riguardo, tuttavia, in corrispondenza della ripresa, più o meno esplicita, di 
modelli letterari illustri, contaminati con gergo e contenuti afferenti a paradigmi cul-
turali di altro tipo, che significato assume il concetto di ‘ironia’, così come quello di 
‘parodia’? Il sorriso complice a cui la narrazione apuleiana intende indurre il lettore 
va a spese del testo di partenza, degradato e, tuttavia, ancora riconoscibile?  
Diversi studi hanno riscontrato come, nelle Metamorfosi, risulti alquanto problema-
tico individuare con precisione scopi e coordinate di un’eventuale ‘parodia’ intesa 
come categoria univoca62.  

È indubbio che il trattamento apuleiano di alcuni motivi letterari consolidati si 
contraddistingua per lo spirito irriverente e il taglio divertito della narrazione e molti 
passi del romanzo hanno indotto gli interpreti a parlare di scoperta ‘parodia’. Tra i 
vari esempi, è possibile citare altri episodi in cui topoi della letteratura ‘nobile’ subi-
scono un repentino abbassamento, e in cui si riscontra altresì una giustapposizione di 
dotte citazioni letterarie ed espressioni formulari di derivazione giuridica. Si prenda 
ad esempio il caso del tentativo di suicidio riportato in Met. 1.14-7, nel contesto del 
racconto di Aristomene. Il narratore riferisce le agghiaccianti vicende di cui è stato 
testimone nella notte trascorsa con l’amico Socrate nella camera di una taverna di 
Tessaglia. Dopo che le streghe Meroe e Pantia, penetrate nella stanza, hanno estratto 
il cuore del compagno dormiente, Aristomene, persuaso che Socrate sia morto, pro-
rompe in una patetica allocuzione al letto; dopodiché, temendo che gli venga addos-
sata la responsabilità dell’omicidio, tenta di impiccarsi. Se non che, la corda utilizza-

 
57  Summers 1967, 325 s. e 1970, 527 s.; cf. Elster 1991,  146 ss; Blánquez Pérez 1992-93, 168 ss. e 

212; GCA 2000, 128, cf. anche 150 su sermo (Met. 10.8.2) e 137 sulla mescolanza di procedure 
greche e romane. 

58  In generale, l’uso di termini legali nelle Metamorfosi sembrerebbe spesso avere proprio lo scopo 
di conferire un colorito ‘romano’ al racconto di Apuleio (cf. Scivoletto 1963, 226 ss.; Maehler 
1981, 162 con bibliografia; Rosati 2003, 278 ss.). 

59  GCA 2000, 132. 
60  GCA 2000, 149 e 137 con bibliografia. 
61  GCA 2000, 134 con bibliografia. 
62  Lazzarini 1985, 132; Finkelpearl 1998, 36 ss. 



Bianca Facchini 

- 310 - 

ta, vecchia e rosa dalle tarme, non regge al peso e si spezza: l’aspirante suicida 
piomba così, goffamente, addosso all’amico, che si desta di soprassalto dal sonno. 

 Il tentativo di suicidio descritto da Apuleio ripropone nel complesso una situa-
zione in cui incorrono tipicamente gli eroi e le eroine del romanzo sentimentale gre-
co63. Entro tale contesto si inserisce, nello specifico, l’invocazione al letto di Met. 
1.16, un intermezzo che ha spesso destato lo sconcerto dei commentatori64. Il passo 
parrebbe ricalcare movenze e fraseologia caratteristica di tante preghiere formulari 
di impronta ‘sublime’, dalle invocazioni tipiche della tragedia greca all’allocuzione 
che la Didone virgiliana rivolge al proprio giaciglio65. Che quella apuleiana sia una 
‘parodia’ di un motivo letterario d’ascendenza illustre è rivelato dall’esito burlesco 
del tentato suicidio e dall’‘ambientazione bassa e volgare’ in cui il topos è calato. 
Per di più, in letteratura, sono in genere gli innamorati a rivolgersi al letto, renden-
dolo confidente privilegiato di gioie e pene d’amore: non a caso, il passo apuleiano è 
tramato di moduli espressivi caratteristici della poesia erotica66. Come accade in 
un’analoga situazione petroniana (Petron. 94 s.), Apuleio sembra scoprire la natura 
artificiosa della propria operazione di ripresa: a ciò potrebbe concorrere anche 
l’inserzione di una caratteristica formula forense all’interno dell’accorato monologo 
di invocazione al letto. Aristomene si rivolge al giaciglio come a colui quem solum 

in meo reatu testem innocentiae citare possum (Met. 1.16.3). L’espressione testem 

innocentiae citare assume, nel contesto, un valore prettamente legale, che si sostan-
zia di numerosi precedenti in campo oratorio67. Posta all’interno di una tirata 
d’ispirazione tragica ed elegiaca, la formula giuridica costituisce una nota alquanto 
dissonante, che contribuisce a marcare la distanza tra gli antecedenti letterari evocati 
e la situazione descritta nel romanzo apuleiano. Nel contesto ‘degradato’ del raccon-
to di Aristomene, da testimone silenzioso di effusioni amorose, il letto è chiamato 
idealmente a diventare teste processuale di un’azione criminosa: un ruolo tanto più 
paradossale se si tiene presente che il grabattulus è per sua natura muto68. 

Se la credibilità di ogni funzione letteraria è basata su un implicito ‘patto narrati-
vo’ tra autore e lettore69, nel romanzo apuleiano, la diretta giustapposizione di codici 
disomogenei e difficilmente assimilabili determina una frequente sensazione di dis-
sonanza che mette a dura prova un’eventuale lettura ingenua dell’opera. È quindi in-
discutibile che il registro letterario nobile, applicato a situazioni prosastiche e quoti-
diane70 e fatto interagire con gerghi di altro tipo, subisca un notevole abbassamento 
e risulti infine screditato e ridicolo. Tuttavia, nelle Metamorfosi, l’ironia giocata in 
complicità col lettore non sembrerebbe andare nella direzione dell’irrisione del mo-
dello. Lo scopo della contaminazione stilistica perseguita da Apuleio parrebbe piut-

 
63  Cf. ad es. Scobie 1972, 113 con bibliografia; Mattiacci 1993, 260 con bibliografia. 
64  Cf. ad es. Perry 1929, 398 (vd. Mattiacci 1993, 262). 
65  Cf. Scobie 1972, 114 con bibliografia; Mattiacci 1993, 261 ss.; Keulen 2006, 159 ss. 
66  Mattiacci 1993, 262 ss.; Keulen 2006, 159; GCA 2007, 303 s., 307 con bibliografia. 
67  GCA 2007, 308. 
68  Cf. GCA 2007, 307 s. 
69  Per il concetto di ‘patto narrativo’ e la specificazione delle sue componenti narratologiche, cf. 

Grosser 1995, 17-26. 
70  La ‘parodia letteraria’ è stata definita appunto come la procedura consistente nell’applicazione di 

un registro espressivo alto a situazioni e contenuti bassi: Beltrametti 1994, 283 s. 



Giurisprudenza da favola 

- 311 - 

tosto risolversi nel desiderio di «offrire un saggio del proprio talento linguistico» 
mescolando giocosamente allusione dotta e libera invenzione71. 
 
In rapporto a quanto detto, si osservi che, se l’inaspettata intrusione della terminolo-
gia tecnica legale ha spesso la conseguenza di dissolvere, o ridimensionare, l’aura 
tragica o fiabesca di molti episodi, viceversa, lo stesso vocabolario giuridico, decon-
testualizzato ed impiegato all’interno di situazioni fantastiche e improbabili, risulta 
spesso comico o bizzarro.  

In Met. 4.8-21, ad esempio, l’asino Lucio è rimasto prigioniero di una banda di 
banditi, che, una volta tornati nel proprio covo, e dopo essersi ubriacati di vino ed 
ingozzati di cibo, tra canti e urla degne di Lapiti e Centauri (Met. 4.8.5), danno ini-
zio alla rievocazione orgogliosa delle proprie imprese ladresche. L’ironia della nar-
razione deriva innanzitutto dal fatto che ribaldi di tal risma72 tendono riferire le pro-
prie ‘imprese’ in una modalità tale che, quanto a fraseologia e motivi, il resoconto 
sembrerebbe la parodia di alcuni passi virgiliani e lucreziani73. L’intento dei ladroni 
parrebbe, comicamente, quello di fornire un’immagine nobilitante della propria ma-
snada, presentata nei termini di vera e propria associazione professionale (Met. 
4.15.1 collegium; 6.31.3 secta)74, i cui socii (cf. Met. 4.15.3 socium nostrum) sono 
tenuti ad agire secondo un preciso codice deontologico (cf. Met. 4.9.4 quod est huic 

disciplinae primarium studium). In Met. 4.18, i briganti riferiscono l’attuazione di 
una rapina, in un linguaggio tale da mettere in luce come la condotta del gruppo si 
ispiri a nobili principi. I ladroni, fedeli alle regole dell’associazione, attendono dove-
rosamente che cali l’oscurità: l’espressione ex disciplina sectae sembrerebbe para-
gonare implicitamente l’associazione ad una sorta di accademia filosofica (Met. 

4.18.3)75. Successivamente i banditi si dispongono armati dinnanzi all’ingresso della 
dimora da assaltare, posti in uno schieramento che sembra testimoniare l’impresa 
brigantesca cui si accingono. L’espressione utilizzata, uelut expilationis uadimonium 

sistimus (Met. 4.18.3) è, questa volta, di tipo forense: uadimonium sistere significa 
infatti, propriamente, presentarsi di fronte alla giuria per dare testimonianza76. È sta-
to rilevato come «il racconto delle gesta dei ladroni richiami, in più punti, contesti di 
alto impegno e di elevato tono tematico-stilistico»77. Alla pari del lessico di impron-
ta letteraria o filosofica, così anche il vocabolario giuridico e giudiziario, se applica-
to alla narrazione di crimini e malefatte, perde il suo significato letterale per diventa-
re una risorsa dell’ironia. Ironia che nasce dall’implicito contrasto tra lo statuto ‘al-

 
71  Lazzarini 1985, 132. 
72  I banditi, secondo una topica da romanzo greco, sono descritti come autori delle più spaventose 

efferatezze e abitano un locus horridus: Stramaglia 1992, 61 ss. con bibliografia; cf. Riess 2001, 
289 ss. e 303 ss. 

73  Per il confronto tra la narrazione parodiante dei ladroni e gli episodi del cavallo di legno virgilia-
no e della peste lucreziana, cf. Frangoulidis 1991, 96 ss; Graverini 1996, 172 ss.; Esposito 1989; 
sul registro epico del racconto dei ladroni, cf. Riess 2001, 266 ss. 

74  Cf. GCA 1977, 137. 
75  Cf. GCA 1977, 136 s. 
76  GCA 1977, 137 con bibliograrafia: «Witty play»; cf. Norden 1912, 8 n. 2 con bibliografia; Sum-

mers 1967, 149 ss. e 169; van der Paardt 1971, 97.  
77  Esposito 1989, 307. 



Bianca Facchini 

- 312 - 

to’ della realtà evocata per via linguistica (ambito della letteratura, della filosofia, 
della legalità) e lo statuto volgare della realtà che effettivamente descritta78. 
 
Si potrebbero citare molti altri casi in cui la più rigorosa fraseologia legale è applica-
ta alla narrazione di situazioni fiabesche, magiche o grottesche, con l’effetto di stra-
volgere il significato ordinario del codice espressivo. Si veda, ad esempio, la scrupo-
losa correttezza legale con cui è redatto il contratto che vincola Telifrone a custodire 
la salma di un defunto dai sortilegi delle streghe (cf. in part. Met. 2.24.2-4: ... intro-

ductis quibusdam septem testibus manu reuelat et diutine insuper fleto obtestata fi-

dem praesentium singula dimonstrat anxie, uerba concepta de industria quodam ta-

bulis praenotante. “Ecce” inquit “Nasus integer, incolumes oculi, saluae aures, illi-

batae labiae, mentum solidum. Vos in hanc rem, boni Quirites, testimonium perhibe-

tote”; et cum dicto consignatis illis tabulis facessit)79. 
Nella giustapposizione di prospettive e livelli inconciliabili, i diversi codici fini-

scono per screditarsi a vicenda. Si prenda, ad esempio, il caso di un’altra scena giu-
diziaria, che costituisce una sequenza narrativa di una certa estensione, non presente 
nell’epitome greca della storia di Lucio e forse dovuta all’invenzione dell’autore del-
le Metamorfosi

80. Si tratta del processo di Ipata, che, in Met. 3.1-12, vede protagoni-
sta Lucio, citato in giudizio ed imputato dell’omicidio di tre presunti ladroni. È stato 
innanzitutto evidenziato come la situazione delineata da Apuleio riprenda elementi 
caratteristici e procedure canoniche del sistema legale greco-orientale, e come 
l’autore abbia – ancora una volta – sovrapposto ad una simile cornice ‘orientale’ pra-
tiche e precetti tipici del diritto romano. La narrazione non fa alcun tentativo di ar-
monizzare i due apparati e la giustapposizione sembrerebbe perseguire un «genuino 
intento letterario»81. Nel suo insieme, comunque, la scena del processo, con la sua 
solenne retorica giudiziaria e l’insistenza sulle implicazioni legali del facinus, par-
rebbe esclusivamente finalizzata al successivo rovesciamento burlesco. La narrazio-
ne della contesa giudiziaria è infatti caratterizzata da una moltitudine di temini legali 
e pseudo-legali propri del diritto romano (facinus, iudicium 3.1.2; sacramentum 

3.3.8; sententia 3.3.9; officium 3.5.6; uindicare 3.6.3; peculium 3.9.8; manus iniectio 
3.10.3; iniuria 3.10.5; uadimonium 3.12.4)82. Tuttavia, dopo che l’accusatore ha 
pronunciato la sua requisitoria contro il reus coram deprensus (Met. 3.3.9), Lucio si 
è difeso (3.5 s.) e anche la moglie e madre dei defunti è intervenuta, con un discorso 
di impronta legalistica siglato da una richiesta di punizione pro modo facinoris 
(3.9.5)83, in un colpo di scena, si viene a capire che il processo è solamente una far-
sa. Tra le risate degli astanti, l’attonito Lucio apprende che i corpi dei presunti ban-
diti sono in realtà otri inanimati e la causa giudiziaria nient’altro che una messinsce-

 
78  Cf. Beccaria 2004, 419 s. con bibliografia per l’ironia come risultato del contrasto tra evocazione 

di una ‘norma’, cui la realtà dovrebbe conformarsi, e realtà effettiva: questo non solo per via di 
antifrasi, ma anche attraverso la «citazione di un già detto, di un discorso proprio o altrui». 

79  Cf. GCA 2001, 333 ss. 
80  Questa la tesi di Perry 1925; cf. van Thiel 1971, 90-5; Walsh 1970, 154 s.; Summers 1970, 511. 

Vd. n. 51. 
81  Summers 1970, 514; cf. Colin 1965. 
82  Summers 1970, 518 n. 20; cf. Summers 1967, 125-49; Blánquez Perez 1992-1993, 163 ss. 
83  Cf. Summers 1970, 519. 



Giurisprudenza da favola 

- 313 - 

na offerta al dio Riso in occasione del suo festival84. Narrazione di una situazione 
giudiziaria, quindi, condotta con ottima competenza tecnica e, in fin dei conti, fina-
lizzata a suscitare il riso: l’episodio potrebbe rivelarsi un’indicativa chiave di lettura 
circa la possibile funzione assunta dal dispiego di cultura giuridica in alcuni passi 
delle Metamorfosi.  

Il pubblico romano delle Metamorfosi deve avere infatti accolto in maniera diver-
tita quei dettagli che, posti all’interno della narrazione di vicende straordinarie ed 
esotiche, rinviano ai più caratteristici precetti e ai più tradizionali paradigmi della 
romanità. Oltre ai casi citati in precedenza, si consideri ad esempio l’effetto comico 
derivato dall’impiego di appellativo altisonante e familiare al lettore romano come 
quello di Quirites all’interno di dichiarazioni legali e di deposizioni giudiziarie che 
prevedono come sfondo la magica terra di Tessaglia (Met. 2.27.4; 3.3.2; 3.5.6)85.  

Inoltre, come per certi versi accade in Met. 3.1-12, in più occasioni, nel romanzo 
apuleiano, il rimando a concetti o formule proprie della legalità romana sembra fina-
lizzato a suggerire un’atmosfera di tranquilla ordinarietà, esclusivamente in funzione 
del successivo stravolgimento comico o rovesciamento paradossale. Si veda breve-
mente il caso di Met. 1.24 s. Giunto da poco in Tessaglia, Lucio si reca al mercato, 
dove adocchia del pesce dall’aspetto invitante; contrattando col venditore, riesce ad 
abbassare il prezzo a venti denari, a partire dai cento previsti: Et percontato pretio, 

quod centum nummis indicaret, aspernatus uiginti denariis praestinaui (Met. 

1.24.4). È stato osservato come la terminologia adoperata dal narratore Lucio sia 
tecnicamente corretta in riferimento alla vendita romana per emptio uenditio

86. Il 
senso di rassicurante familiarità che tale situazione introduttiva poteva eventualmen-
te comunicare al lettore romano è tuttavia presto incrinato dall’imprevisto. Lucio si 
imbatte infatti in un vecchio compagno di studi, Pitea, che gli comunica di essere di-
venuto edile e di sovrintendere al mercato in veste di controllore dell’annona. Esa-
minato il pesce appena acquistato dall’amico, Pitea è scosso da un moto di indigna-
zione: venti denari, afferma, sono davvero troppi, per quella merce. Così, per dimo-
strare la propria autorità di edile, il magistrato si affretta a rovesciare il pesce a terra 
e a calpestarlo con cura, dopodiché si allontana soddisfatto, lasciando l’allibito Lu-
cio privo tanto di soldi quanto di cibo. Nel contesto delle movimentate avventure di 
Tessaglia, l’eventuale realismo quotidiano è quindi evocato per essere poi immedia-
tamente ‘corretto’ nel senso del comico e del grottesco87. 

L’episodio appena riassunto fornisce, del resto, un altro esempio di come, più che 
per perseguire l’esattezza realistica dell’ambientazione romanzesca, l’autore delle 
Metamorfosi utilizzi il lessico giuridico principalmente come risorsa espressiva, fun-
zionale ad effetti comici e paradossali. In Met. 1.25.2, l’atteggiamento di Pitea è in-
fatti detto conforme al suo imperium: dal momento che gli edili, magistrati minori, 

 
84  La motivazione letteraria dell’episodio è stata rintracciata in un gioco linguistico: la narrazione 

apuleiana del finto omicidio e del processo realizzerebbe in maniera paradossalmente letterale tre 
proverbi: Brancaleone – Stramaglia 1993. 

85  Cf. GCA 2001, 333; van der Paardt 1971, 41, 56; Scivoletto 1963, 226; Rosati 2003, 278; in 
Summers 1970, 519 ss. la consueta interpretazione storico-biografica. 

86  Norden 1912, 167 s.; Summers 1967, 88 s. e 1970, 521; Scobie 1972, 127; cf. Gaius 3.139-41. 
87  Per l’analisi dell’episodio alla luce delle categorie di realismo e deformazione grottesca, cf. Auer-

bach 1956, 66-8. 



Bianca Facchini 

- 314 - 

erano notoriamente dotati solo di potestas, il termine imperium, «costituzionalmente 
assurdo»88, assume qui un valore apertamente iperbolico, finalizzato a sottolineare la 
tronfia prepotenza del personaggio. Alla pari del latinorum con cui il Renzo manzo-
niano contrassegna il mondo degli eruditi89, anche nel passo apuleiano l’impiego di 
un termine pseudo-tecnico tratto da un determinato ambito culturale sembra mirato 
ad evocare genericamente una data realtà o classe sociale, con un margine di errore – 
o di approssimazione – che, involontario nel caso di Renzo, voluto nel caso di Lu-
cio, nella più ampia prospettiva della narrazione assume comunque valenza satiri-
ca90. 
 
In definitiva, sembrerebbe sconsigliabile procedere ad un’analisi sistematica degli 
aspetti giuridici delle Metamorfosi con l’implicita pretesa di rintracciarvi una coe-
renza assoluta, ed ostinandosi a spiegare le eventuali ‘scorrettezze’ di Apuleio me-
diante elaborate argomentazioni storico-biografiche. La stessa imprecisione tecnica, 
come si è appena visto, può assumere valore espressivo91.  

Numerosi studiosi si sono, ad esempio, interrogati sulla ragione dell’‘errore’ apu-
leiano in occasione della menzione del iuridicus in Met. 1.6.2. Il contesto è ancora 
quello del racconto di Aristomene, che narra il primo incontro con l’amico Socrate: 
partito dall’achea Egio e giunto in Tessaglia, egli si imbatte infatti per caso nel com-
pagno mentre questi, a stento riconoscibile per l’estrema magrezza, se ne sta acca-
sciato per terra, avvolto in un logoro mantello. Aristomene lo apostrofa esterrefatto: 
che ci fa lì l’amico, quando, a casa, la famiglia l’ha ormai pianto per morto, i figli 
sono stati affidati a dei tutori per il decreto di un giurisdicente provinciale (iuridici 

prouincialis decreto), la moglie si è consumata dal pianto e medita ormai di rispo-
sarsi? Si vede bene, ribatte allora Socrate, che Aristomene non conosce i mutevoli 
rovesci della sorte, e l’irriconoscibile mendicante inizia a raccontare le incredibili 
peripezie e le oscure vicende di magia nera che l’hanno portato a ridursi in un simile 
stato. È già Hildebrand a mettere in rilievo l’incongruenza giuridica presente nel 
passo: quello di Apuleio sarebbe a suo dire un errore, dal momento che, se la men-
zione della carica di iuridicus sarebbe risultata consona in riferimento alla provincia 
d’Egitto, altrettanto non si può dire riguardo alla provincia senatoria d’Achea92. Di 
qui, diversi tentativi93 di spiegare quella che risulta, per dirla con Summers, una così 
«palese rottura della verosimiglianza», che non avrebbe mai potuto essere accettata 
dal ‘lettore sofisticato’. Lo stesso Summers avanza quindi l’ipotesi che Apuleio uti-
lizzi il termine ponendosi nella prospettiva di un personaggio greco, portato ad uti-

 
88  GCA 2007, 446; cf. Summers 1967, 92-4 e 1970, 521 s. 
89  Manzoni, Promessi Sposi, cap. 2. 
90  L’episodio del mercato di Ipata è un altro caso utilizzato da Summers a sostegno della tesi secon-

do cui la narrazione apuleiana sarebbe satira e denuncia delle ingiustizie perpetrate dal sistema 
amministrativo romano (Summers 1970, 520 s.). 

91  Oltre al caso esaminato, si veda ad esempio la menzione della Lex Cornelia in Met. 8.24.4 (confu-
sa forse con la Lex Fabia) per un altro passo in cui la critica è divisa tra l’ipotesi di errore apu-
leiano e quella di imprecisione intenzionale, a fini comici: cf. Hildebrand 1842, 722; Summers 
1970, 515; GCA 1985, 209-21. 

92  «Sed puto errasse Apuleium, qui suae regionis descriptionem ad Graeciam transtulerit» etc.; Hil-
debrand 1842, 31. 

93  Cf. Scobie 1972, 92 s. con bibliografia. 



Giurisprudenza da favola 

- 315 - 

lizzare il titolo di iuridicus come equivalente del più appropriato δικαιοδότης94. 
Questo è possibile, così come è possibile che Apulieio si sia semplicemente sbaglia-
to. Tuttavia, i tentativi di precisa contestualizzazione storica perdono forse di vista il 
senso complessivo del passo ed il particolare significato che il lessico giuridico po-
trebbe assumere in tale contesto. Ad Aristomene, che gli rivolge rimproveri dettati 
dal buon senso, Socrate risponde con il resoconto delle allucinanti vicende di cui è 
stato testimone, in un registro enfatico ed ispirato che contrasta nettamente con il to-
no più quotidiano e colloquiale dell’amico: lo stesso Aristomene non tarda infatti ad 
innervosirsi di fronte a tanta pompa tragica (“Oro te” inquam “aulaeum tragicum 

dimoueto et siparium scaenicum complicato et cedo uerbis communibus”; Met. 
1.8.5). Nell’episodio, l’opposizione di registri stilistici è quindi chiaramente finaliz-
zata alla caratterizzazione dei personaggi e alla contrapposizione delle rispettive ve-
dute esistenziali. Aristomene, pacato e razionale, parla la lingua semplice e quoti-
diana del senso comune; a tale prospettiva, Socrate oppone la propria visione tragica 
e la coscienza del potere delle forze irrazionali: una consapevolezza tradotta in un 
linguaggio melodrammatico ed ispirato ad un senso di alta letterarietà tragica95. 
L’espressione giuridica impiegata da Aristomene in Met. 1.6.2 potrebbe quindi ri-
spondere non tanto ad intenti di inquadramento storico del dialogo, quanto, ancora 
una volta, alla semplice volontà di richiamare un determinato ambito, l’ambito ordi-
nato e disciplinato della legalità, che viene a porsi in netto contrasto con la dimen-
sione tragica ed occulta evocata dal successivo discorso di Socrate96. In altre parole, 
in Met. 1.6, la contrapposizione di registro giuridico e registro letterario di ispirazio-
ne tragica97 potrebbe evidenziare per via linguistica quell’opposizione di razionali-
smo e irrazionalismo che è stata individuata98 come una delle spinte fondamentali 
del romanzo apuleiano.  
 
Per concludere, nel presente saggio si è visto come la cultura giuridica dell’avvocato 
Apuleio costituisca, nelle Metamorfosi, una risorsa prettamente stilistica, da utilizza-
re in funzione di quella ricerca di ‘interferenza’ linguistica che caratterizza notoria-
mente il dettato del romanzo99. 

La contaminazione linguistica implica a sua volta, come si è riscontrato, 
l’interazione di diversi orizzonti culturali e il contatto tra sfere e domini normalmen-
te percepiti come distanti o scollegati. È stato in particolare osservato come 

 
94  Summers 1972; cf. Summers 1967, 62-76. 
95  Tanto in 1, 6 quanto in 1, 9, il linguaggio di Aristomene è ricco di colloquialismi ed espressioni 

da commedia, mentre l’amico Socrate, che pare immedesimarsi nella parte di sofferente eroe epi-
co-tragico, utilizza un registro solenne, contraddistinto da elaborazione retorica e presenza di vo-
caboli e motivi tipicamente letterari: cf. GCA 2007, 165 ss. e 205 ss.; Scobie 1972, 93-9; cf. Mün-
stermann 1995, in part. 8-11. 

96  Il più recente commento al passo discute altre implicazioni storico-giuridiche del riferimento apu-
leiano e conclude: «it seems that the term iuridicus prouincialis, in combination with decreto, has 
been created to give the sentence a legal ‘flavour’» (GCA 2007, 166 s.). 

97  Cf. GCA 2007 sulla caratterizzazione stilistica della risposta di Socrate in 1, 6: il discorso non so-
lo di sviluppa secondo un elaborato tricolon, ma sviluppa il motivo tipicamente tragico della τύχη 
μεταβολὴ ;. 

98  Callebat 1998, 80 s. 
99  Vd. n. 39. 



Bianca Facchini 

- 316 - 

l’intromissione della lingua del diritto romano in sede fantastica determini un corto-
circuito straniante che va spesso nella direzione della dissoluzione ironica dell’aura 
fiabesca, della scopertura della finzione e della rilettura umanizzante del mito. Si è 
però constatato come lo stesso linguaggio giuridico, decontestualizzato ed impiegato 
in situazioni improbabili, finisca a sua volta per risultare ‘straniato’, comico e para-
dossale. 

 La commistione stilistica ed espressiva perseguita dall’autore delle Metamorfosi 
parrebbe per certi versi risolversi nel piacere della creazione linguistica, della ricerca 
del familiare nell’inusuale e dell’imprevisto nel quotidiano. Caratterizzate da un 
continuo sovrapporsi di prospettive e di paradigmi conoscitivi differenti, le Meta-

morfosi sembrerebbero in definitiva non proporre un’univoca chiave di lettura della 
realtà, un sistema interpretativo ed assiologico in grado di trionfare definitivamen-
te100. Allo stesso tempo, tuttavia, l’ironia dissacrante e la prospettiva gnoseologica 
frammentaria implicite nel gioco letterario apuleiano potrebbero trovare una contro-
parte ‘costruttiva’. Mentre diverte, infatti, l’imprevisto cortocircuito tra fiabesco e 
realistico, serio e burlesco, è anche in grado di suscitare un lampo di autentica mera-
viglia, di suggerire inattese analogie e di illuminare di nuova luce ciascuno dei di-
versi ambiti implicati nella giustapposizione diretta. In fondo, in una narrazione ca-
pace di alludere contemporaneamente alla caratterizzazione mitologica di Cupido e 
alla condotta adultera sanzionata dal diritto augusteo, si potrebbe avvertire lo stesso 
spirito curioso ed osservatore con cui il protagonista del romanzo rintraccia corri-
spondenze inaspettate tra entità apparentemente disparate, quali il sole e la fiamma 
di una lucerna: ... nec mirum, licet modicum istum igniculum et manibus humanis 

laboratum, memorem tamen illius maioris et coelestis ignis uelut sui parentis, quid 

is sit editurus in aetheris vertice diuino praesagio et ipsum scire et nobis enuntiare 

(Met. 2.12.2)101. 
 Riso, quindi, come effetto immediato della contaminazione di linguaggi, ma riso, 

forse, anche come spia di un’intuizione ermeneutica. 
 

Bianca Facchini 
 

RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI102 
 
Amarelli 1990 
F. Amarelli, Apuleio: la testimonianza di un laico del diritto, Index 18, 1990, 93-100. 
 

 
100  Sul carattere enigmatico della narrazione apuleiana, non interpretabile in senso univoco, cf. ad e-

sempio Callebat 1998, 77; Keulen 2006, 157; Graverini 2007, 57-149; Harrison 2000, 235-59; bi-
bliografia in Schlam – Finkelpearl 2000, 45-117. 

101  Il romanzo apuleiano (Tasinato 2000) sembrerebbe mettere ripetutamente in evidenza il potenzia-
le ermeneutico della curiositas e la sua capacità di trasfigurare lo sguardo con cui si interpreta la 
realtà. Per bibliografia sul motivo della curiositas nelle Metamorfosi, si veda ad esempio la rasse-
gna bibliografica di Schlam – Finkelpearl 2000, 169-71. 

102 Il testo adottato e la modalità di citazione dei singoli passi delle Metamorfosi si rifanno 
all’edizione Les Belles Lettres 1940-1946 (nuova edizione dei ll. IV-VI a cura di L. Callebat, 
1992). 



Giurisprudenza da favola 

- 317 - 

Annequin 1992 
J. Annequin, La «ciuitas», la violence et la loi, Index 1992, 20, 1-11. 
 
Annequin 1998 
J. Annequin, Lucius-asinus, Psyché-ancilla. Esclavage et structures de l’imaginaire dans les 

Métamorphoses d’Apulée, DHA 24, n. 2, 1998, 89-128. 
 
Auerbach 1956 
E. Auerbach, Mimesis: il realismo nella letteratura occidentale, Torino 1956 (traduzione 
italiana di A. Romagnoli e H. Hinterhäuser; ediz. originale Bern 1946). 
 
Beccaria 2004 
G.L. Beccaria, Dizionario di linguistica e di filologia, metrica, retorica, Torino 2004. 
 
Beltrametti 1994  
A. Beltrametti, La parodia letteraria, in G. Cambiano, L. Canfora, D. Lanza (edd.), Lo spa-

zio letterario della Grecia antica, vol. I.3, Roma 1994 , 275-302. 
 
Blánquez Pérez 1992-93 
C. Blánquez Pérez, Aspectos de la práctica penal y procesal en el derecho romano del siglo 

II d.C., QCCCM 4-5, 1992-93, 131-216. 
 
Bowersock 1965 
G.W. Bowersock, Zur Geschichte des römischen Thessaliens, RhM 108, 1965, 277-89. 
 
Brancaleone – Stramaglia 1993  
F. Brancaleone – A. Stramaglia, Otri e proverbi in Apuleio Met. II,32–III,18, ZPE 99, 1993, 
37-40 (rist. corretta in O. Pecere – A. Stramaglia, Studi apuleiani, Cassino 2003, 113-7; note 
di aggiornamento di L. Graverini, ibid., 197). 
 
Callebat 1968  
L. Callebat, Sermo cotidianus dans les Métamorphoses d'Apulée, Caen 1968. 
 
Callebat 1978  
L. Callebat, La prose des Métamorphoses: génèse et spécificité, in B.L Hijmans Jr. – R.T. 
van der Paardt (edd.), Aspects of Apuleius' Golden Ass, Groningen 1978, 167-87 (= Callebat 
1998, 77-87). 
 
Callebat 1998  
L. Callebat, Langages du roman latin, Hildesheim 1998. 
 
Colin 1965  
J. Colin, Apulée en Thessalie: fiction ou vérité?, Latomus 24, 1965, 330-45. 
 
De Meo 2005 
C. De Meo, Lingue tecniche del latino, Bologna 2005³. 
 
Dowden 1991 
K. Dowden, The Roman Audience of the Golden Ass, in J. Tatum (ed.), The Search for the 

Ancient Novel, Baltimore-London 1994, 419-34. 
 
Elster 1991   
M. Elster, Römisches Strafrecht in den Metamorphosen des Apuleius, in H. Hofmann (ed.), 
Groningen Colloquia on the Novel, IV, Groningen 1991, 135-54. 
 
Esposito 1989 
P. Esposito, Riuso e stravolgimento in Apuleio, Vichiana, s. II, 18, 1989, 306-22. 
 



Bianca Facchini 

- 318 - 

Finkelpearl 1990 
E.D. Finkelpearl, Psyche, Aeneas, and an Ass: Apuleius’ ‘Metamorphoses’ 6.10-6.21, TA-
PhA 120, 1990, 333-47. 
 
Finkelpearl 1998  
E.D. Finkelpearl, Metamorphosis of Language in Apuleius: a Study of Allusion in the Novel, 
Ann Arbor 1998. 
 
Fiorencis – Gianotti 1990 
G. Fiorencis – G.F. Gianotti, Fedra e Ippolito in provincia, MD 25, 1990, 71-114 (= G. Ma-
gnaldi – G.F. Gianotti (a cura di), Apuleio. Storia del testo e interpretazioni, Alessandria 
2000, 2004², 265-96). 
 
Fitzgerald 2000 
W. Fitzgerald, Slavery and the Roman Literary Imagination, Cambridge 2000. 
 
Frangoulidis 1990 
S.A. Frangoulidis, Epic imitation in the Metamorphoses of Apuleius, diss., The Ohio State 
University, 1990. 
 
Frangoulidis 1991  
S.A. Frangoulidis, Vergil's tale of the Trojan Horse in Apuleius' robber-tale of Thrasyleon, 
PP 46, 1991, 95-111. 
 
Frangoulidis 2007 
S.A. Frangoulidis, Transforming the Genre: Apuleius' Metamorphoses, in M. Paschalis – S. 
Frangoulidis – S. Harrison – M. Zimmerman (edd.), The Greek and the Roman Novel. Par-

allel Readings. Supplementum, 8, Groningen, 2007, 193-203. 
 
Fusillo 1998  
M. Fusillo, Il romanzo greco. Polifonia ed eros, Venezia 1998. 
 
GCA 1977  
B.L. Hijmans Jr. – R.T. van der Paardt – E.R. Smits – R.E.H. Westendorp Boerma – A.G. 
Westerbrink, Apuleius Madaurensis, Metamorphoses, Book IV 1-27: Text, Introduction and 

Commentary. Groningen Commentaries on Apuleius, Groningen 1977. 
 
GCA 1981  
B.L. Hijmans Jr. – R.T. van der Paardt – V. Schmidt – R.E.H. Westendorp Boerma – A.G. 
Westerbrink, Apuleius Madaurensis, Metamorphoses, Book VI, 25-32 and VII: Text, Intro-

duction and Commentary. Groningen Commentaries on Apuleius, Groningen 1981. 
 
GCA 1985  
B.L. Hijmans Jr. – R.T. van der Paardt – V. Schmidt – C.B.J. Settels – B. Wesseling - 
R.E.H. Westendorp Boerma, Apuleius Madaurensis, Metamorphoses, Book VIII: Text, In-

troduction and Commentary. Groningen Commentaries on Apuleius, Groningen 1985. 
 
GCA 2000  
M. Zimmerman, Apuleius Madaurensis, Metamorphoses, Book X: Text, Introduction and 

Commentary. Groningen Commentaries on Apuleius, Groningen 2000. 
 
GCA 2001  
D. K. van Mal-Maeder, Apuleius Madaurensis, Metamorphoses, livre II: Texte, Introduction 

et Commentaire. Groningen Commentaries on Apuleius, Groningen 2001. 
 



Giurisprudenza da favola 

- 319 - 

GCA 2004  
M. Zimmerman – S. Panayotis – V. Hunink – W.H. Keulen – S.T. Harrison – T.D. 
McCreight – B. Wesseling – D. van Mal-Maeder, Apuleius Madaurensis, Metamorphoses, 

Books IV 28-35, V and VI 1-24: the tale of Cupid and Psyche. Groningen Commentaries on 

Apuleius, Groningen 2004. 
 
GCA 2007 
W.H. Keulen, Apuleius Madaurensis, Metamorphoses, Book I: Text, Introduction and 

Commentary, Groningen Commentaries on Apuleius, Groningen 2007. 
 
Gebhardt 2009 
U.C.J. Gebhardt, Sermo iuris: Rechtssprache und Recht in der augusteischen Dichtung, 
Leiden-Boston 2009. 
 
Giannini 2009 
P. Giannini, La poikilia nell’età arcaica e in Pindaro, in E. Berardi – F.L. Lisi – D. Micalel-
la (a cura di), Poikilia. Variazioni sul tema, Ancireale-Roma 2009, 65-82. 
 
Gianotti 1981 
G.F. Gianotti, Memoria letteraria e giuridica nell’episodio di Chriseros e Lamachus (Apul. 

Met. 4, 9-11), QFC 3, 1981, 61-83 (= Gianotti 1986, 53-77).  
 
Gianotti 1986 
G.F. Gianotti, ‘Romanzo’ e ideologia. Studi sulle Metamorfosi di Apuleio, Napoli 1986. 
 
Gianotti 2003 
G.F. Gianotti, Andromeda e Psiche: storie nuziali e assunzioni in cielo, in M. Guglielmo – 
E. Bona (a cura di), Forme di comunicazione nel mondo antico e metamorfosi del mito: dal 

teatro al romanzo, Alessandria 2003, 243-57. 
 
Graverini 1996 
L. Graverini, Apuleio, Virgilio e la “Peste di Atene”. Note ad Apul. ‘Met.’ IV 14, Maia 48, 
1996, 171-87. 
 
Graverini 1998  
L. Graverini, Memorie virgiliane nelle Metamorfosi di Apuleio, Maia 50, 1998, 123-44. 
 
Graverini 2002 
L. Graverini, Corinth, Rome and Africa: a Cultural Background for the Tale of the Ass, in 
M. Paschalis – S.A. Frangoulidis (edd.), Space in the Ancient Novel. Ancient Narrative. 

Supplementum, 1, Groningen 2002, 58-77. 
 
Graverini 2007 
L. Graverini, Le Metamorfosi di Apuleio. Letteratura e identità, Pisa 2007. 
 
Grimal 1985  
P. Grimal, Apulée conteur romain, VL 99, 1985, 2-10. 
 
Grosser 1985  
H. Grosser, Narrativa, Milano 1985. 
 
Harrison 1997  
S.J. Harrison, From Epic to Novel: Apuleius' Metamorphoses and Vergil’s Aeneid, MD 39, 
1997, 53-73.  
 



Bianca Facchini 

- 320 - 

Harrison 1998  
S.J. Harrison, Some epic structures in «Cupid and Psyche», in M. Zimmerman et. Al. (edd.), 
Aspects of Apuleius’ Golden Ass, II (Cupid and Psyche: a collection of original papers), 
Groningen 1998, 51-68.  
 
Harrison 2000 
S.J. Harrison, Apuleius: a Latin Sophist, Oxford 2000. 
 
Harrison 2002 
S.J. Harrison, Literary Topography in Apuleius’ ‘Metamorphoses’, in M. Paschalis – S. 
Frangoulidis (edd.), Space in the Ancient Novel. Ancient Narrative. Supplementum, 1, Gron-
ingen 2002, 40-57. 
 
Harrison 2006 
S.J. Harrison, Divine Authority in ‘Cupid and Psyche’: Apuleius’ ‘Metamorphoses’ 6, 23-

24, in S.N. Byrne – E.P. Cueva – J. Alvares (eds.), Authors, Authority, and Interpreters in 

the Ancient Novel: Essays in Honor of Gareth L. Schmeling. Ancient Narrative. 

Supplementum, 5, Gronongen 2006, 171-85. 
 
Harrison 2007 
S.J. Harrison, Parallel Cults? Religion and Narrative in Apuleius’ Metamorphoses and 

Some Greek Novels, in M. Paschalis – S. Frangoulidis – S. Harrison – M. Zimmerman 
(eds.), The Greek and the Roman Novel. Parallel Readings. Supplementum, 8, Groningen, 
2007, 204-18. 
 
Hildebrand 1842  
G.F. Hildebrand, L. Apuleii opera omnia, I, Lipsiae 1842. 
 
Horsfall 1982 
N.M. Horsfall, Allecto and natura: a pattern of allusion in Apuleius, LCM 7, 1982, 41. 
 
Kenney 1990  
J. Kenney, Apuleius: Cupid and Psyche, Cambridge 1990. 
 
Keulen 1997 
W. Keulen, Some Legal Themes in Apuleian Context, in M. Picone – B. Zimmermann (eds.), 
Der antike Roman und seine mittelalterliche Rezeption, Basel 1997, 203-29. 
 
Keulen 2006 
W. Keulen, Il romanzo latino, in L. Graverini – W. Keulen – A. Barchiesi, Il romanzo anti-

co: forme, testi, problemi, Roma 2006, 131-77. 
 
Lazzarini 1985  
C. Lazzarini, Il modello virgiliano nel lessico delle Metamorfosi di Apuleio, SCO 35, 1985, 
131-60. 
 
Maehler 1981 
H. Maehler, Lucius the Donkey and Roman Law, MPhL 4, 1981, 161-77. 
 
Mantero 1973 
T. Mantero, Amore e Psiche. Struttura di una “fiaba di magia”, Genova 1973. 
 
Marangoni 1985 
C. Marangoni, Un lusus etimologico sul nome di Mercurio. Apul. ‘Met.’ 6,8, A&R, n. s. 30, 
1985, 52-65 (= Il mosaico della memoria. Studi sui ‘Florida’ e sulle ‘Metamorfosi’ di Apu-

leio, Padova 2000, 71-88). 
 



Giurisprudenza da favola 

- 321 - 

Marangoni 2006 
C. Marangoni, Sui modelli della Venus uulgaria di Apuleio, ‘apol.’ 12 (con un appunto su 

Iside-Luna, ‘met.’ XI 1), Incontri triestini di filologia classica 5, 2006, 273-83. 
 
Mason 1994 
H.J. Mason, Greek and Latin Versions of the Ass-Story, ANRW II 34.2, Berlin-New York 
1994, 1665-707. 
 
Mattiacci 1993 
S. Mattiacci, La lecti inuocatio di Aristomene: pluralità di modelli e parodia in Apul. ‘Met.’ 

I. 16, Maia 43, 1993, 257-67. 
 
Mattiacci 1998  
S. Mattiacci, Neoteric and Elegiac Echoes in the Tale of Cupid and Psyche by Apuleius, in 
M. Zimmerman et. Al. (eds.), Aspects of Apuleius' Golden Ass, II (Cupid and Psyche: a col-

lection of original papers), Groningen 1998, 127-49. 
 
Mattiacci 2007 
S. Mattiacci, Da Apuleio all’Aegritudo Perdicae: nuove metamorfosi del tema di Fedra, in 
R. Degl’Innocenti Pierini – N. Lambardi – E. Magnelli et. Al. (a cura di), Fedra. Versioni e 

riscritture di un mito classico, Atti del convegno AICC, Firenze 2-3 aprile 2003, Livorno 
2007, 131-56. 
 
Mazzini 2010 
I. Mazzini, Storia della lingua latina e del suo contesto, II, Roma 20104. 
 
Médan 1926 
P. Médan, La latinité d’Apulée dans les Métamorphoses. Étude de grammaire et de stylis-

tique, Paris 1926. 
 
Merkelbach 1962 
R. Merkelbach, Roman und Mysterium in der Antike, München 1962. 
 
Micalella 2009 
D. Micalella, Varietà e variazione. Poikilia nella poetica e nella retorica aristotelica, in E. 
Berardi – F.L. Lisi – D. Micalella (a cura di), Poikilia. Variazioni sul tema, Acireale-Roma 
2009, 239-72. 
 
Mirhady 2004 
D.C. Mirhady, Forensic evidence in Euripides’ ‘Hippolytus’, Mouseion 2004, 15-34. 
 
Molero Alcaraz 
L. Molero Alcaraz, Aspectos del vocabulario de Séneca en la ‘Fedra’, in Lucio Anneo Séne-

ca: ‘Fedra’, por B. Segura Ramos (Con comentario léxico y métrico de C. Arias, L. Molero 

y R. Carande), Sevilla 1994, 13-32. 
 
Moreschini 1991 
Apuleio, La novella di Amore e Psiche, a cura di C. Moreschini, Padova 1991. 
 
Moreschini 1994  
C. Moreschini, Il mito di Amore e Psiche in Apuleio: saggio, testo di Apuleio, traduzione e 

commento, Napoli 1994. 
 
Münstermann 1995 
H. Münstermann, Apuleius. Metamorphosen literarischer Vorlagen, Stuttgart-Leipzig 1995. 
 



Bianca Facchini 

- 322 - 

Mureddu – Nieddu 2009 
P. Mureddu – G.F. Nieddu, L’ingegno proteiforme di Aristofane: verso la costruzione di un 

comico letterario, in E. Berardi – F.L. Lisi – D. Micalella (a cura di), Poikilia. Variazioni 

sul tema, Acireale-Roma 2009, 107-66. 
 
Norden 1912 
F. Norden, Apuleius von Madaura und das römische Privatrecht, Leipzig 1912. 
 
Osgood 2006 
J. Osgood, Nuptiae Iure Civili Congruae: Apuleius’s Story of Cupid and Psyche and the 

Roman Law of Marriage, TAPhA 136, 2006, 415-41. 
 
Paratore 1942 
E. Paratore, La novella in Apuleio, Messina 1942². 
 
Parker – Murgatroyd 2002 
S. Parker – P. Murgatroyd, Love poetry and Apuleius’ ‘Cupid and Psyche’, CQ n.s. 52, 
2002, 400-4. 
 
Pellecchi 2010 
L. Pellecchi, L’accusa contro Apuleio: Linee retoriche e giuridiche, in D. Mantovani – L.P. 
(a cura di), Eparcheia, autonomia e civitas Romana. Studi sulla giurisdizione criminale dei 

governatori di provincia (II sec. a.C. – II d.C.), Pavia 2010, 171-334. 
 
Perry 1925 
B.E. Perry, On Apuleius’ ‘Metamorphoses’ II, 31-III, 20; AJP 46, 1925, 253-62. 
 
Perry 1929 
B.E. Perry, On Apuleius’ ‘Metamorphoses’ I, 14-17, CPh 4, 1929, 394-400. 
 
Riess 2001 
W. Riess, Apuleius und die Räuber, Stuttgart 2001. 
 
Rinaudo 2009 
M. Rinaudo, Sviluppi semantici e ambiti d’uso di ποικίλος e derivati, da Omero ad Aristo-

fane, in E. Berardi – F.L. Lisi – D. Micalella (a cura di), Poikilia. Variazioni sul tema, Aci-
reale-Roma 2009, 25-63. 
 
Rosati 2003 
G. Rosati, Quis ille? Identità e metamorfosi nel romanzo di Apuleio, in M. Citroni (a cura 
di), La cultura romana costruisce la sua immagine, Firenze 2003, 267-96. 
 
Schlam – Finkelpearl 2000  
C. Schlam – E. Finkelpearl, A Survey of Scholarship on Apuleius, 1971-1998, Lustrum 42, 
Göttingen 2000. 
 
Scivoletto 1963 
N. Scivoletto, Antiquaria romana in Apuleio, in Studi di letteratura latina imperiale, Napoli 
1963, 222-54. 
 
Scobie 1975  
A. Scobie, Apuleius’ ‘Metamorphoses’ I, Meisenheim am Glan 1975. 
 
Scobie 1983 
A. Scobie, Apuleius and folklore, London 1983. 
 



Giurisprudenza da favola 

- 323 - 

Smith 2007 
S.D. Smith, Wonders Beyond Athens: Reading the ‘Phaedra’ Stories in Apuleius and Helio-

doros, in M. Paschalis – S. Frangoulidis – S. Harrison – M. Zimmerman (eds.), The Greek 

and the Roman Novel. Parallel Readings. Supplementum, 8, Groningen, 2007, 219-37. 
 
Stramaglia 1992  
A. Stramaglia, Covi di banditi e cadaveri ‘scomodi’ in Lolliano, Apuleio e [Luciano], ZPE 
94, 1992, 59-63. 
 
Summers 1967 
R.G. Summers, A legal commentary on the ‘Metamorphoses’ of Apuleius, diss., Princeton 
1967. 
 
Summers 1970 
R.G. Summers, Roman Justice and Apuleius’ Metamorphoses, TAPhA 101, 1970, 511-31. 
 
Summers 1972 
R.G. Summers, Apuleius Juridicus, Historia 21, 1972, 120-6. 
 
Tappi 1986  
O. Tappi, Interdiscorsività e intertestualità in una novella di Apuleio (‘Metamorfosi’ 10, 2-

12). Fenomenologia del tabù dell'incesto, MCSN 4, 1986, 179-97. 
 
Tasinato 2000  
M. Tasinato, La curiosità. Apuleio e Agostino, Milano 2000. 
 
Treggiari 1991 
S. Treggiari, Roman marriage: Iusti coniuges from the time of Cicero to the Time of Ulpian, 
Oxford 1991. 
 
Treggiari 1991b 
S. Treggiari, Divorce Roman Style: How Easy and how Frequent was it?, in B. Rawson 
(ed.), Marriage, Divorce and Children an Ancient Rome, New York 1991, 31-46. 
 
van der Paardt 1971  
R.T. van der Paardt, Apuleius, Metamorphoses: A Commentary on Book III, with Text and 

Introduction, Amsterdam 1971. 
 
van Thiel 1971 
H. van Thiel, Der Eselroman, I. Untersuchungen, München 1971. 
 
Walsh 1970 
P.G. Walsh, The Roman Novel. The ‘Satyricon’ of Petronius and the ‘Metamorphoses’ of 

Apuleius, Cambridge 1970. 
 
 
Abstract: Apuleius’ Metamorphoses abounds with legal expressions. While juridical terms tend to 
reflect and witness Roman historical practices, from a literary standpoint their use seems to be func-
tional to the author’s taste for linguistic experimentation and witty play on traditional motifs. The in-
sertion of legal technicalities in fairy-tale or highly literary contexts is indeed congruent with the ten-
dency of the novel to variation and stylistic contamination. It further reveals Apuleius’ strategy of 
Romanization of Greek models and his uninhibited attitude towards traditional mythology and inher-
ited topoi, which appear to be handled with smiling irony. 
 

Keywords: Apuleius, Metamorphoses, legal language, poikilia, irony. 



Lexis 29.2011 

Un’inedita traduzione delle prime tre  

Bucoliche di Virgilio in friulano 
 
 

L’autore e il contesto storico goriziano 
 

Recentemente ho cercato di dimostrare che alcune opere in lingua friulana, contenu-
te in uno zibaldone poetico manoscritto del sec. XIX, finora rimaste anonime, deb-
bono essere attribuite alla figura di Alessandro Goglia1. Una cosa che mi è sembrata 
particolarmente interessante è il fatto che l’autore traduceva in friulano direttamente 
dal latino2. Questo particolare non è irrilevante né per la lingua friulana, alla quale si 
aggiunge un importante tassello per dimostrare la sua indipendenza formale 
dall’italiano, né per quella latina, della quale si testimonia la grande fruizione anche 
nelle classi borghesi del Friuli di fine Settecento e inizio Ottocento. 

Il traduttore è un goriziano di origine slava che usa il friulano come lingua franca 
e letteraria, probabilmente per rinforzare un’identità sradicata attraverso l’abbraccio 
di una cultura all’epoca fortemente assimilatrice come quella friulana. Goglia, figlio 
di slavi, chiamava il friulano «la nestra volgar favella». All’epoca i nazionalismi e 
la separazione etnica e culturale, che non tardarono a manifestarsi dal 1848 anche in 
questa parte dell’Impero asburgico, erano relativamente lontani e le lingue non erano 
ancora percepite come bandiere, ma come semplice mezzo di comunicazione e come 
parte del sapere universale che stava ottenendo sempre più spazio dopo la Rivolu-
zione francese, slegandosi dal monopolio di nobiltà e clero.  

Non è quindi un caso se le tre ecloghe che qui voglio presentare al lettore sono 
contenute in uno Zibaldone poetico di circa 200 carte manoscritte in ben nove3 lin-
gue, e non pare neppure casuale che il traduttore, dopo aver proposto le prime tre e-
cloghe in friulano4, traduca la prima anche in sloveno nelle pagine appena seguenti5. 

Assai interessante è la figura di Alessandro Antonio Goglia, primogenito di Fran-
cesco Matteo, avvocato originario di Merna (Miren, oggi in Slovenia), che si era ad-
dottorato in diritto civile e canonico nel 1751 presso il Collegio veneto giurista di 
Padova, università della Repubblica di Venezia6. Alessandro Goglia nacque a Gori-
zia il 16 aprile 17597, divenne «pubblico geometra» ed esercitò la professione di pe-

 
1  Le ricerche rientrano nell’attività scolta per la mia tesi di dottorato all’Università di Friburgo in 

Svizzera: cf. Verdini 2010. 
2  ASPGo, 173, Zibaldone poetico, c. 13r «Idilio di Bion tradot dal grec in latin e dal latin in fur-

lan» e BSI, 90, I Sacris Salms traspuartaz nella lenghe friulana: qui, da un confronto lessicale e 
strutturale, si evince la traduzione dal latino e non dall’italiano; Spessot 1932. 

3  Italiano, friulano, sloveno, latino, francese, tedesco, inglese, spagnolo e turco. In qualche occa-
sione l’autore crea una lingua mista fondendo elementi morfologici e lessicali di diversi idiomi e 
chiamando il suo modo di scrivere e parlare «lengaz miscliz» ‘parlata ibrida’. 

4  ASPGo, 173, cit., Melibeo e Titir, cc. [1b]v-9v. Nell’indice del ms. compaiono i titoli di tutte e tre 
le bucoliche: Titir tu stand sintat, Ardeva Alessi, Dimmi Damet. 

5  Ibidem, Melibeo inu Titir cc. 10r-12v, col titolo d’indice per questa bucolica (la prima) Titir ti ki-

ri; cf. Bratuž 2006.  
6  Costa 1898-99, 123. 
7  LBDGo, vol. XI (1754-70). 



Massimiliano Verdini 

 - 326 - 

rito per il Catasto giuseppino, la commissione steurale e la nobiltà isontina8. Tra il 
1793 e il 1794 tradusse dal latino in friulano il libro dei Salmi della Bibbia, opera ad 
oggi rimasta inedita9. Nonostante nel 1799 fosse stato dichiarato pazzo e affidato al-
le cure di due fratelli, probabilmente per dissidi ereditari10, continuò ugualmente la 
sua opera di perito e di traduttore. Una sua traduzione in friulano in versi endecasil-
labi del poema epico ossianico di Fingal è datata 182211. All’interno di questo ma-
noscritto vi è una piccola mappa dei luoghi della saga e presso l’archivio provinciale 
di Gorizia è conservata anche una versione più grande (50x50 cm), sempre opera di 
Goglia, a prova di come applicasse alla letteratura e alla sua fantasia l’arte di dise-
gnatore di mappe catastali12. Goglia lascia ai posteri un’interessante testimonianza 
della Gorizia austriaca plurilingue dell’epoca e offre un importante tassello storico-
socio-linguistico per dimostrare il buon livello di prestigio che aveva colà raggiunto 
la lingua friulana. Il nostro traduttore, che morì nel 1834 all’età di settantacinque an-
ni13, potrebbe essere ricordato in Friuli come vero primo collante letterario tra inte-
resse classico e interesse contemporaneo, tra Neoclassicismo arcadico e Romantici-
smo pre-nazionale, tra Friuli ed Europa e tra Romània e Slavia. 

Le opere gogliane sono la riprova che la città friulana orientale non era affatto pe-
riferica all’evoluzione letteraria e sociale dell’Europa dell’epoca. La posizione stessa 
di Gorizia, collocata tra Mediterraneo e Nord Europa, favoriva dibattiti culturali, 
scambi epistolari, circolazione di libri e di giudizi. Nella cosiddetta «Nizza Austria-
ca», alla fine del XVIII secolo, sorsero due tipografie (Tommasini e De Valerj) e nel 
1780 fu fondata una colonia arcadica denominata Accademia degli Arcadi romano-

sonziaci, i cui componenti erano per la maggior parte nobili ed ecclesiastici, ma non 
erano esclusi eminenti esponenti della classe borghese; l’arcadia favorì indubbia-
mente maggiore sviluppo culturale e apertura letteraria di Gorizia al mondo, e gli 
stessi arcadi donarono quasi cinquemila volumi alla Biblioteca Comunale di Trieste, 
luogo dove nel 1783 la colonia si trasferì ed ebbe vita fino al 180914. Gorizia, da 
questo momento fino alla Grande Guerra poté considerarsi la capitale della lingua e 
dalla cultura friulane. A cavallo tra Sette- e Ottocento, qui vi trovarono ospitalità e 
asilo molti uomini illustri veneti come Lorenzo Da Ponte, Carlo Goldoni, Giacomo 
Casanova e persino l’ex re di Francia Carlo X15. 

La presenza di molte famiglie nobili in città, di un clero culturalmente attivo, e di 
una borghesia emergente, il suo essere stata uno dei centri principali del grande Pa-
triarcato di Aquileia (del quale dopo lo scioglimento di questo nel 1751 erediterà la 
metropolia insieme a Udine), il suo essere stata sfiorata dalla Riforma protestante e 

 
8  ASPGo, Atti degli Stati provinciali, sez. II, 379, II - sez. II; 325 A 24 1-2, A 42 01-03, A 59-64, A 

98 01-02, A 107 10-03, A 134 A-Z. 
9  BSI, 90, cit.: sarà questo l’oggetto principe della mia tesi friburghese. 
10  ASGo, Tribunale civico provinciale di Gorizia, Ventilazioni ereditarie, 154, f. 340, s.1806-5-53. 
11  ASPGo, 271. Fingal. Poema epic. Traduce da un’edizione italiana di Melchiorre Cesarotti. A tale 

proposito è doveroso ricordare quanto fossero stretti i rapporti tra Cesarotti e il Friuli; lo stesso 
storico Francesco di Manzano possedeva l’Iliade del Cesarotti cf. ad es. di Brazzà 2008, 398-403, 
Volpato 2010, 141. 

12  ASPGo, Mappe Censuarie, inv. 2751, mappa nr. 51. 
13  ASGo, Registro dei morti, 419, 1031c., 36v., nr. 2880. 
14  Antonini, 1865, 406-8. 
15  Cf. di Brazzà 2008, 398; Della Bona 1856, 200-8; Volpato 2010, 10 s., 20 s., 141. 



Un’inedita traduzione delle prime tre ‘Bucoliche’ di Virgilio in friulano 

 - 327 - 

il suo essersi mantenuta in contemporanea politicamente tedesca e culturalmente ita-
liana, nonché penisola circondata dal «mare slavo», hanno fatto di Gorizia la prima 
tra le città europee moderne, plurilingui, multietniche e multireligiose. 

 
Traduzioni e trascrizioni dello Zibaldone poetico

16 
 

Per quanto riguarda in particolare le traduzioni dello Zibaldone poetico
17, Goglia 

traduce generalmente in friulano e italiano dal francese, dal tedesco, e dal latino; non 
meno importante è la traduzione in friulano della III canzone del Petrarca.  La lingua 
latina, che è poi quella per noi più interessante, forma la parte più importante e cor-
posa delle traduzioni gogliane. Da Schiffer, seicentesco scrittore tedesco in lingua 
latina, traduce in friulano un brano del libro Lapponia

18; sempre in friulano, poi tra-
duce delle versioni latine di classici greci (Mosco e Bione: questi due autori, nello 
Zibaldone, insieme a Omero e Saffo, sono oggetto anche di traduzioni italiane). I 
classici latini di cui Goglia ci offre le proprie traduzioni in friulano sono Virgilio, 
Orazio e Giovenale; in italiano, invece, oltre al citato Orazio, trasporta anche Ovidio 
e Celso. 

Per quanto riguarda invece le semplici trascrizioni di testi di autori latini senza 
traduzione, si possono annoverare nello Zibaldone ancora brani di Virgilio, Sveto-
nio, Ovidio, Vitruvio e Lattanzio. Brani in lingua latina, composti però in epoca mo-
derna, sono trascritti da parte di Goglia attingendo da Franklin19, Boerhaave, Lippi, 
More ed Owen.  

Lo Zibaldone tuttavia non contiene solo traduzioni letterariamente impegnate, ma 
consiste anche in un florilegio di componimenti popolari a carattere idillico, burle-
sco o religioso, di vari autori antichi e contemporanei, e ci presenta alcuni sonetti e 
poesie di tal fatta attribuibili al compilatore stesso. 

Nei seguenti due specchietti, sono illustrate nel dettaglio le traduzioni e le trascri-
zioni gogliane da autori latini. 

 
16  Un mio articolo esaustivo sul ricco contenuto di questo manoscritto dovrebbe uscire tra poco sulla 

rivista Ladinia 35, 2011. 
17  Spessot 1933. 
18  Schiffer 1673. 
19  Di cui trascrive la sola frase Eripuit cœlo fulmen sceptrumque tyrannis, ma Goglia la corrompe 

con altre simili composte prima: cf. Manilio (parlando di Epicuro) nell’Astronomicon, I, 104. 



Massimiliano Verdini 

 - 328 - 

Traduzioni: 
 
da Autori Traduzione Autore Opere Carta/e 

la
ti

no
 

greci 

in friulano 
Bione 

Idillio I 
Idillio VII 

13r-16r 
137 

Mosco 
Idillio III 

Epigramma 
18v-19r 
16r 

in italiano 

Bione Idilli II-VII, IX 19r-24r 
Mosco Idillio I 19v-26v 
Omero Iliade I 36v-40r 

Saffo dagli Enigmi 
58v-59v 
147v 

latini antichi 

in friulano 
Virgilio Bucoliche I-III [1b]v-9v 
Orazio Ode III 83v-84v 
Giovenale Satira III 76r-78v 

in italiano 
Orazio 

Satira I 
dalle Odi: X 

IV 
V 
III 

dall’Ars poetica 

61r-65r 
65r-65v 
81r-81v 
82r-83v 
83v-84v  
57 

Ovidio dall’Ode XVIII 135v-136r 
Celso De re medica I,1 155r 

in sloveno Virgilio Bucoliche I 10r-12v 

latini moderni in friulano Schiffer da Lapponia 50v 

fran- 
cese 

latini antichi20 in italiano Adriano Ode I 167v 

 
Trascrizioni: 

 
Autore dalle opere Carta/e 

Ovidio 
Tristia [1a]v 
Metamorfosi 17r 

Vitruvio De architectura VI 136r 

Lattanzio Enigmi 173 

Franklin Frase 175r 

Boerhaave Boheravii mammarum descriptio 175r 

Svetonio De Tiberio 175r 

Virgilio Culex – ad Octavium 179r-187v 

Lippi De certamine  

Zeuxidos & Parrhasii 

[191]r 

More In ridiculum judicium [191]r 

Owen Epigrammata [191]r 

 
20  Goglia ha usato la traduzione francese di Fontanelle come si evince dalla trascrizione di questa 

sullo Zibaldone alla c.167v. 



Un’inedita traduzione delle prime tre ‘Bucoliche’ di Virgilio in friulano 

 - 329 - 

 

Note linguistiche 
 

Il geometra goriziano dimostra una predilezione per Virgilio, che già un secolo pri-
ma aveva portato il sacerdote Bosizio, anch’egli goriziano, a tradurre in friulano le 
Georgiche

21 e a creare una parodia dell’Eneide
22. Sappiamo peraltro che Bosizio fu 

l’autore anche una versione delle Bucoliche, andata sfortunatamente perduta. A col-
mare parzialmente questo vuoto interviene Goglia, probabilmente lettore e imitatore 
di Bosizio (fino a un certo momento) in grafia e lingua friulana. Diversamente da 
Bosizio, però, Goglia non compone parodie e si limita a tradurre solo le prime tre e-
cloghe delle Bucoliche virgiliane.  

La stesura e il metro endecasillabo denotano impegno e volontà di elevazione del-
la lingua friulana attraverso un vocabolario dotto, imitante l’italiano letterario, che a 
sua volta si differenziava dal toscano parlato per l’acclimatamento dei latinismi. È 
quindi probabile che i traduttori e gli scrittori friulani dell’epoca non considerassero 
i loro calchi sempre e solo come meri italianismi, ma piuttosto come dottismi, passa-
ti per un tramite linguistico italiano. È fortemente probabile che i letterati friulani di 
allora concepissero il friulano come un «dialetto» nel senso di «variante» 
dell’italiano, senza per questo cedere ad una subalternità di una lingua rispetto 
all’altra. Solo col XX secolo, nella lingua scritta friulana è avvenuta una definitiva 
opera di elevazione del parlato friulano a lingua scritta, accompagnata da un’azione 
di purificazione dagl’italianismi e volontà di differenziazione dalla lingua italiana (a 
volte anche esagerata): è così che ci si trova oggi ad avere un italiano scritto diverso 
da un centritaliano parlato, mentre nel friulano, a differenza di un tempo, lo scritto e 
il parlato viaggiano su un unico binario23. 

L’influenza di questo lessico, che ricorre nelle traduzioni gogliane e che comun-
que potremmo definire ‘non schiettamente friulano’,  ha due fonti probabili: la prima 
testimonierebbe la vicinanza ai modelli dell’italiano letterario, da secoli ormai lingua 
di uso pubblico scritto non solamente nel Friuli ‘veneto’ ma anche in quello ‘austri-
aco’ (ovvero il Goriziano), l’altra potrebbe avere origine dall’utilizzo di vocaboli ita-
liani già prestati e in uso nel friulano parlato. Le due possibili concause, sembrereb-
bero diametralmente opposte, ma non si può ignorare che il friulano, è tutt’oggi un 
idioma usato più che altro a livello parlato e sottoposto alla forte influenza 
dell’italiano, ed è a questa lingua che oggi come allora, il friulano ricorre per presti-
gio e completamento lessicale. Non deve quindi stupire se il friulano dell’epoca 
sembrava quasi svuotarsi della sua schiettezza e spingersi verso una morte del pro-
prio lessico che fu evitata da una parte, per paradosso, dallo scarso utilizzo dell’uso 
scritto che in quell’epoca aveva questa lingua e, da un’altra, dal successivo recupero 
«purista» e identitario tuttora in corso. Se ciò non fosse accaduto, ci saremmo potuti 
trovare ad avere un friulano scritto spinto in maniera eccessiva verso modelli idio-
matici e lessicali simili a quelli italiani, non parlato realmente dai Friulani, ma capito 

 
21  Bosizio 1857. 
22  Id. 1775. 
23  Ad esempio, nell’italiano centrale parlato è possibile trovare ‘non sono buono’ in luogo del lette-

rario ‘non sono capace’, mentre in friulano no soi bon ha preso il sopravvento anche nello scritto e 
no soi capàz, pur codificato, è stato abbandonato. 



Massimiliano Verdini 

 - 330 - 

quasi in ogni parola da tutti gl’Italiani perché di friulano avrebbe avuto solo lo sche-
letro, ovvero la parte morfologica. 

Il lessico italianizzante si caratterizza per l’utilizzo della negazione non al posto 
dello schietto friulano no (a parte le eccezioni ai vv. 289 e 376 che testimoniano la 
caduta nella lingua parlata); persino l’imperativo negativo è fatto su costruzione ita-
liana: non ti fidà al posto di no stà fidàti (v. 140). Altre parole come nume, incaut, 
dio, non sono di uso comune nel friulano parlato moderno e possono classificarsi 
come italianismi, così come Giove al posto di *Jôf, Apollo per *Apol, toro per 
taur

24, amomo per *amom, indarno per dibant (v. 368), mentre chiattif ‘cattivo’, 
chiadè ‘cadere’, vedè ‘vedere’ e sono termini dotti friulani, oggi giorno sostituiti coi 
termini popolari trist, colâ e viodi

25. Anche alcuns ‘alcuni’, al qual (v. 61) e dei quai 
(v. 176) cului ‘colui’ non hanno più riscontro nel parlato e sono sostituiti 
dall’invariato cualchi ‘qualche’, che ‘che’ e chel ‘quello’. Puri prestiti dall’italiano 
sono regno (v. 97), rozzo (v. 123)26 e uso (v. 217), mentre il fenomeno del calco si 
riscontra nelle parole giuncs da ‘giunchi’ al posto di zoncs o joncs, calte da ‘calta’, 
*nud, pl. nuz, f. nuda, pl. nudis per ‘nudo’ al posto del popolare crot, unico vocabolo 
ad essere riconosciuto oggi in friulano con questo significato; stupisce anche l’uso di 
ragaz e ragazze (v. 316) da ‘ragazzo’ e ‘ragazza’ al posto del friulanissimo fantat e 
fantate, di fìer ‘fiero’, di succhiade ‘succhiata’ e succhin ‘succhiano’ (vv. 78, 175) al 
posto di supade e supin, di macchiaz ‘macchiati’ (v. 174) per maglaz, di azonzarai 
‘aggiungerò’ (v. 190) per zontarai, di cavret ‘capretto’ (vv. 253, 254) per cjavrut o 
çocul, di raccolte ‘raccolta’ (v. 335) per ricuelte, di schiappait ‘scappate!’ (v. 359) 
per schiampait (scjampait nella moderna grafia friulana), di sorgent ‘sorgente’ (v. 
385) par sorzint o risultive, di mieti per sesolà

27. Negl’italianismi possiamo include-
re anche la particella partitiva ne di ne chiol ‘ne prende’ (v. 228) al posto di ’n chiol 
(int cjol nella moderna grafia), in una per intuna (senza t eufonica, v. 173), a me’, a 

te’ ‘a me’, ‘a te’ per i dativi friulani a mi, a ti
28, la differenziazione tra le preposizio-

ni da/di e del/dal italiana inesistente nel friulano29, nel, nella, (nei e nellis non pre-
senti nel testo) al posto di (in)tal, (in)ta la, ((in)tai o (in)ta ju e (in)tas)30. Una specie 
di forma italianizzante si può riscontrare negli avverbi non ostant (v. 80), acciò (v. 
264), in non occor (v. 291) al posto di no covente, e anche al v. 145 dove monz 
‘monti’ è maschile, mentre in friulano è femminile31; anche flor, flors ‘fiore, fiori’ 
dovrebbero essere femminili ma nel testo sono tutti maschili come in italiano. 

 
24  I vocaboli Giove, Apollo e toro (che resta allato a taur) sono entrati nell’attuale friulano popolare. 
25  Mentre l’italiano ad esempio non è «caduto» in tristo o vède come vuole il centritaliano parlato. 
26  Però sono entrambi adoperati al posto di ream e ruspi nell’odierno friulano popolare; addirittura 

regno è registrato in Pirona – Carletti – Corgnali 1996, 860. 
27  Pur esistendo sesoledors (v. 131) e quindi pur conoscendo il traduttore il verbo *sesolà ‘mietere’. 

A prova inconfutabile che d’italianismo si tratta vi è la Ĕ di «meto» ‘mietere’ che in friulano ri-
marrebbe intatta a differenza dell’italiano che la muta in [je]. 

28  Nel testo tuttavia si trova a te’ allato ad a ti. 
29  Il traduttore però cade in confusione spesso e volentieri usando comunque di friulano in funzione 

sia di ‘di’ che di ‘da’ italiano e le preposizioni articolate friulane in maniera. 
30  Però cf. v. 55 «Titir ta lis fontanis, ta ju pins» ‘Titiro nelle fontane, nei pini’ e v. 360 con ta’=ta la 

«parcè che sta il serpint platat ta’ jarbe» ‘perché sta il serpente nascosto nell’erba’. 
31  Infatti il traduttore vi scivola comunque al v. 147 dove monz è femminile. 



Un’inedita traduzione delle prime tre ‘Bucoliche’ di Virgilio in friulano 

 - 331 - 

I latinismi sono più presenti nella sintassi, ad esempio, al v. 61 troviamo al qual 
calcante il dativo latino al posto di pal qual, al v. 140 al color per dal color, pari-
menti al v. 362 allis rivis per dallis (o dellis) rivis, oppure l’assenza del verbo essere 
ai vv. 342-343. Nel lessico i latinismi sembrano confondersi coi dottismi, come di-
cevo, ma posso senz’altro segnalare come esempio cittis (v. 109) ‘cìtiso’  al posto 
del friulano solen, serpil (v. 131) ‘timo’ per il più schietto sarasin di mûr e calte (v. 
187) ‘calta’ per lis madalenis

32. 
Il friulano usato da Goglia è un friulano «sonziaco»33 o «austriaco» tendente allo 

standard centrale, poiché alla caratteristica uscita sonziaca in –a della vocale atona 
femminile singolare, alterna l’uscita in –e del friulano centrale, oggi considerato 
friulano standard (FS). Le ragioni di questa interferenza sono da ricercarsi nel mo-
dello sonziaco che Goglia ha probabilmente in Bosizio, unito all’avvento e diffusio-
ne delle poesie di Colloredo e del suo contemporaneo Zorutti34; da quest’ultimo imi-
terà vieppiù la grafia specie nel Fingal. Le altre particolarità possono essere conside-
rate ni e vi al posto di ’us e nus come pronomi dativi clitici ‘vi’, ‘ci’, la jotizzazione 
del verbo avere35 laddove nel FS manca e la III persona sing. del verbo essere jè 
senza differenziazione tra forma maschile al è e forma femminile e je presente nel 
FS (derivata dal friulano centrale). Il sonziaco goriziano non possiede il pronome 
pleonastico, ma la II persona sing. fa eccezione al v. 251 con tu ti jeris ‘tu eri’ e al v. 
383 tu ti ses degn ‘tu sei degno’ (tu ti è da contrapporsi a tu tu - pronome personale e 
pronome personale pleonastico - del FS). Importante particolarità goriziana è la fina-
le avverbiale in –menti ‘–mente’ (FS –mentri), oppure la finale in –i della I persona 
presente indicativo dei verbi della II o III coniugazione friulana come timi (jo) (v. 
154) ‘temo’ (FS tem), senza contare l’utilizzo di pol ‘può’ III persona sing. di podè, 
che in FS dà pos o po’. In fine segnalo il pronome pleonastico clitico posposto e uni-
to graficamente di III persona sing. maschile –el al posto dell’FS –al (es. veviel di… 
‘doveva…?’ al v. 253). 

Altre particolarità che esulano dalla variante friulana utilizzata sono l’arcaico uso 
del pronome pleonastico posposto e graficamente unito alla II persona sing. anche in 
fase affermativa e non solo interrogativa come oggigiorno (ess. fastu ‘fai’ v. 6, invo-

cavistu ‘invocavi’ v. 52 o jastu ‘hai’ v. 171); interessante l’alternanza illogica degli 
articoli determinativi maschili sing. e pl. il e lu e i e ju come e la presenza 
dell’articolo femminile pl. li allato a lis in due casi (vv. 71 e 369). Per il resto il tra-

 
32  Tutti nomi di piante. Anche oggi, i Friulani hanno forte difficoltà a trovare un accordo sui nomi di 

piante, essi variano da paese a paese. Può succedere ad esempio che garoful o rose possa indicare 
il ‘fiore’ generico al posto di ‘garofano’ e ‘rosa’, e così morâr può indicare in certe zone l’‘albero’ 
generico e non il ‘gelso’ come sarebbe più corretto. Sono frequenti gli scambi di significato tra 
varie piante. 

33  Quello che si parlava e si scriveva nella parte di Friuli orientale, soggetto all’Austria fino al 1918, 
ovvero il Cervignanese, il Goriziano e il Gradiscano, cf. Pellis 1910 e 1911. 

34  Zorutti 1821; di Colloredo – Zorutti 1828. Scrivono in friulano centrale. Goglia usa lo zoruttiano 
miò ‘mio’ (v. 344) allato al sonziaco me (v. 345). 

35  Coniugazione del presente indicativo di avè: jai, jas, ja, avìn, avès, jan, con l’eccezione di quando 
il verbo è preceduto da pronome clitico, come ad esempio l’hai (v. 63) ‘l’ho’ e m’han (v. 236) ‘mi 
hanno’. 



Massimiliano Verdini 

 - 332 - 

duttore cerca di seguire una grafia la più etimologica possibile36, ma a volte inciam-
pa (ess. risind ‘recente’ v. 367 e viodint ‘vedendo’ v. 242) confuso dalla pronuncia 
della –d finale che in friulano dà sempre [t]; grafia antietimologica è senza dubbio 
quella ad esempio di quejaress (v. 109) ‘cuocerete’. È curioso l’uso dei sostantivi 
Todesc e Jnglès per indicare le popolazioni di Germania e Britannia (vv. 87 e 92), 
del termine versor per ‘aratro’ che testimonia un allato a *uarzina o vuarzine (FS) 
che è la prova che non relega versor solo alla destra Tagliamento com’è opinione 
comune; interessante è anche l’etimologico jacinz ‘giacinti’ allato al più verosimile 
diacinz; altro fatto curioso è il placès (v. 156) ‘piacesse’ in luogo di *plasès (quando 
altrove c’è plasin ‘piacciono’ v. 204). Sconcerta mi jai chialat per *mi soi chialat 
‘mi son guardato’ (confusione probabilmente ingenerata dall’influenza dello slove-
no37, v. 152) e lassai ‘lasciate!’ (con dileguo di –t imperativa, comune in romancio) 
per *lassait stabile in sonziaco come in FS (vv. 199 e 200). La parola moltons ‘mon-
toni’ ai vv. 159, 233, 271, ci segnala che già allora esisteva un’alternanza fonetica 
tra l e n, la stessa che c’è oggi giorno tra molzi e monzi ‘mungere’ o polsâ e ponsâ 
‘riposare’. Segnalo per ultimi sonnes…? ‘sono…?’ al v. 221 con –es pronome pleo-
nastico posposto interrogativo di III persona pl. oggi scomparso per far luogo a –o 
(sono…?) e l’improbabile il me pari ‘mio padre’ dove anche il friulano, al pari 
dell’italiano, non vuole l’articolo accompagnante il possessivo dinnanzi a un sostan-
tivo indicante parentela formale. 

 

La metrica 
 

L’interesse in Goglia non sta solo in una traduzione in una lingua romanza del lati-
no, ma nel parallelismo che crea tra metro distico elegiaco latino con 
l’endecasillabo, che è il tipico metro del volgare romanzo in Italia. Tuttavia l’opera 
del traduttore non va oltre questa azione e infatti non porta in rima i versi friulani 
probabilmente per l’estrema difficoltà dell’operazione. 

Ho pensato giusto separare con il segno ‘|’ le sillabe più problematiche per giusti-
ficare, fin quanto possibile, il metro endecasillabo, credendo d’interpretare le inten-
zioni del traduttore goriziano; dove però il metro risulta inrecuperabile, credo sia 
opportuno segnalare subito ipermetria ai vv. 99, 140, 149, 203, 307, e ipometria ai 
vv. 41, 104, 113, 157, 205, 231, 381. 

Segnalo inoltre le seguenti particolarità: 
- nei vv. 5, 38, 46 io di oziòs ‘ozioso’ e copiosis ‘copiose’ crea dittongo per ra-

gioni metriche dove in friulano è iato; 
- nel v. 7 fa’ è ripetitivo di fastu al v. 6 per ragioni metriche; 
- dai vv. 35, 77, 344 si evince che la parola salez ‘salici’ viene pronunciata tronca 

e non piana; 
- i vv. 49-50 e 222-223 formano un endecasillabo in due; 

 
36  Addirittura scrive al v. 42 tignindmi ‘tenendomi’ dove la d [t] non si pronuncia. Questo modello 

(con tignintmi) è entrato solo in questi ultimi anni nel FS. 
37  In sloveno ‘ho guardato’ è sem pogledal (lett. ‘sono visto’) e ‘mi son visto’ è sem se pogledal. 

Goglia potrebbe essere caduto in un ipercorrettismo che lo avrebbe spinto a mutare l’ausiliare ‘es-
sere’ in ‘avere’ anche alla forma passiva e che sarebbe bastato mi in friulano a rendere passiva co-
sì come il solo se la rende in sloveno. 



Un’inedita traduzione delle prime tre ‘Bucoliche’ di Virgilio in friulano 

 - 333 - 

- al v. 74 ie di freschie ‘fresca’ fa dittongo; 
- al v. 142 ho mutato vaccinis in vaccins ‘giacinto’38 poiché trattasi di refuso per 

metrica e per grammatica; vaccinis (femminile), infatti, avrebbe dovuto avere come 
aggettivo *lis brunis, non il maschile i bruns ‘i bruni’, ‘gli scuri’; 

- al v. 341 compare Amarilli in luogo di Amarillide per ragioni metriche. 

 
L’edizione 

 
I termini difficilmente comprensibili in lingua friulana sono stati tradotti nelle note 
di chiusura in numeri romani. Per praticità di edizione e coerenza, ma seguendo an-
che il principio di fedeltà al testo, ho deciso di uniformare tutte le seguenti parole 
secondo un accento e un apostrofo prestabilito: jè ‘è’/*je’ ‘lei’, no ‘non’/no’ ‘noi’; to 
‘tuo’/tò ‘tua’; so ‘suo’/sò ‘sua’; a ‘a’/a’ ‘alla’ o ‘alle’ (per quest’ultima forma esiste 
anche as, contrazione di allis); se ‘se’/se’ ‘sé’; ju ‘loro’ (particella oggetto III pers. 
pl.) /jù (giù); me ‘mio’/mè ‘mia’/me’ ‘me’ (accusativo di ‘io’); un ‘un(o)’/un’ ‘un’’ 
(una con apostrofo); di ‘di’/dì ‘giorno’; parcè ‘perché’; fì ‘figlio’; fà ‘fare’, fa ‘(egli) 
fa’, fa’ ‘fa’!’. Le forme plurali mantengono le stesse regole d’accentazione prenden-
do i loro marcatori in –s o in –i, ho inoltre provveduto a uniformare tutte le parole 
con capolettera maiuscola in minuscola ove non ci fossero nomi propri o dove non 
fossero presenti maiuscole in latino. I nomi finenti in vocale +z finale sono da pro-
nunciarsi tronchi. Per far capire che la parola è tronca nelle parole con –s finale di 
solito Goglia raddoppia la s oppure ho provveduto a farlo rimarcare con un accento 
grave sulla vocale tonica di ultima sillaba in parola plurisillaba. Ho creduto giusto 
usare lo stesso accento grave nella I persona pl. dei verbi per non confondere lassìn 
‘lasciamo’ con un *lassin ‘lasciano’ parola piana. Al v. 215  ho mutato di in ti, e do-
po il punto, punto esclamativo e punto di domanda, ho aggiunto, dove mancava, la 
lettera maiuscola. Non posso fornire chiare indicazioni sulla pronuncia friulana 
dell’epoca, ma chi+voc. (o anche senza come vacchis ‘vacche’, fraschis ‘frasche’, o 
che di anche allato ad anchia/e39) e g(+i)+voc. avrebbero potuto avere i suoni [č] e 
[dž] che potevano andare dal plosivo palatale all’affricato postalveolare sordo e so-
noro. La z tra due vocali probabilmente si pronunciava [dz] e solo poi sarebbe diven-
tata [z], es. fazè, allato a fè (vv. 287, 285)‘fece’ oggi si scrive fasè

40. 

 
38  Zama 1892, 15. 
39  Che però facilmente si confonde con [k] di chist ‘questo’ e derivati, rauchis ‘rauche’, succhin 

‘succhiano’, qualchi ‘qualche’ e con la congiunzione che. 
40  Si consiglia tuttavia la lettura di Francescato 1961. 



Massimiliano Verdini 

 - 334 - 

 
I Ecloga  
 Melibeo, e Titir 

M.  

Tityre, tu patulae recubans sub tegmine fagi  

silvestrem tenui musam meditaris avena;  

nos patriae fines et dulcia linquimus arva;  

nos patriam fugimus: tu, Tityre, lentus in umbra  

formosam resonare doces Amaryllida silvas 

 
1 Titir tu stand sintat sot un ombròs  

fajar lis tòs villottisI tu sivilis 
sulla pive silvestra, no’ lassìn 
i chiars confins de’ patrie e i chiamps amaz 
no’ lassìn la citat, intant oziòs 
tu Titir fastu i boscs della tò bielle 
Amarillide il nom fa’ risunà.  

 

T. 

O Meliboee, deus nobis haec otia fecit.  

Namque erit ille mihi semper deus; illius aram  

saepe tener nostris ab ovilibus imbuet agnus.  

Ille meas errare boves, ut cernis, et ipsum  

ludere quae vellem calamo permisit agresti.  

 

 
 
O Melibeo, un dio ni dè chist ozi. 
sarà chel il me nume simpri, e spess  

10  il sanc d’un agnellut da’ nestra mandre 
bagnarà il so altar; lui lis mès vacchis 
come tu viodis lassa pascolà, 
e me’ sulla pivette pastoral  
permet chiantà dut chel che mi gradìs. 

 

M. 

Non equidem invideo, miror magis: undique totis  

usque adeo turbatur agris. En ipse capellas  

protinus aeger ago; hanc etiam vix, Tityre, duco.  

Hic inter densas corylos modo namque gemellos,  

spem gregis, ah, silice in nuda conixa reliquit.  

Saepe malum hoc nobis, si mens non laeva fuisset,  

de caelo tactas memini praedicere quercus.  

Sed tamen iste deus qui sit da, Tityre, nobis.  

 

 
 
Jo non t’invidj ciart, mi meravei 
bensì; mentri per dut i chiamps intor 
jè confusion: ecco, jo stess lis chiavris 
malsan meni lontan di cà,| e appena  
pariII chista, chè cà fra i folz noglars 

20 doi zimuiIII mi abortì, sore lis nudis 
pieris, la mè speranze; chist disastri 
se incaut non jere l’anim, mi reuardi 
cumòIV, mel jà predit il roulV tocchiat 
dal folcVI del cil e spess dal zondar cerVII 
mi dè l’avìs l’ucciel dal mal auguri, 
ma dimmi, Titir chist to dio qual jè. 

 

T. 

Urbem quam dicunt Romam, Meliboee, putavi  

stultus ego huic nostrae similem, quo saepe solemus  

pastores ovium teneros depellere fetus:  

sic canibus catulos similes, sic matribus haedos  

noram; sic parvis componere magna solebam.  

Verum haec tantum alias inter caput extulit urbes,  

quantum lenta solent inter viburna cupressi 

 
 
Puar sempli, jo credei, che la cittat 
che disin Roma, simil sei| a’ nestra 
alla qual no’ pastors di spess menìn 

30 i teners parz des pioris: i chianuz 
ai chians cusìVIII, i cavrez cusì allis maris, 
cusì pizzulis chiossis allis grandis 
paragonavi, però tant il chiaf 
chista cittat innalze fra lis altris 
quant fra i cipress lis tuartisIX dei salezX. 

 

M. 

Et quae tanta fuit Romam tibi causa videndi? 

 
 
Qual fò la gran reson di vedè Roma? 

 

T. 

Libertas, quae sera tamen respexit inertem  

candidior postquam tondenti barba cadebat;  

respexit tamen et longo post tempore venit,  

postquam nos Amaryllis habet, Galatea reliquit.  

Namque, fatebor enim, dum me Galatea tenebat,  

nec spes libertatis erat, nec cura peculi.  

 
 
La libertat, che sebben tard vigniss, 
pur s’affazzà all’oziòs, dopo lung timp 
quand, che la barbe sot il rasador 

40 chiadè plui blanchie, dopo che Amarilli 
mi tegn Galatea m’abbandonne: 
il ver dirai: tignindmi Galate|a 



Un’inedita traduzione delle prime tre ‘Bucoliche’ di Virgilio in friulano 

 - 335 - 

quamvis multa meis exiret victima saeptis,  

pinguis et ingratae premeretur caseus urbi,  

non umquam gravis aere domum mihi dextra redibat.  
 

nè della libertat speranza avevi, 
nè del me patrimoni alcun pinsir, 
eppur uscivin fur dei miei bearzXI 
lis vittimis copiosis, e del grass  
formadi fei| alla cittat ingrate, 
ma culla man pesant di bezXII a chiase 
pur mai tornavi. 

 

M. 

Mirabar quid maesta deos, Amarylli, vocares;  

cui pendere sua patereris in arbore poma:  

Tityrus hinc aberat. Ipsae te, Tityre, pinus,  

ipsi te fontes, ipsa haec arbusta vocabant.  

 

 
 
50    Mi maravejavi 

parcè, che malinconiche Amarilli 
invocavistu i giosXIII, par cui picchia<z> 
lassavistu sui| arbui ju fruttams 
za biel madurs. Titir non jere ca. 
Titir ta lis fontanis, ta ju Pins, 
chisg arbussiz istess Titir clamavin. 

 

T. 

Quid facerem? Neque servitio me exire licebat,  

nec tam praesentes alibi cognoscere divos.  

Hic illum vidi iuvenem, Meliboee, quotannis  

bis senos cui nostra dies altaria fumant.  

Hic mihi responsum primus dedit ille petenti:  

«Pascite, ut ante, boves, pueri, submittite tauros». 

 

 
 
Ce vevi|jo di fà? Dal me servizi 
sortì jo non olsaviXIV, e tant prisinz  
altris gios ricognossi non savevi. 

60 Culì,| o Melibe|o, jai viodut 
chel zovin al qual fumin dodis dìs 
ogn an i miei altars, cà dè rispueste 
il prim allore che l’hai domandat: 
pascolait pur fameisXV come ves fat 
pel timp passat, e mettit sot i busXVI. 

 

T. 

Quid facerem? Neque servitio me exire licebat,  

nec tam praesentes alibi cognoscere divos.  

Hic illum vidi iuvenem, Meliboee, quotannis  

bis senos cui nostra dies altaria fumant.  

Hic mihi responsum primus dedit ille petenti:  

«Pascite, ut ante, boves, pueri, submittite tauros». 

 

 
 
Ce vevi|jo di fà? Dal me servizi 
sortì jo non olsaviXIV, e tant prisinz  
altris gios ricognossi non savevi. 

60 Culì,| o Melibe|o, jai viodut 
chel zovin al qual fumin dodis dìs 
ogn an i miei altars, cà dè rispueste 
il prim allore che l’hai domandat: 
pascolait pur fameisXV come ves fat 
pel timp passat, e mettit sot i busXVI. 

M. 

Fortunate senex, ergo tua rura manebunt;  

et tibi magna satis, quamvis lapis omnia nudus  

limosoque palus obducat pascua iunco.  

Non insueta graves temptabunt pabula fetas,  

nec mala vicini pecoris contagia laedent.  

Fortunate senex, hic inter flumina nota  

et fontes sacros frigus captabis opacum.  

Hinc tibi quae semper, vicino ab limite saepes,  

Hyblaeis apibus florem depasta salicti,  

saepe levi somnum suadebit inire susurro.  

hinc alta sub rupe canet frondator ad auras;  

nec tamen interea raucae, tua cura, palumbes,  

nec gemere aeria cessabit turtur ab ulmo. 

 
O vieli fortunat: donche i tiei chiamps 
ti restaran! E a sufficienze grang! 
Sibben, che nuda gle|riaXVII, e| lu palud 
cui giuncs cuviarzi dutta la pasture! 

70 Non plui pascui straniss infottaran 
li vacchis plenis, nè dallis vicinis 
mandris l’epidemi|e i farà mal. 
O vieli fortunat! Fra i flums di chiase 
E i sacris fonz starastu all’ombre freschie, 
e spess ti lassarà chiappà dolz sun 
il sussurà gradit donge il vicin 
confin della chiarandeXVIII di salez 
dallis afsXIX dell’Ibleo succhiade i flors, 
di cà chiantarà all’arie il sfrondador 

80 dall’alta riva e non ostant la tò 
amada cura i raucs colombs di chiamp 
nè cessaran dall’olm, che s’alze al cil 



Massimiliano Verdini 

 - 336 - 

la tortorella di sentissi a zemi. 
 

T.  

Ante leves ergo pascentur in aethere cervi,  

et freta destituent nudos in litore pisces;  

ante, pererratis amborum finibus, exsul  

aut Ararim Parthus bibet, aut Germania Tigrim,  

quam nostro illius labatur pectore vultus.  

 
 
Plui prest pascolaran par l’arie i ciarfs 
e nuz a’ sponde i pess lassarà il mar, 
e dopo avè scurut dug doi confins 
l’Arar bevarà il Part, Tigri il Todesc 
di chel, che mi smente|i del so volt. 

 

M. 

At nos hinc alii sitientes ibimus Afros,  

pars Scythiam, et rapidum cretae veniemus Oaxen,  

et penitus toto divisos orbe Britannos.  

En umquam patrios longo post tempore fines,  

pauperis et tuguri congestum caespite culmen,  

post aliquot, mea regna, videns mirabor aristas?  

Impius haec tam culta novalia miles habebit,  

barbarus has segetes? En quo discordia cives  

produxit miseros: his nos consevimus agros!  

Insere nunc, Meliboee, piros, pone ordine vites.  

Ite, meae, felix quondam pecus, ite, capellae:  

non ego vos posthac, viridi proiectus in antro,  

dumosa pendere procul de rupe videbo;  

carmina nulla canam; non me pascente, capellae,  

florentem cytisum et salices carpetis amaras 

 
 
Ma no’ larìn alcuns dongeXX i lontans  

90 Affricans sitibonz, altris dai Sciz, 
e vegnarin di Crete al svelt O|ass 
e sin donge| ju Jn|glès staccaz dal mond. 
Viodarai fuars dopo lung timp da’ patrie  
ju chiars cunfins? E da’ puare capanne  
intrezzade di chianis il cuviartXXI? 
Dopo alcuns agn mi maravejarai 
del regno me il frument? L’empi soldat 
gioldaràXXII chisg novai| e chistis blavis 
il barbar? Ecco dulà che la discordia  

100 conduss i misers cittadins, e a cui 
vin  semenat  i chiamps? O Melibe|o 
inseda ju perars, e met in ordin 
lis viz cumò, laitXXIII pur, - feliz un dì 
mès mandris - lait mès chiavris pur, 
di cà indevant jo non vi vedarai 
nella verda spelonca stand pognetXXIV 
a pascolà pindind dai scois spinòs, 
non chiantarai villottis e’l flurind 
cittis nè ju salez vo’ quejaress 

110 sot della mè pasture mès chiavruttis. 
 

T. 

Hic tamen hanc mecum poteras requiescere noctem  

fronde super viridi: sunt nobis mitia poma,  

castaneae molles, et pressi copia lactis.  

Et iam summa procul villarum culmina fumant,  

maioresque cadunt altis de montibus umbrae. 
 

 
 
Però tu chista gnot tu podaras 
polsàXXV donge di me’ sore des verdis  
fraschis, jai des maduris pomis, 
des tenaris chiastinis, del formadi; 
che za fumin des villis da lontan  
i chiamins, e lis ombris za majors 
das altis monz si viodin a chiadè. 

 
 



Un’inedita traduzione delle prime tre ‘Bucoliche’ di Virgilio in friulano 

 - 337 - 

 
II Ecloga  
 

 

Formosum pastor Corydon ardebat Alexin,  

delicias domini; nec speraret habebat.  

Tantum inter densas, umbtosa cacumina, fagos  

adsidue veniebat: ibi haec incondita solus  

montibus et silvis studio iactabat inani:  

«O crudelis Alexi, nihil mea carmina curas?  

nil nostri miserere? mori me denique coges.  

Nunc etiam pecdues umbras et frigora captant,  

nunc virides etiam occultant spineta lacertos;  

Thestylis et rapido fessis messoribus aestu  

allia serpyllumque herbas contundit olentis:  

at me cum raucis, tua, dum vestigia lustro,  

sole sub ardenti resonant arbusta cicadis.  

Nonne fuit satins, tristes Amaryllidis iras  

at que superba pati fastidia? nonne Menalcan,  

quamvis ille niger, quamvis tu candidus esses?  

O formose puer, nimium ne crede colori:  

alba ligustra cadunt, vaccinia nigra leguntur.  

Despectus tibi sum, nec qui sim quaeris, Alexi,  

quam dives pecoris, nivei quam lactis abundans:  

mille meae Siculis errant in montibus agnae,  

lac mihi non aestate novum, non frigore defit.  

Canto quae solitus, si quando armenta vocabat,  

Amphion Dircaeus in Aetaeo Aracyntho.  

Hec sum adeo informis; nuper me in litore vidi,  

cum placidnm ventis staret mare: non ego Daphnin,  

indice te, metuam, si numqnam fallit imago.  

O tantum libeat mecum tibi sordida rura  

atque humiles habitare casas, et figere cervos,  

haedorumqne gregem viridi compellere hibisco:  

mecum una in silvis imitabere Pana canendo.  

Pan primus calamos cera coniungere pluris  

instituit; Pan curat oves oviumqne magistros.  

Nec te paeniteat calamo trivisse labellum:  

haec eadem ut sciret, quid non faciebat Am-

yntas? 

<Alessi> 

 
Ardeva Alessi pel biel Coridon 
delizia del paron, e non aveva  

120 ce, che speras in lui; soltant in miez  
di folz fajars d’ombrosis cimis, sol 
assiduamenti capitavi e là  
chesg rozzos viars ai boscs, e allis montagnis 
cun inutil fadi|e replicave: 
Crudel Alessi! Nissun cont tu fazis 
del miò chiantà? Nissuna compassion 
tu jas di me? Mi sfuarzistu murì! 
Anche l’arment cumò cerchia lis ombris 
e cir il fresc; cumò son verz i spins, 

130 e scundin lis lusiartis, mentri ai stracs  
sesoledorsXXVI Testil l’aj| e’l serpil 
e altris jerbis odorosis pesta: 
ma solamenti mentri a te’ da|ur 
jo vadi al cil ardint lis rauchis cialis 
cun me’ stridulin sullis frattis, fuars 
non jere miei suffrì l’ire chiattive 
d’Amarilide, e suppuartà i supiarbis 
fastidis, o Menalca suppuartà? 
Sibben, che tu foss brun, sibben tu blanc? 

140 O biel ragaz! Non ti fidà al color 
chiad il candid ligustri, oppur si quein  
i bruns vaccins. Tu mi chialisXXVII di brut 
nè sastu cui, che soi, Alessi, e quant 
ric seiXXVIII di mandris, e quant abbondant 
di candid lat, sore i monz sicilians 
vadin mil pioris pascoland, a me’ 
non jè d’instat il lat novel, d’inviar 
a me’ non manchie, e chianti chel che allor 
che il Dirceo Anfion sore il grec Aracint  

 150 jere solit chiantà, quand che clamava 
l’arment; eppur non soi nanchie tant brut, 
e l’altra dì mi jai chialat sul lid, 
quand che placid dai vinz il mar polsave. 
Ne timi pur di Dafni, se tu foss 
tu stess il judiz, se mai la figure 
non jè fallaz, e se placès a te’   
d’abità cun me’ nella campagne, 
sordide e l’umil me tuguri, e i ciarfs 
chiazzà,| e dei moltons la mandra al verd 

160 pascul parà,| e cun me’ immità 
Pane nel chiant in miez di chisg folz boscs; 
Pan fò il primier, che culla cera unì 
insieme plui canellis. Pan ja cure 
des pioris e piorars, continuamenti, 
e non ti dei fastidi di frujatiXXIX 
cun lis canellis i tiei lavris, quant 
per savè chist istès non faveXXX Amint? 

 

 

 
 



Massimiliano Verdini 

 - 338 - 

Est mihi disparibus septem compacta cicutis  

fistula, Damoetas dono mihi quam dedit olim,  

et dixit moriens: «Te nunc hahet ista secundum ».  

Dixit Damoetas; invidit stultus Amyntas.  

Praeterea duo, nec tuta mihi valle reperti,  

capreoli, sparsis etiam nunc pellibus albo,  

bina die siccant ovis ubera; quos tibi servo.  

Iam pridem a me illos abducere Thestylis orat;  

et faciet, quoniam sordent tibi munera nostra.  

Huc ades, o formose puer : tibi lilia plenis  

ecce ferunt Nymphae calathis; tibi candida Nais,  

pallentis violas et summa papavera carpens,  

narcissum et florem iungit bene olentis anethi;  

tum, casia atque aliis intexens suavibus herbis,  

mollia luteola pingit vaccinia caltha.  

Ipse ego cana legam tenera lanugine mala,  

castaneasque nuces, mea quas Amaryllis amabat;  

addam cerca pruna (bonos erit huic quoque pomo),  

et vos, o lauri, carpam, et te, proxima myrte,  

sic positae quoniam suavis miscetis odores.  

Rusticus es, Corydon: nec munera curat Alexis,  

nec, si muneribus cenes, concedat Iollas.  

Seu heu, quid volui misero mihi? floribus austrum  

perditus et liquidis immisi fontibus apros.  

Quem fugis, ah demens? habitarunt di quoque silvas,  

Dardaniusque Paris. Pallas quas condidit arces  

ipsa colat; nobis placeant ante omnia silvae.  

Torva leaena lupum sequitur, lupus ipse capellam,  

florentem cytisum sequitur lasciva capella;  

te Corydon, o Alexi: trahit sua quemque voluptas.  

Adspice, aratra iugo referunt suspensa iuvenci,  

et sol drescentis decedens duplicat umbras;  

me tamen urit amor: quis enim modus adsit amori?  

Ah, Corydon, Corydon, quae te dementia cepit?  

Semiputata tibi frondosa vitis in ulmo est:  

quin tu aliquid saltem potius, quorum indiget usus,  

viminibus mollique paras detexere iunco?  

Invenies alium, si te hic fastidit, Alexin ». 

 

Di siet canellis jai une zampogne  
che za mi dè in regal Damet disind 

170 quand, che za jere par murì: il second 
tu ses tu che la jastu; e a chist so dit 
aveve invidia il stolt Amint; e inoltre 
jai doi cavrez, che in una malsigure 
vallade jai chiattatXXXI, macchiaz di blanc 
anche cumò,| e succhin ogni dì 
dos tettis della piore e son per te’. 
Za un piez prejava Testili podè  
menaju via di me’, fuars lu farà, 
zacchè ju miei regai| a ti fan stomi. 

180 Vegn cà, vegn biel ragaz, ve’ che lis Ninfis 
di lilis a ti puartin plens i zeisXXXII, 
e la blanchia Najade di violis 
pallidis, e lis cimis dei papavers, 
e a chisg unìs narciss, e l’odoròs 
flor dell’anet: culla cassia unind 
altris jarbis d’odor, dipinz i moi 
jacinz cul zal da’ calte, e quejarai 
dal codagnarXXXIII lis pomis culla blanchia 
lanutta, e des chiastinis, che Amarilli 

190 amave tant, e a chisg azonzarai 
i palliz brugnuiXXXIV,| e saran stimadis  
anchia stis pomis, orars, e mortinis 
quejarai anchie vo’, parcè che a straz 
frammiez mittut dais del soaf odor. 
Rustic tu ses o Coridon, e Alessi  
non cura i tiei regai:| e se fazes 
gare pur di regai cun Jole istess. 
Ce mai valevi miser a me’ stess? 
Lassai ai vinz rapaz incaut i flors 

200 e lassai là i cenglars dentri des fonz. 
Cui schiampistu puar sempli?| Abitavin  
chisg boscs anche ju gios, e i siei chiaschiei 
Pallade, che ja fabbricaz, e Paride 
abitin pur, a no’ plasin lis selvis, 
plui d’ogni chiosse: va seguind 
torva la leonessa| il lof, e il lof  
va daur della chiavre,| e chista cir  
il citiss, e te’ Alessi Coridon; 
ogn’un ven attivat da un desideri. 

210 Chiale, che za i manzuz vegnin dal chiamp, 
cul versorXXXV revoltat, e za il soreli 
che jè per tramontà doplea lis ombris. 
A me’ l’amor incend: ce fren a chist 
si podiel dà? Coridon! Coridon! 
Ce matetat ti chiap|pe? A| miez tajade  
jè donge l’olm la vit, parcè plui tost 
non tu lavoris alc di chel, che all’uso 
pol jessi cun dei vencsXXXVI, e cun dei giuncs? 
Se tu das tant fastidi al crud Alessi 
220 tu chiattaràs un altri in pidXXXVII di lui. 

 



Un’inedita traduzione delle prime tre ‘Bucoliche’ di Virgilio in friulano 

 - 339 - 

 
III Ecloga  
 

 

M. 

Dic mihi, Damoeta, cuium pecus? an Meliboei?  

 

 

D.  

Non, verum Aegonis; nuper mihi tradidit Aegon.  

 

 

M. 

Infelix o semper, oves, pecus! ipse Neaeram  

du fovet, ac, ne me sibi praeferat illa, veretur,  

hic alienus ovis custos bis mulget in hora;  

et sucus pecori, et lac subducitur agnis.  

 

 

D. 

Parcius ista viris tamen obicienda memento.  

Novimus et qui te, transvema tuentibus hircis,  

et quo - sed faciles Nymphae risere - sacello...  

 
 
 
 

M.  

Tum, credo, cum me arbustum videre Miconis  

atque mala vites incidere falce novellas.  

 

 

D.  

Aut hic ad veteres fagos, cum Daphnidis arcum  

fregisti et calamos; quae tu, perverse Menalca,  

et cum vidisti puero donata, dolebas:  

et, si non aliqua nocuisses, mortuus esses.  

 

 

 

M. 

Quid domini faciant, audent cum talia fures?  

Non ego te vidi Damonis, pessime, caprum  

excipere insidiis, multum latrante Lycisca?  

Et cum clamarem: «Quo nunc se proripit ille?  

Tityre, coge pecus! », tu post carecta latebas.  

 

 

 

 

D. 

An mihi cantando victus non redderet ille  

quem mea carminibus meruisset fistula caprum?  

Si nescis, meus ille caper fuit; et mihi Damon  

ipse fatebatur, sed reddere posse negabat. 

 

Menalca, Damet e Palemon 

 
 

Dimmi, Damet, di cui sonnes stisXXXVIII pioris? 
Son, fuars di Melibeo? 
 
 
Son d’Egon 
Egon, a me’ jer lis ja consegnadis. 
 
 
O simpri infeliz mandre, mentri lui 
si stà schialdà Neere,| e tem, che un altri 
a lui non preferis, dos voltis l’ore 
chist estrani pastor lis molz, ne chiol 
il suc a’ pioris,| e| ai a|gnei| il lat. 
 

 
230 Reuarditi però cun plui cautelle 

ai umign chistis chiossis rinfazza. 
Savin za cui, che te, mentri di sbrissXXXIX 
chialavin i moltons, e di ce bande, 
ma si la jan riduda lis scherzosis 
Ninfis scundudis nel vicin Cason. 
 
 
Fuars in chel timp, che m’han viodut spedàXL 
l’arbulut di Micon? A culla falz 
chiattive| a cuinzàXLI lis viz novellis? 
 
 
Oppur lavvie dai| antics fajars 

240 quand, che l’arc, e lis frezzis, tu jas rot 
a Dafni: mentri a te’ ja displasut 
viodint, che a chel ragaz forin donaz; 
e se non tu fazevis un malan 
pervers Menalca, t’eris muart di stizze! 
 
 
Ce jan di fà i parons, se tant audaz 
i laris son? Non ti jai fuars viodut 
a robbà cun ingian al puor Damon 
e disgraziat il chiavri? Sebben ’vess 
assai bajat Licisca? E quand che jo 

250 sberlaviXLII: dulà mai schiampe cului? 
Titir uniss la mandre, tu ti jeris 
scundut allore za da|ur| i| spins. 
 
 
No vevi|el di dammi chel cavret 
che vint da me’ nel chiant jai meretat? 
Se tu non tu lu sas, fò me il cavret, 
Damon istess, Damon lu confessave, 
ma pur nejave di podemil dà. 



Massimiliano Verdini 

 - 340 - 

 

M.  

Cantando tu illum? aut umquam tibi fistula cera  

iuncta fuit? non tu in triviis, indocte, solebas  

stridenti miserum stipula disperdere carmen? 

 

 

D.  

Vis ergo inter nos quid possit uterque vicissim  

experiamur? Ego hanc vitulam - ne forte recuses,  

bis venit ad mulctram, bimos alit ubere fetus -  

depono: tu dic, mecum quo pignore certes.  

 

 

 

M. 

De grege non ausim quicquam deponere tectum:  

est mihi namque domi pater, est iniusta noverca,  

bisque die numerant ambo pecus, alter et haedos.  

Verum, id quod multo tute ipse fatebere maius,  

(insanire libet quoniam tibi) pocula ponam  

fagina, caelatum divini opus Alcimedontis;  

lenta quibus torno facili superaddita vitis  

diffusos hedera vestitpallente corymbos.  

In medio duo signa, Conon et... quis fuit alter,  

descripsit radio totum qui gentibus orbem,  

tempora quae messor, quae curvus arator, haberet?  

Hecdum illis labra admovi, sed condita servo. 

 

 

 

 

 

 

D.  

Et nobis idem Alcimedon duo pocula fecit,  

et molli circum est ansas amptexus acantho,  

Orpheaque in medio posuit, silvasque sequentis.  

necdum illis labra admovi, sed condita servo.  

Si ad vitulam spectas, nihil est quod pocula laudes.  

 

 

 

 

M.  

Numquam bodie effugies: veniam quocumque vocaris.  

Audiat baee tantum... vel qui venit, ecce, Palaemon.  

Efficiam posthac ne quemquam voce lacessas.  

 

 

 

D.  

Quin age, si quid habes; in me mora non erit ulla,  

nec quem quam iugio. tantum, vicine Palaemon,  

sensibus haec imis - res est non parva - reponas. 

 

 
 
Chiantand lu jastu meretat? E quand  
canelle fò da te’ cun cera unida? 

260 Non jeristu fuars solit pa’ crosadis 
dispiardi culla pive stridul sun? 
 
 
Ustu, che fin la prove ce che pol 
e l’un e l’altri di no’ doi? Jo chiste  
vidie|le, ac|ciò non tu rifudis, metti 
al pegn, che dos voltis al dì si molz, 
e doi vidiei nudris, di’ tu cun ce 
altri pegn ustu fà cun me’ la gare? 
 
 
Non olsi della mandre metti nuje: 
a chiasa| jè il| me pari, e| la madrigne, 

270 dugdoi contin l’arment, dos voltis lui 
in dì conte i moltons, e jè lis pioris. 
Ma chel, che tu diràs tu stess, che jè 
assai di plui valor (zacchè tu vus  
pur fà lu mat), jo mettarai scomessa 
un par di vas, che di fajar turnì 
Alcimedon, intor dei quai la vit 
jè in|torte|ade e| cui corimbs vistude 
della pallida edera: son nel miez  
dos figuris: Conon, e cui fò l’altri? 

280 chel che della jntXLIII ja dut il mond discrit 
cun un bacchet, ce timp che sei per mieti, 
e qual sei la staggion per l’arador 
i lavris miei non ju jan mai tocchiaz, 
ma ju conservi intaz ben custodiz. 
 
 
L’istess Alcimedon mi fè doi vas 
e cul morbid acant ja circondat 
lis mantiisXLIV intor,| e fazè| in miez 
Orfè|o cun i boscs, che lu seguivin; 
i lavors miei no ju jan mai tocchiaz, 

290 ma ju conservi intaz, ben custodiz. 
Se badistu a’ vidiele, non occor 
che sein da laudà chisg doi bi|ei vas. 
 
 
Non tu mi schiampis uèXLV, vegni dulà 
che tu mi clamaràs, sintìs almanco… 
ma cui jè chel che vegn? Ah, Palemon! 
Cusì farai, che non vegni offindut 
Culla tò vos nissun di| cà in| devant. 
 
 
Alon, se tu jas alc, jo non mi fazi 
spietà, nè soi schiampat mai da nissun. 

300 Soltant tu Palamon sta’ cà vicin, 
(non jè chiossa da poc) stanni badà. 



Un’inedita traduzione delle prime tre ‘Bucoliche’ di Virgilio in friulano 

 - 341 - 

 

P.  

Dicite, quandoquidem in molli consedimus herba:  

et nunc omnis ager, nunc omnis parturit arbos,  

nunc frondent silvae, nunc formosissimus annus.  

Incipe, Damoeta; tu deinde sequere, Menalca.  

Alternis dicetis: amant alterna Camoenae.  

 

 

 

D.  

Ab Iove principium, Musae: Iovis omnia plena;  

ille eolit terras, illi mea carmina curae.  

 

 

M.  

Et me Pboehus amat; Phoebo sua semper apud me  

munera sunt, lauri et soave rubens hyacinthus.  

 

 

D. 

Malo me Galatea petit, lasciva puella,  

et fogit ad salices, et se cupit ante videri.  

 

 

M.  

At mihi sese offert ultro, meus ignis, Amyntas,  

notior ut iam sit canibus non Delia nostris.  

 

 

D. 

Parta meae Veneri sunt munera; namque notavi  

ipse locum, aeriae quo congessere palumbes.  

 

 

M.  

Quod potui, puero, silvestri ex arbore lecta,  

aurea mala decem misi: cras altera mittam.  

 

 

D.  

O quotiens et quae nobis Galatea locuta est.  

partem aliquam, venti, divum referatis ad aures.  

 

 

M.  

Quid prodest quod me ipse animo non spernis, Amynta,  

si, dum tu sectaris apros, ego retia servo?  

 

 

D. 

Phyllida mitte mibi: meus est natalis, Iolla;  

cum faciam vitula pro frugibus, ipse venito. 

 

 

 

 
 
Diset pur, zacchè cà su tenerutte 
jarbe no’ stin sintaz, ed ogni chiamp, 
cumò,| e dug ju| arbui za zermoin, 
i boscs son verz, e jè il plui biel dell’an. 
Scomenza tu Damet, e tu rispu<n>d 
Menalc, diset alternamenti, che lis Musis 
lis alternis chianzons amin sintì. 
 
 
Da Giove la mè Muse fas princìpi, 

310 di Giove dut jè plen, lui rind fecond 
il me terren, dei mi|ei chianz ja cure. 
 
 
E me’ Febo plui ama, son di Febo 
i dons donge di me’ simpri| il verd 
orar,| e il biel ross-odoròs diacint. 
 
 
Cun un miluz mi firìs Galate|e 
chè morbida ragaz|ze, e| schiampe dentri 
di chei salez,| e avant ulXLVI che la viodi. 
 
 
Ma viars di me’ vegn da se’ stes|s A|mint, 
il me biel fuc,| e| jè plui cugnussut 

320 che non jè Delia dai miei chians di chiase. 
 
 
Son parecchiaz i dons par la mè bielle, 
jo stess jai za segnat il luc dulà 
che jan fat nid i colombs di campagne. 
 
 
Dis naranz dei plui scielz che jù dal arbul 
Crevà non podei plui, pel me ragaz, 
doman i mandarai| an|che al|tris-tang. 
 
 
O quantis voltis favellà cun me’ 
Galate|e, vo’ vinz i siei discors 
as uarelisXLVII dei gios vessis puartat. 
 
 

330 Ce zove, che cul cur tu non mi sprezzis, 
Amint, se mentri tu vastu da|ur 
dei fiers cenglars, jo stoi uardà lis rez? 
 
 
Mandimi Fille, o Jola, uè che jè 
il dì del me nedal, quand, che il vidiel 
offrirai pa’ raccolte, vegn tu stess 
 
 



Massimiliano Verdini 

 - 342 - 

M.  

Phyllida amo ante alias; nam me discedere flevit,  

et longum «Formose, vale, vale » inquit « Iolla ».  

 

D.  

Triste lupus stabulis, maturis frugibus imbres,  

arboribus venti, nobia Amaryllidis irae.  

 

 

M.  

Dulce satis umor, depulsis arbutus haedis,  

lenta salix feto pecori, mihi solus Amyntas. 

 

 

 

D.  

Pollio amat nostram, quamvis est rustica, Musam:  

Pierides, vitulam lectori pascite vestro.  

 

 

M.  

Pollio et ipse facit nova carmina: pascite taurum,  

iam cornu petat, et pedibus qui spargat harenam.  

 

 

D.  

Qui te, Pollio, amat, veniat quo te quoque gaudet:  

mella fluant illi, ferat et rubus asper amomum.  

 

 

M. 

Qui Bavium non odit, amet tua carmina, Maevi,  

atque idem iungat vulpes et mulgeat hircos.  

 

 

D.  

Qui legitis flores et humi nascentia fraga,  

frigidus, o pueri, fugite hinc, latet angnis in herba.  

 

 

M.  

Parcite, oves, nimium procedere; non bene ripae  

creditur; ipse aries etiam nunc vellera siccat.  

 

 

D.  

Tityre, pascentis a Sumine reice capellas;  

ipse, ubi tempus erit, omnis in fonte lavabo.  

 

 

M.  

Cogite oves, pueri: si lac praeceperit aestus,  

ut nuper, frustra pressabimus ubera palmis. 

 

 

 

Sore altris ami Fillide, parcè 
che al me partì va|j’XLVIII; e un piez a lung 
Sta ben, sta ben, biel Jole mi disè. 
 
 
Jè trist il lof a’ mandris, e lis plois 

340 ai fruttams za madurs, i vinz ai arbui, 
par me’ jè d’Armadilli il displasè. 
 
 
Bune la ploja ai semenaz, e bunis 
lis fraschis ai a|gni|ei chiolz vie da’ mari, 
a’ pioris plenis teneruz salez, 
per me’ jè del| miò A|minta lu favor. 
 
 
Pollion ama il me chiant, sibben, che jè 
rustic, e incolt, vo’ musis al Poet 
uestri stait pascolà la sò vidiela. 
 
 
L’istess Pollion fas carmins gnofs, il toro 

350 stait pascoland, che za cul quar sgornea, 
e za cui pis sgarfand alze il pulvin. 
 
 
Pollion cui che ti ul ben che ve|gni, e a| chel 
che di te’ giold la melXLIX, che scor|ri, e a| lui 
sui stess barazL l’amomo che i flurissi. 
 
 
Chel che non sprezza Bavi, i tiei o Mevi 
carmins che l’ami, e metti a jofLI insieme  
lis volps, e piardi il timp a molzi i becs. 
 
 
Vo’ fruzLII, che stais queind i flors, e in tiarre 
lis fregulis nassinz, schiappait di cà 

360 parcè che sta il serpint platat ta’ jarbe. 
 
 
No vi avanzait trop pioris, che non ben 
vi fidais allis rivis, e l’istess  
molton cumò si stà sujand la lana. 
 
 
Titir dal flum là che stan pascoland 
volta lis chiavris, a so timp jo stess 
duttis lis lavarai nella fontana 
  
 
Fameis unit la mandre, se risindLIII  
il chiald il lat, indarno come jer 
premarìn li lor tettis cullis mans 
 

 



Un’inedita traduzione delle prime tre ‘Bucoliche’ di Virgilio in friulano 

 - 343 - 

D.  

Heu heu, quam pingui macer est mihi taurus in ervo!  

idem amor exitium pecori pecorisque magistro.  

 

 

M.  

Hi certe - neque amor causa est - vix ossibus haerent:  

nescio quis teneros oculus mihi fascinat agnos.  

 

 

D.  

Dic quibus in terris (et eris mihi magnos Apollo)  

tris pateat caeli spatium non amplins ulnas.  

 

 

M.  

Dic quibus in terris inscripti nomina regum  

nascantur Sores, et Phyllida solus habeto.  

 

P.  

Non nostrum inter vos tantas componere lites.  

Et vitula tu dignus, et hic, et quisquis amores  

aut metuet dulcis aut experietur amaros.  

Claudite iam rivos, pueri: sat prata biberunt. 

 

 
370 Ah! In| ce grass chiamp jè ma|gri  il| me vidiel 

l’istess amor jè di fatalitat 
tant allis pioris, come al lor pastor. 
 
 
A chisg agnei ciart non jè causa amor, 
che a pene stan sui pisLIV, qualchi chiatif  
voli senz’altri mi ju ja striaz. 
 
 
Dimmi in ce tiaris no si viod del cil 
spazi plui di tre spannis, e dirai, 
che tu mi ses in luc del grand Apollo. 
 
 
Dimmi in ce tiarris cun il nom dei  res 

380 nassin i flois, e sol sarastu Fille. 
 
 
Non jè di nestra sfere finì 
cusì gran lit, e tu della vidiele 
tu ti ses degn, e chist, e ogn’un che gioldi 
favurevul l’amor, o ’l provi amar. 
Sierait pur la sorgent fameis, che ormai 
i praz jan za bivut il lor bisugn. 

 



Massimiliano Verdini 

 - 344 - 

Note 
 

I ‘villotte’, canzoni popolari friulane. Si noti la friulanizzazione del termine. Opera simile Go-
glia la conduce sempre nello Zibaldone poetico c. 27v, v.1, con la parola Tocaj (vitigno auto-
ctono friulano che disgraziatamente ha rinunciato al suo storico nome per prendere quello di 
Friulano nel 2008 per non generare confusione con il Tokaj ungherese) usato ad indicare gene-
ricamente il vino bianco. 
II Tra i tanti significati del verbo parâ in friulano vi è anche quello di ‘far muovere’ nello speci-
fico le bestie, cf. Pirona – Carletti – Corgnali 1996, 698. 
III ‘gemelli’, sing. zimul. 
IV ‘adesso’. 
V ‘rovere’ , ‘quercia’. 
VI ‘folgore’, qui nel testo il termine è maschile, ma in friulano folc è femminile. 
VII Zondar [ts-] ‘fradio’ o ‘vuoto’ è seguito dal sostantivo cer d’incerto significato e da cui non 
possiamo desumerlo nemmeno dalla versione latina a fronte. Forse si tratta di una ripetizione 
nel concetto di albero, legno che avviene con «quercus» e quindi potrebbe essere radotto col si-
gnificato secondario dell’italiano ‘cero’, ovvero «grande costruzione specie in legno vagamente 
simile a una candela o a un candeliere, portata a spalla in processioni religiose», cf. Zingarelli 
199612 
VIII ‘così’, da non confondersi con l’omografo *cusì ‘cucire’. Ciò testimonia come nella lingua 
scritta friulana si segusse l’esempio italiano pronunciando [ku'zi] e non il popolare friulano cus-

sì [ku'si], entrato solo in seguito nella lingua scritta. 
IX ‘ramo sottile del nocciolo’, cf. Pirona – Carletti – Corgnali 1996, 1222 tuàrte., termine usato 
anche in Bosizio 1775, I, 117. 
X Lett. ‘salici’, ma in pratica, in questo testo, anche ‘alberi’ in generale. 
XI ‘campi recintati’ o ‘capi vicino alla casa’, sing. bearz, qui traduce il latino «saeptum» (nomi-
nativo sing.). 
XII ‘soldi’, invariato. 
XIII ‘dei’, sing. giò, allato a diu o dio. 
XIV ‘osavo’, infinito olsà. 
XV Lett. ‘famiglio’, che qui traduce il latino però  «puer» (nominativo sing.). 
XVI ‘buoi’, sing. bo. 
XVII ‘ghiaia’. 
XVIII ‘siepe’. 
XIX ‘api’, sing. af. 
XX ‘vicino’. 
XXI ‘intrecciata di canne il tetto’. 
XXII ‘godrà’, infinito gioldi. 
XXIII ‘andate!’, infinito (a)là. 
XXIV ‘straiato’. 
XXV ‘riposare’. 
XXVI ‘mietitori’. 
XXVII ‘tu mi guardi’, infinito chialà. 
XXVIII ‘(egli) sia’, infinito jessi. 
XXIX ‘rovinarti’. 
XXX Contrazione di fazeve ‘(egli) faceva’, infinito fà. 
XXXI ‘ho trovato’, infinito chiattà. 
XXXII ‘gerle’, sing. zei (maschile). 
XXXIII ‘melo cotogno’. 
XXXIV ‘prugne’, sing. brugnul (maschile). 
XXXV ‘aratro’. 
XXXVI ‘lacci’, sing. venc. 
XXXVII ‘al posto (di...)’. Lett. ‘al piede (di...)’. 
XXXVIII Sta per chistis ‘queste’, sing. chista o chiste, maschile sing. chist e pl. chisg. 



Un’inedita traduzione delle prime tre ‘Bucoliche’ di Virgilio in friulano 

 - 345 - 

XXXIX ‘di striscio’. 
XL Lett. ‘spiedare’. 
XLI ‘acconciare’, ‘conciare’ o ‘condire’ (anche se non in questo caso specifico). 
XLII ‘gridavo’, infinito sberlà. 
XLIII ‘gente’. 
XLIV ‘ansa’, o anche ‘maniglia’, sing. màntie. 
XLV ‘oggi’. 
XLVI ‘(egli) vuole’, anche vul, infinito volè. 
XLVII ‘orecchie’, sing. uarèle o uarèla. 
XLVIII ‘pianse’, infinito vaì o vaj’. 
XLIX ‘miele’, in friulano è femminile. 
L ‘rovi’, sing. baraz. 
LI ‘giogo’. 
LII ‘bambini’, sing. frut. 
LIII ‘novello’. 
LIV ‘piedi’, sing. pid. 

 

Archivio 
 

Manoscritti 
 
Libri dei battesimi della Parrocchia del Duomo di Gorizia (S. Ilario) (LBDGo), vol. XI 
(1754-70).  
Biblioteca Statale Isontina (BSI), Civ., 90, I Sacris Salms traspuartaz nella lenghe friu-

lana. 
Archivio Storico Provinciale di Gorizia (ASPGo), Mappe Censuarie, inv. 2751, mappa 
nr. 51. 
Archivio Storico Provinciale di Gorizia (ASPGo), 271. Fingal. Poema epic. 
Archivio Storico Provinciale di Gorizia (ASPGo), 173, Zibaldone poetico. 
Archivio Storico Provinciale di Gorizia (ASPGo), Atti degli Stati provinciali, sez. II, 
379, II - sez. II; 325 A 24 1-2, A 42 01-03, A 59-64, A 98 01-02, A 107 10-03, A 134 
A-Z.  
Archivio di Stato di Gorizia (ASGo), Tribunale civico provinciale di Gorizia, Ventila-

zioni ereditarie, 154, f.340, s.1806-5-53 e 185, f. 383, s.1829-5-113. 
Archivio di Stato di Gorizia (ASGo), Registro dei morti, 419, 1031c., 36v., nr. 2880.  
Archivio di Stato di Gorizia (ASGo), Tribunale civico provinciale di Gorizia, Ventila-

zioni ereditarie, 154, f. 340, s.1806-5-53. 
 
Friburgo (Svizzera)       Massimiliano Verdini 
 
 

RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI 
 
Antonini 1865 
P. Antonini, Il Friuli orientale. Studi, Milano 1865. 
 
Bosizio 1775 
G.G. Bosizio, La Eneide di Virgili tradotta in viars furlans berneschs da Zuan Josef Busiz 

de Thurnberg e Jungenegg, Gorizia 1775. 
 



Massimiliano Verdini 

 - 346 - 

Bosizio 1857 
G.G. Bosizio, La Georgica di Virgili tradotta in viars furlans da Zuan Josef Busiz de Thur-

nberg e Jungenegg, Gorizia 1857. 
 
Bratuž 2006 
L. Bratuž, Testi sloveni negli archivi e nelle biblioteche di Gorizia, in Cressatti C. (a cura di) 
Identità plurale; storia, cultura e società a Gorizia, Udine 2006, 111-5. 
 
Costa 1898-99 
A. Costa, Studenti foroiuliensi orientali, triestini ed istriani all’Università di Padova (conti-
nuazione e fine), Archeografo triestino 22, 1898-99, 117-58. 
 
Della Bona 1856 
G.D. Della Bona, Osservazioni e aggiunte sopra alcuni passi dell’Istoria della Contea di 

Gorizia di Carlo Morelli di Schönfeld, IV, Gorizia 1856. 
 
di Brazzà 2008 
F. di Brazzà, La corrispondenza epistolare tra Melchiorre Cesarotti e Lavinia Florio Dra-

goni, Studi Veneziani 55, 2008, 391-478. 
 
di Colloredo – Zorutti 1828 
E. di Colloredo – P. Zorutti, Poesie scelte edite ed inedite in dialetto friulano di Ermes co. 

di Colloredo con aggiunte di Pietro Zorutti, Udine 1828. 
 
Faggin 2003 
G. Faggin, La letteratura friulana del Goriziano nell’Ottocento e Novecento, in F. Tassin (a 
cura di), Cultura friulana nel Goriziano, Gorizia 2003, 115-85. 
 
Francescato 1961 
G. Francescato, G.I. Ascoli e il friulano del suo tempo, Studi Goriziani 29, 1961, 27-36. 
 
Francescato 1966 
G. Francescato, Dialettologia friulana, Udine 1966. 
 
Frau 2003 
G. Frau, Il friulano orientale, in F. Tassin (a cura di), Cultura friulana nel Goriziano, Gori-
zia 2003, 23-44. 
 
Macpherson 1809 
J.Macpherson, Poesie di Ossian poeta celtico, Firenze. 
 
Macpherson 1911 
J. Macpherson, Fingal - Poema epic, a cura di E. Turùs, Forum Iulii 2.1, 1911, 18-22; 2.10, 
1912, 21-32; 2.11, 341-3; 2.12, 368-73; 3.1, 1913, 37-42; 3.2, 94 s.; 3.3, 169-72; 3.5, 306; 
3.6, 367-71; 4.2, 1914, 104-7.  
 
Moretti 1965 
A. Moretti, La grafia della lingua friulana, Udine 1965. 
 
Pellegrini 2003 
R. Pellegrini, Letteratura friulana nel Goriziano fino al Settecento, in F. Tassin (a cura di), 
Cultura friulana nel Goriziano, Gorizia 2003, 81-113. 
 
Pellis 1910 
U. Pellis (1910), Il sonziaco, I, Trieste 1910. 
 



Un’inedita traduzione delle prime tre ‘Bucoliche’ di Virgilio in friulano 

 - 347 - 

Pellis 1911 
U. Pellis (1911), Il sonziaco, II, Trieste 1911. 
 
Pirona – Carletti – Corgnali 1996 
G.A. Pirona – E. Carletti – G.B. Corgnali, Il Nuovo Pirona. Vocabolario friulano, Udine 
1996². 
 
Schiffer 1637 
J. Schiffer, Lapponia, Francoforte 1637. 
 
Spessot 1932 
F. Spessot, Di un altro manoscritto finora ignorato, Ce fastu? 3.5-6, 1932, 129 s.  
 
Spessot 1933 
F. Spessot, Di uno zibaldone poetico friulano, Ce fastu? 9.5-6, 1933, 163-6.  
 
Verdini 2010 
M. Verdini, La traduzione goriziana dei Salmi, il Fingal friulano e lo Zibaldone poetico. 

Proposta per un’attribuzione, Metodi & Ricerche 29.2, 2010, 105-24.  
 
Volpato 2010 
S. Volpato, Petrarca, Winckelmann, Trieste e la Patria del Friuli, Udine 2010. 
 
von Mailly 1990 
A. von Mailly, Ricordi goriziani, a cura di H. Kitzmüller, Pasian di Prato (UD) 1990. 
 
Zama 1892 
E. Zama, Le ecloghe di Virgilio tradotte in versi italiani, Prato 1892. 
 
Zingarelli 1996 
N. Zingarelli, Vocabolario della lingua italiana, Bologna 199612. 
 
Zorutti 1821 
P. Zorutti, Stroligh furlan, Udine 1821. 
 
 
Abstract:  Through these pages addressed to specialists in Latin, I will deal with Alessandro Goglia, 
cityzen of the Austrian town of Gorizia, who lived between the 18th and 19th centuries. He is the 
author of various translations from Latin into Friulian, such as the Psalms from the Bible. He also 
translated several pieces into Friulian, Italian and Slovene, all taken from Latin versions written by 
Latin, Greek and modern authors. I publish here, for the first time and as an example, the first three 
Virgil’s Eclogues, the only having been translated into Friulian by Goglia. 
 
Keywords: Virgil, Eclogues, Alessandro Goglia, translation, Friulian. 



Lexis 29.2011 

Ancora su Pascoli traduttore di Orazio 
 

 

1.  
 
Come ulteriore tassello dell’esame dei testi oraziani – presi come specimen per av-
viare il lavoro di edizione di Traduzioni e riduzioni

1 – si pubblicano qui le traduzioni 
dell’ode 1.31 (Il voto del poeta) e della satira 1.9.1-23 (Passeggiando per Roma): 
all’edizione della tradizione a stampa del testo, e alla trascrizione degli abbozzi, 
segue qualche nota di commento. Entrambi i testi sono significativi, come si vedrà, 
non solo per l’aspetto editoriale e traduttologico, ma anche per quello metrico: la 
satira è infatti contrassegnata da Maria con un asterisco, che indica quei passi che 
possono «dare un’idea della [...] metrica»2 pascoliana, mentre 1.38 è l’unico sistema 
alcaico compreso nella raccolta. 

 
2.  
 
Recepita in TR a partire dalla princeps (pp. 122 s.), la traduzione dell’ode 1.31 era 
già stata pubblicata nel saggio La poesia lirica in Roma, premesso all’antologia 
Lyra, a partire dalla seconda edizione del 1899 – che costituisce dunque un terminus 

ante quem per la data della traduzione (L, p. LXXV)3 – mentre testo e commento, 
accompagnati da una breve premessa sono compresi (c. XLII, Ad Apollo Palatino, 
pp. 262 s.) tra i carmi oraziani dedicati Alla divinità. Dopo il testo della princeps 
(Z1), un primo livello di apparato indica l’elenco dei testimoni a stampa. In un 
secondo livello sono riportate le varianti di Lyra, delle edizioni zanichelliane e mon-
dadoriane di TR e delle Regole di metrica neoclassica. Si tralasciano invece le ri-
stampe del saggio La poesia lirica in Roma, prima nel volume Antico sempre nuovo, 
e quindi nelle Prose

4. Da Lyra è tratto anche il testo latino, qui riprodotto. 
Della traduzione si conservano nell’Archivio di Castelvecchio due abbozzi ma-

noscritti, nella cassetta LXX (Traduzioni, Teatro e Poesie Sparse), busta 8: il primo 
(A), nel  f. 37 (Fig. 1), presenta numerose correzioni; alla l. 21 il titolo «La festa di 
Nettuno» indica che l’autore voleva in un primo momento proseguire, in questa stessa 
pagina, la versione dell’ode 1.18, poi annotata su due fogli differenti5. Il secondo testi-
mone, il ms. LXX 8.38 (B) riporta il testo in pulito, privo tuttavia di titolo, e con una 
nota tipografica sul margine destro, racchiusa entro un cerchio e parzialmente la-
cunosa per via di uno strappo nella parte destra del foglio: «in mez<zo> | corpo». 

 
1  Ho affrontato l’argomento in Citti 2010a; ma cf. anche Citti 2007, 2010b, 2011. Nel corso del lavoro 

verranno impiegate queste sigle: L = Lyra, Livorno 18992; M = consenso delle mondadoriane: M38-

48-58; M38 = TR, Milano 1938; M48 = TR, Milano 19484; M58 = TR, Milano 19589; RMN = Regole e 

Saggi di metrica neoclassica, Milano-Palermo-Napoli 1900; SL = Sul limitare, Milano-Palermo-
Napoli 19063; TR = Traduzioni e riduzioni; Z = consenso delle zanichelliane: Z1-2-3-4; Z1 = TR, 
Bologna 19131; Z2 = TR, Bologna 19202; Z3 = TR, Bologna 19233; Z4 = TR, Bologna 19294. 

2  Cf. Z1, V e XIII (indice). 
3  La prima edizione (Livorno 1895) non comprendeva ancora le traduzioni. 
4  Cf. Pascoli 1925, 166, e 1971, 743: mentre la ristampa del 1925 riproduce esattamente il testo di 

L, quella del 1971 presenta «leggere» per «leggiere» al v. 16. 
5  Conservati nella cassetta LXX. 8. ff. 18 e 25, per cui vd. Citti 2010a, 468-70. 



Francesco Citti 
 

 
- 350 - 

Degli abbozzi si dà una trascrizione interpretativa: le correzioni sono riportate 
sotto la riga cui si riferiscono, con interlinea più ridotta rispetto a quella normale: 
mentre dunque nella riga numerata si trova la prima versione, nelle righe successive, 
non numerate, sono riprodotte in sequenza dall’alto verso il basso le correzioni, 
nell’ordine in cui si sono succedute. Nel caso di correzione di parte di parola, per 
chiarezza non si riportano nell’infrarigo solo le lettere corrette, ma si integrano tra 
parentesi quadra anche le lettere conservate invariate. Le parole – o parti di parole – 
eliminate (o da una cancellatura o sostituite da una correzione sovrascritta) sono ri-
prodotte in corsivo (es. abc); le parole indecifrabili sono indicate con tante crocette, 
quante ne sono le sillabe (es. +++). Le parole indecifrabili cancellate sono rese con 
crocette racchiuse tra parentesi uncinate inverse (es. >+ + +<). 

 
    AD APOLLO PALATINO 

Quid dedicatum poscit Apollinem  
Vates? quid orat, de patera novum  

Fundens liquorem? non opimae  
Sardiniae segetes feracis,  

5 Non aestuosae grata Calabriae 
Armenta, non aurum aut ebur Indicum,  

Non rura, quae Liris quieta  
Mordet aqua taciturnus amnis.  

Premant Calenam falce quibus dedit  
10 Fortuna vitem, dives ut aureis  

Mercator exsiccet culillis  
Vina Syra reparata merce,  

Dis carus ipsis, quippe ter et quater  
Anno revisens aequor Atlanticum  

15  Inpune. me pascunt olivae,  
Me cichorea levesque malvae.  

Frui paratis et valido mihi,  
Latoe, dones et precor integra  

Cum mente nec turpem senectam  
20   degere nec cithara carentem. 

 

IL VOTO DEL POETA 

Che mai nel nuovo tempio il poeta al dio 
domanda, mentre versa il vin nuovo dal- 

la tazza, e prega? Non le messi 
  fertili della Sardegna opima, 

5 e non le ricche mandre dell’arsa mia  
Calabria, non l’oro Indo e l’avorio, non 
  i campi cui con placid’acqua il 
   tacito fiume del Liri rode. 

A cui le diè la sorte, si poti le 
10 Calene viti; il ricco mercante in suoi                             

bicchieri d’oro beva il vino 



Ancora su Pascoli traduttore di Orazio 

 

 
- 351 - 

   ch’egli cambiò con le droghe Syre; 

persino al Cielo caro, ch’ogni anno ei va 
più volte incolume a rivedere il mar  

15  d’Atlante. Io ceno con le olive,                      
  mangio radicchio e leggiere malve. 

O della Notte figlio, a me dà godere 
il poco bene mio, con le forze mie, 
  con tutta, prego, la mia mente, 

20   vecchio, ma sano; e poeta sempre! 
 
 

L Z1-2-3-4 M38-48-58 RMN [vv. 3, 7, 8, 14, 18, 20] 

tit.: manca in L || 3. tazza, e] tazza e RMN || 7. acqua il] acqua RMN  || 14. incolume] 
incolum’ RMN  | rivedere] riveder RMN || 18. con] co’ RMN || 20. sano;] san’ RMN | 
sempre!] sempre. RMN 

 
A 

LXX. 8. 37  

  tit.  La preghiera del poeta 

1 Che mai nel tempio nuovo il poeta al dio 
          nuovo tempio 

2 domanda; mentre versa il vin nuovo dal- 

3  la tazza, e prega? Non raccolti 
                      le messi 

4   fertili della Sardegna ricca, 

 

5 non le fruttose mandre dell’ar+ mia 
          [ar]sa 

6 Calabria; non l’oro Indo e l’avorio, non 

7  i campi cui con placid’acqua il 

8   tacito fiume del Liri rode! 

 

9 A cui le diè la sorte, si poti la 
        [l]e 

10  vite    Calena  
  [vit]i  [Calen]e viti e, ricco mercante, in suoi 

11  bicchieri d’oro beva il vino 

12   ch’egli  mercò con le droghe sirie; 
               cambiò          Sire 

 



Francesco Citti 
 

 
- 352 - 

13 persino al cielo caro, ch’ogni anno ei va 

14 più volte incolume a rivedere il mar  

15  d’Atlante! io ceno con le olive, 

16   mangio il radicchio e l’erbaccie buone. 
              le sane erbaccie.     n     

 

17 O della Notte figlio, a me dà godere 

18 il poco  ++    con mio, bene in forze e bene, 
              bene                con le forze mie, 

19  io prego, anche in cervello 
con tutto, io prego, il mio cervello 
       corde  

20   vecchio, e non t’aspetta, pel  senza  cetra 

         ma sano;                canto 
                        e poeta, sempre 
       

 

B 

LXX. 8. 38  

1 Che mai nel nuovo tempio il poeta al dio 

2 domanda, mentre versa il vin nuovo dal- 

3  la tazza, e prega? Non le messi 

4   fertili della Sardegna opima, 

 

5 e non le ricche mandre dell’arsa mia 

6 Calabria, non l’oro Indo e l’avorio, non 

7  i campi cui con placid’acqua il 

8   tacito fiume del Liri rode. 

 

9 A cui le diè la sorte, si poti le 

10 calene    viti; il ricco mercante in suoi 
 C[alene] 

11  bicchieri d’oro beva il vino 

12   ch’egli cambiò con le droghe Sire; 

 

13 persino al Cielo caro, ch’ogni anno ei va 

14 più volte incolume a rivedere il mar  



Ancora su Pascoli traduttore di Orazio 

 

 
- 353 - 

15  d’Atlante. Io ceno con le olive, 

16   mangio radicchio e leggiere malve. 

 

17 O della Notte figlio, a me dà godere 

18 il poco bene mio, con le forze mie, 

19  con tutta, prego, la mia mente, 

20   vecchio, ma sano; e poeta sempre!  
 
 
La strofe alcaica è realizzata mediante due endecasillabi, con accenti di 2a, 4a, 6a, 9a, 
11a (u ê w ê – U ê w w ê w ê)6, un enneasillabo, con accenti di 2a, 4a, 6a, 8a (u 
ê w ê – ê U w ê –)7, che ha chiara rispondenza nei novenari «a schema giambico 
continuo» della tradizione italiana e pascoliana in particolare8, e infine un de-
casillabo, con accenti di 1a, 4a, 7a, 9a  (ê w w ê w w ê w ê u)9; ipermetri, con 
episinalefe, i vv. 16 e 17. Una soluzione non del tutto isolata: Domenico Gnoli10 
riporta le prime due strofe della traduzione «colla metrica latina» proposta da 
Bernardo Filippino per l’ode 1.9: «Ve’ come d’alta neve sta candido / Soratte, né già 
’l carco tengono / Le selve che quella hanno sopra, / Sonosi e per gelo fermi i fiumi. 
/ Fa’ molta legna al fuocolo inardere. / Fa’ il vino d’anni quattro resumere / In larghe 
vasa alla Sabina, / Taliarco, diota in uso, ecc.»11. Varie poi le forme adottate dai 
traduttori che Pascoli poteva avere sott’occhio. Stefano Pallavicini12 aveva impie-
gato 7 strofette tetrastiche di endecasilabi, a rima incrociata: «A piè del marmo a’ 
voti nostri esposto, / In cui di Cinto il biondo Dio s’adora, / Chieder che puote umil 
Poeta allora / Che le patere versa, e ’l puro mosto?», mentre Tommaso Gargallo, il 
più noto dei traduttori ottocenteschi, aveva fatto ricorso a 16 strofette tetrastiche di 
settenari sdruccioli (vv. 1 e 3) e piani (vv. 2 e 4) alternati, a costituire due martelliani 
a rima baciata – soluzione adottata in realtà anche per l’asclepiadeo secondo13 – 

 
6  Cf. RMN, 123: «Un’anacrusi breve o lunga, una dipodia trocaica, un dattilo, una dipodia trocaica 

catalettica. Lo stesso verso del precedente [= endecasillabo saffico], salvo che ha una sillaba di 
più a principio e una di meno in fine, e ha quasi sempre in Orazio (salvo due volte) la dieresi tra la 
dipodia e il dattilo. Esempi: Più vólte incólum’ || á rivedér il már [= Hor. carm. 1.31.14]. Il póco 

béne || mío co’ le fórze míe [= Hor. carm. 1.31.18]». 
7  Cf. RMN,  123: «Due dipodie trocaiche precedute da anacrusi. Esempi: La tázza e préga? nón le 

méssi [= Hor. carm. 1.31.3]. I cámpi cúi con plácîd’ácqua [= Hor. carm. 1.31.7]». 
8  Adottato fra gli altri da Gnoli: cf. Bausi – Martelli 1996, 258 e 262 s. ed anche Pinchera 1999, 

121. 
9  Cf. RMN, 121 s.: «è un doppio adonio; ha cioè due dattili e due trochei. È prediletta la cesura 

dopo la seconda arsi o la terza o tutte due: rara la cesura trocaica al secondo dattilo, che invece è 
frequente, per necessità, nella baritonica lingua nostra. Esempi: Tácito fiúme | del Líri róde [= 
Hor. carm. 1.31.8]. Vécchio ma sán’ | e poéta sémpre [= Hor. carm. 1.31.20]». 

10  Gnoli 1883. 
11  Cf. Filippino 1659: la traduzione intera dell’ode – assieme ad altre versioni in metro classico – è 

riproposta anche da Lichard 1837, 393 s. Imperfetto e mancante di una sillaba il v. 2, con 
accentate le sillabe 2a, 4a, 6a e 8a (anziché la 9a). 

12  Cf. Pallavicini 1791, 42 s.: Iurilli 2004, 332 ne ricorda otto ristampe tra 1736 e 1792. 
13  Cf. Gargallo 1838, 25-8 (carm. 1.15), 45-8 (carm. 1.31) e Citti 2011, 213 s. 



Francesco Citti 
 

 
- 354 - 

espandendo così il componimento a 64 vv., rispetto ai 20 dell’originale. La prima 
strofe del latino corrisponde alle prime due dell’italiano: «Al dedicato Apolline / 
Aonio sacerdote, / Versando da la pàtera / Novello vin, che puote / Pregar, che può 
mai chiedere? / Non le feraci biade, / Che ne le sarde ondeggiano / Pinguissime 
contrade». Non stupisce che questo schema sia stato adottato da uno dei traduttori 
della scuola classica romagnola, Jacopo Landoni14, che riesce tuttavia a contenere la 
sua resa in 9 strofe, per un totale di 36 vv.: «Vate di Febo al tempio / Quai porgo 
voti al Nume? / Quai fo’ prieghi, dai calici / Nuove versando spume? / Io non 
chieggio dal fertile / Terren Sardo il frumento, / Della calda Calabria / Non bramo il 
pingue armento». Una maggiore mimesi metrica – che riporta la traduzione a 5 
strofe di 4 versi, come nell’originale – si ritrova invece nella trasposizione sillabica 
di Mario Rapisardi15, con una strofe alcaica al modo di Chiabrera, costituita da 2 
doppi quinari (uno piano e uno sdrucciolo, a riprodurre l’accento di 9a), 1 novenario 
e 1 decasillabo16: «Che chiede il vate dal sacro Apolline? / Spargendo il novo vin 
dalla pátera / Che implora? Non già i seminati / Dell’opima Sardegna feraci, / Non 
dell’ardente Calabria gli utili / Greggi, non oro nè avorio d’India, / Non i campi, cui 
con tranquilla / Onda il tacito Liri morsecchia».  

Come per altre odi, anche per 1.31 la traduzione in versi (con i suoi abbozzi) può 
essere messa in parallelo con le traduzioni in prosa disperse nelle note di Lyra  (p. 
262 s.), e con la premessa all’ode, a mezza strada tra versione e riscrittura17:  
 

Ad Apollo Palatino. […] ‘Che domanda il vate ad Apollo, libando il vino novello? Non 
i grandi raccolti, non i numerosi armenti, non l’oro e l’avorio dell’Oriente, non le vigne 
della Campania. Io non ho bisogno di vini preziosi e di sontuosi conviti – questi sono 
per i mercatanti, e io non mi sentirei, come essi, di sfidare gli dei navigando in mari 
lontani – a me basta, d’altra parte, povero desco e vinello da poco. Dunque? Dammi, o 
figlio di Latona, di potermi godere il poco che ho, con sano il corpo e la mente, anche 
nella vecchiaia, se vecchiaia ha da essere, ma senza acciacchi e non senza poesia’. 

 
E non è da trascurare l’emulazione dell’ode carducciana I vóti (Juv. 68), che inter-

 
14  Cf. Landoni 1827, 66 s., su cui vd. Ferratini 1988; Paradisi 1988.  
15  Cf. Rapisardi 1807, 53 s. 
16  A 2 doppi quinari, seguiti da 2 decasilabi oppure da 1 ottonario (o novenario) e 1 decasillabo fa ri-

corso anche Chiarini 1916, per carm. 1.16, p. 18 o 2.5, p. 24. Ma la sperimentazione nelle 
traduzioni dell’alcaica oraziana è assai varia: endecasillabi sdruccioli e piani, alternati con set-
tenari sono impiegati da Marchetti 1857 (per carm. 1.35, p. 37; 2.14, p. 34 s.) e da L. Santucci 
(Betti 1828), che altrove preferisce una strofe di 6 doppi settenari (carm. 4.9: Santucci 1832, 259) 
o una di 2 decasillabi sdruccioli e 2 piani rimanti (carm. 2.14, p. 262). Un quadro d’insieme in 
Pighi 1970, in part. 425 s., vd. anche Bausi – Martelli 1996, 201 s., 222 s., 251 e 258. 

17  Da confrontare con il sunto di Kiessling 1884, 98: «‘Was erfleht der Sänger sich von dem 
neugeweihten Schutzgott der Poeten? (1-3). Nicht reichlichen Ertrag von Gütern und Heerden, 
keinen von Golde strahlenden Palast oder campanische Rebgüter (4-8): mögen andere edle Weine 
ziehen, damit ein reicher Kaufherr sie durch die Gurgel jage (9-15): ich lebe einfach und erflehe 
von dir, Sohn der Lato, nur ungestörten Genuss des mir bereits Beschiedenen, in körperlicher und 
geistiger Frische bis in ein schönes und liederreiches Alter (16-20)’». E vd. anche le parole con 
cui, in L, LXXV, è introdotta la traduzione: «è soave di pietà la preghiera ad Apollo, a cui con 
Pindaro non chiede oro e terre, ma la salute, la limpidezza della mente e della coscienza, una 
vecchiaia serena e consolata dalla poesia». 



Ancora su Pascoli traduttore di Orazio 

 

 
- 355 - 

preta laicamente l’Apollo oraziano come il «sole», operazione portata ancor più al-
l’estremo da Pascoli, che parla genericamente di «dio». La differenza è peraltro più 
profonda, perché mentre in Orazio (e anche nel Myrmedon pascoliano)18, la richiesta 
al dio è puramente legata all’esperienza soggettiva del poeta, l’invocazione di Car-
ducci ha un valore sociale: egli si augura che la sua poesia possa far rinascere senti-
menti di riscatto e libertà nei suoi concittadini: «Prego: a la sacra Italia / Suoni il mio 
carme e fiero / Surga ne l’ira, vindice / Del romuleo pensiero» (vv. 41-4). Ma venia-
mo a qualche osservazione puntuale.  

1-3. L’innodica anafora con variazione sinonimica Quid … poscit / Vates? Quid 

orat …? è conservata da Rapisardi, il più fedele dei traduttori dell’ode, e dislocata 
dal Gargallo («che puote / Pregar, che può mai chiedere?», vv. 4 s.) e dal Landoni, 
che pone in incipit il «Vate», e traspone i verbi alla prima persona («Quai porgo voti 
… / Quai fo’ prieghi», vv. 2 s.), anticipando quello che l’originale rivela solo nel-
l’ultima strofe, che cioè il vates è Orazio stesso. Carducci la sostituisce con la gemi-
nazione e il chiasmo: «Che prega il vate, il libero / Vate che prega e vuole, / Adorno 
in veste candida, / Vòlto al nascente sole […] ?» (vv. 1-4): anche Pascoli rinuncia al-
l’anafora del quid, per costruire un periodo che combina le due interrogative, e pone 
l’orat sullo stesso piano del fundens («mentre versa ... e prega»)19. Il difficile 
dedicatum – reso a calco dal Gargallo con «dedicato», e con l’iposemantico, ma 
conciso «sacro» dal Rapisardi – si dilata in una perifrasi esegesetica che visualizza 
l’orante «nel nuovo tempio» (che richiama il «vin nuovo»)20, e rende esplicita l’oc-
casione della dedicazione, come suggerito dalla nota di Lyra: «dedicatum … Apol-

linem: Apollinem qui aede dedicatus est = cui aedes dedicata est». Ad una scelta di 
stile – ma anche all’idea di un Orazio poeta delle piccole cose, in contrapposizione 
con il poeta-vate21 – si dovrà che all’aulico «vate» della traduzione in prosa (ed an-
che di Rapisardi e Landoni) sia preferito il semplice «poeta» (come in Pallavicini e, 
tra i contemporanei, Ramous), mentre il tecnicismo patera

22 (conservata da Rapisar-
di e Pallavicni) diviene la quotidiana «tazza» («calici» in Landoni), e l’astratto li-
quor si concretizza nel «vino» (come in Rapisardi e Gargallo, «spume» in Landoni; 
«vino novello» nella versione in prosa). 

3-6. Come in 1.38, viene ripresa una forma di Priamel tipica della lirica arcaica e 
dell’epigramma, in cui prima viene rifiutato il lusso, mediante l’insistita anafora del-
le negative (Non … / Non … / … non … / Non …) – sempre conservata dai traduttori 

 
18  Cf. infra, la discussione dei vv. 15-20. Ma vd. anche Fanum Vacunae 199 ss. Tu mihi tantum pre-

cor, alma, vati / te frui, dones, che combina 1.31.17 s. con 1 s., e sostituisce l’alma terra ad Apol-
lo, cf. Traina 1977, 84. 

19  Significative consonanze lessicali nella versione carducciana in prosa (Carducci 1940, 65 s.): 
«Che chiede il poeta ad Apollo nel tempio pur or dedicatogli? che prega versando da la patera 
vino novello?», su cui vd. Salinari 1975, in part. 283. 

20  Cf. anche «den eben geweihten» della nota di Kiessling, che insiste anche su nuovo tempio e nuo-
vo vino: «dem neuen Götterbilde ziemt es sich mit frischem Most […] zu nahen»; e cf. «al tem-
pio» di Landoni. Per La Penna 1969, 250, «il poeta celebra anche lui la dedicatio, probabilmente 
non partecipando alla cerimonia pubblica, ma per conto suo, forse nel tempio». 

21  Per la mediocrità come caratteristica dell’Orazio pascoliano, cf. le osservazioni di Traina 1995, 
14-7. 

22  «The flat dish used in libation», come osservano Nisbet – Hubbard 1970, 350. 



Francesco Citti 
 

 
- 356 - 

– e quindi viene prospettata la scelta di vita semplice23. Significativi due interventi: 
la resa ancora una volta esegetica di grata … armenta con «ricche mandre» («nume-
rose» nella versione in prosa), che Bindi spiegava con «pingui; appariscenti; che fan-
no bella vista»24, e soprattutto l’anticipazione dell’aggettivo «l’oro Indo e l’avorio» 
rispetto a aurum aut ebur Indicum, probabilmente metri causa: «ăvōriŏ Īndō» («a-
vorio» con protonica e postonica brevi) non poteva costituire la clausola, dove è ri-
chiesta la sequenza w w ê w ê.  

7-8. La rara metafora del fiume che rura … mordet aqua – probabile ricordo di 
Callim. epigr. 44.4 s. Pf. πολλάκι λήθει / τοῖχον ὑποτρώγων ἡσύχιος ποταμός –25 
è dal Pascoli resa, sulla scia della nota di Lyra – e come già faceva il Pallavicini – 
con il verbo «rode», forse per suggestione del parallelo lucreziano ripas radentia 

flumina rodunt (5.257) ricordato dai commentatori26. Ma, rispetto al quae mordet 
dell’originale, il «cui … rode» usato assolutamente risulta sintatticamente duro, così 
come il «cui ... mordecchia» di Rapisardi.  

9-15. Ugualmente duro il costrutto impersonale assieme al relativo senza antece-
dente «A cui diè la sorte ... si poti»,  che ricalca il Premant ... quibus dedit / Fortu-

na …; analoga, ma meno dura, la soluzione di Rapisardi: «Calena vite con falce pre-
masi / Da quanti in sorte l’ebbero». In effetti generalmente i traduttori variano la sin-
tassi della frase27. Sul piano del lessico, invece, Pascoli preferisce la semplificazione 
e l’attualizzazione: come la patera è diventata una tazza, così gli aurei culilli del 
mercante – hapax oraziano (qui e in ars 434) – sono solo dei «bicchieri d’oro»28, e la 
metafora dell’exsiccare culullis vina (con ipallage per culullos vinis secondo Bindi 
1875, 75) si esplicita e depotenzia in «beva»29. Ma al contempo la generica Syra 

 
23  Esempi e bibliografia in Citti 2010a, 447-51 e Nisbet – Hubbard 1970, 347 s. 
24  Cf. Bindi 1875, 74; «pingue» è la resa di Landoni, «utili» di Rapisardi, «belli» di Carducci (che 

per opimae propone l’inusuale «grassa»). Così il Pascoli (L, 262) spiega il traslato, umanizzando 
l’armento: «può dire al padrone, Si bene mi facias, memini, cioè ti sono grato e ti mostro la mia 
gratitudine». 

25  Cf. Del Grande 1967, 199 s.; Citti 2000, 156 s.; il ThlL VIII.1485.75 ss. ricorda per l’uso di 
mordeo riferito ad un fiume, oltre al passo oraziano, solo Sen. nat. 3.25.2 tanta vis illi [sc. aquae] 
est etiam dura mordendi. 

26  Cf. Orelli – Baiter – Hirschfelder 1886, 175 e Bindi 1875, 75 che ricorda anche «Labindo Ode 7, 
del lib. I: Morde l’Eridano più basso l’argine». Il Gargallo conserva «morde» («morsecchia» 
Rapisardi), mentre il Landoni traduce «lambe», seguendo un suggerimento dei commentatori: 
«ähnlich wie lambit 22.8» scrive Nauck 1871, 69, mentre Tescari 1944, 118 gli replica: «non vale 
lambit di 1 22 8 né lavit di 2 3 18». 

27  Cf. ad es. il Gargallo «Que’, che n’ebber, dovizia, / I pampinosi tralci, / Don di fortuna, potino / 
Co le calene falci», o la più radicale variazione di Pallavicini «Lascia in privilegio a chi lo gode / 
Su le viti adoprar falci Calene», simile peraltro a quella recente di Ramous: «Lascia che con la 
falce poti le viti di Cales / chi le ebbe dalla fortuna». 

28  E nella nota di Lyra (263) precisa: «sono i calici fictiles di cui usavano i Pontefici e le Vestali nei 
sacrifizi. Laddove gli dei si appagano di calici di argilla, il mercator li vuole d’oro». Nel com-
mento trova la sua spiegazione anche la resa «Cambiata» per reparata: «Porp. annota quasi com-

mutata»; e più avanti, a paratis del v. 17, Pascoli osserva: «= partis; e riprende il reparare di più 
su: parare è guadagnare immediatamente, reparare mediatamente». 

29  « “Epotet”, cum aliqua aviditatis significatione», osservano Orelli – Baiter – Hirschfelder 1886, 
176; cf. «bea» di Gargallo (che peraltro amplifica vina in «nettare … di Liéo spumante») e «beva 
… in copia» di Landoni, che cerca di rendere più esplicito il valore ‘perfettivo’ dell’exsicco, così 
come «sugga» di Pallavicini, «aschiughi» di Rapisardi. Al posto dell’ardita ipallage premant Ca-



Ancora su Pascoli traduttore di Orazio 

 

 
- 357 - 

merces si precisa in «droghe Syre» (in L, mentre gli abbozzi hanno «sirie» o «Sire»), 
«pepe, unguenti o simili», come chiarisce nella nota di Lyra. Dis carus ipsis diventa 
«persino al Cielo caro», secondo quel medesimo procedimento di destoricizzazione 
e attualizzazione, per cui Apollo (al v. 1) è «il dio», e – in Pensiamo a vivere (tradu-
zione di carm. 1.11) al v. 2 – «Dio» subentra all’originario di. 

15-20. Alla triplice ripetizione del pronome di prima persona (con anafora e po-
liptoto: me … / me … / … mihi) – ricalcata per lo più dei traduttori («Me pascano oli-
ve, / Me cicoria, me tenere malve. / O Latonide, dammi ch’io …», Rapisardi; «Me 
ulive, me cicorea / Pascono, e lieve malva: / Quanto apprestai, ten supplico, Cintio, 
deh! tu mi salva; / Di senno e membra valido / Fa ch’io mel goda …», Gargallo)30 – 
risponde in Pascoli una moltiplicazione del pronome: «Io ceno … / … a me dà gode-
re / il poco bene mio31, con le forze mie, / con tutta, prego, la mia mente», a sottoli-
neare la scoperta che il «poeta» che sta parlando nel tempio al dio è lui stesso, Ora-
zio, in prima persona. Nella traduzione premessa all’ode, in Lyra, è addirittura rico-
struita liberamente la situazione, immaginando che anche la terza e quarta strofe sia-
no in prima persona: «Io non ho bisogno di vini preziosi […] e io non mi sentirei 
[…] di sfidare gli dei […] a me basta […] povero desco e vinello da poco».  

Le leves malvae nell’abbozzo B e in L sono tradotte come «leggiere malve», ma 
nell’abbozzo A, Pascoli aveva pensato a due rese meno scontate: «erbaccie buone» o 
«sane erbaccie», forse per influsso di epod. 2.55-5832 dove ai cibi di lusso è opposto 
«un desinaretto […] di olive e d’erbe» (L, 142): lecta de pinguissimis / Oliva ramis 

arborum, / Aut herba lapathi prata amantis et gravi / Malvae salubres corpori. 
Sempre in Lyra, aveva spiegato herba lapathi con «‘il rombico, il lupazio’, erbaccia 
comune nei prati, che si stimava buona a sciogliere il ventre». Al gusto etimologiz-
zante del poeta risponde invece la resa «della Notte figlio» per Latoe: poteva trovar-
ne una conferma nell’Onomasticon del Forcellini (Patavii VI 1915, 92), che annota: 
«Etymon alii ducunt a λήθω, λανθάνω, lateo (dea noctis). quasi aliquid obscurum, 
latens, nocti simile». 

Come ha osservato Pasquali33, poi, la traduzione passa dallo stile piano iniziale, 
con un improvviso crescendo, ad una punta epigrammatica «acutissima»: il polisin-
deto e il parallelismo sintattico di nec turpem senectam … nec cithara carentem che 
in prosa è reso con «senza acciacchi e non senza poesia», nella versione poetica si 
trasforma in una esclamazione positiva che rende esplicito il valore metaforico della 
cetra come simbolo della poesia, che il poeta si augura durare in eterno: «vecchio, 
ma sano; e poeta sempre!». Una resa che può essere confrontata utilmente con la ri-
scrittura che pochi anni prima (1893) aveva fatto dell’ode nel Myrmedon, adottando 
l’ideale di sobrietà della formica, combinato con l’augurio di una vecchiaia honesta 

(onorata, ma anche «sana», l’opposto di turpis) e di una lunga stagione per i propri 

 
lena falce … vitem (per cui vd. le rese di Pallavicini e Gargallo, supra, n. 27, e anche Carducci 
1940, 66: «reprimano col falcetto la vite di Cales»), Pascoli – come del resto Kiessling 1884 – 
preferisce la normalizzante lezione Calenam.  

30  Ma Landoni preferisce variare: «Quando l’usato esercita / Potere in me la fame / Poch’erbe e oli-
ve bastano / Ad appagar mie brame». 

31  Il «mio» sostituisce paratis inteso come partis, per cui vd. n. 28. 
32  Il passo è espressamente richiamato nella nota di Lyra al v. 16, p. 263. 
33  Pasquali 1968, in part. 185. 



Francesco Citti 
 

 
- 358 - 

carmi (vv. 4-6): non mi aurum posco, si quod perhiberis in Indis / egerere […] / sit 
nobis tantilla seges, sit honesta senectus, / neu ros omne penus, neu cantibus una sit 

aestas.  
Dalla traduzione alla riscrittura il passo è breve: «quando il Pascoli mette avanti 

una congettura o un’interpretazione sua, si avverte subito una forzatura tipicamente 
pascoliana del poeta antico: è il germe di un poema conviviale o di un carme latino, 
più che un contributo oggettivamente filologico», ha scritto Timpanaro34, cogliendo 
la inscindibilità di momento critico e ricreazione letteraria, e soprattutto la forte va-
lenza autobiografica di tutta l’attività metaletteraria di Pascoli. Lo stesso, come si 
vedrà, si potrà dire anche per il testo successivo. 

  

3.  
 
Passeggiando per Roma, traduzione della satira 1.9.1-23, compare per la prima 
volta nella princeps (p. 126): se ne dà l’edizione della tradizione a stampa, accom-
pagnata dalla trascrizione di due abbozzi conservati a Castelvecchio, nella cassetta 
delle Traduzioni, LXX, 8, ff. 26 e 27. Il f. 27 (A) (Fig. 2) presenta uno stadio di ela-
borazione precedente, con numerosi ripensamenti e correzioni, rispetto al f. 26 (B), 
pressoché senza interventi correttori. La mise en page – con il titolo preceduto da 
numero romano, sottolineato e ripetuto a fine testo, con la precisazione del passo 
oraziano – richiama quella delle bozze della sezione virgiliana, presenti nella casset-
ta LXXVI, 7, ff. 72, 75, 76 dell’Archivio di Castelvecchio35.  

 
Ibam forte via Sacra, sicut meus est mos,  
 nescio quid meditans nugarum, totus in illis:  
accurrit quidam notus mihi nomine tantum  
arreptaque manu ‘quid agis, dulcissime rerum?’  

5 ‘suaviter, ut nunc est,’ inquam ‘et cupio omnia quae vis.’  
cum adsectaretur, ‘numquid vis?’ occupo. at ille  
 ‘noris nos’ inquit; ‘docti sumus.’ hic ego ‘pluris  
hoc’ inquam ‘mihi eris.’ misere discedere quaerens  
ire modo ocius, interdum consistere, in aurem  

10 dicere nescio quid puero, cum sudor ad imos   
manaret talos. ‘o te, Bolane, cerebri  
felicem’ aiebam tacitus, cum quidlibet ille  
garriret, vicos, urbem laudaret. ut illi  
nil respondebam, ‘misere cupis’ inquit ‘abire:  

15 iamdudum video; sed nil agis: usque tenebo;  
persequar hinc quo nunc iter est tibi.’ ‘nil opus est te  
circumagi: quendam volo visere non tibi notum;  
trans Tiberim longe cubat is prope Caesaris hortos.’  
‘nil habeo quod agam et non sum piger: usque sequar te.’  

20 demitto auriculas, ut iniquae mentis asellus,  
cum gravius dorso subiit onus. incipit ille:  
 ‘si bene me novi, non Viscum pluris amicum,  

 
34  Timpanaro 1997, 142 s.; cf. Citti 2010a, in part. 471 s.  
35  Per un’esame di queste bozze, e di quelle catulliane (ff. 73-74), cf. Citti 2010b, 40-50. 



Ancora su Pascoli traduttore di Orazio 

 

 
- 359 - 

 non Varium facies; nam quis me scribere pluris’. 
 

PASSEGGIANDO PER ROMA 

 Passeggiavo per Via Sacra e – come è mio uso –   
 non so che cosette rimuginavo distratto.  
Piombami sopra un cotale che conoscevo di nome.  
Présami in mano la mano: “Carissimo, come va ella?„ 

5 “Ma mi contento… per ora„ rispondo, e “Stammiti bene„.  
E’ mi s’accompagnava, ond’io: “Vuoi nulla?„ gli faccio. 
Egli: “Tu sai chi sono: un dotto„. Io replico: “Tanto 
 più mi sarai pregiato„. Ahimè! per levarlo di torno, 
eccomi a correre, e poi star lì: parlare a’ lo schiavo  

10 non so che ne’ l’orecchio, e in tanto il sudore per tutto il 
corpo mi zampillava. – Oh! te, Bolano, felice 
con le tue furie! – Così pensavo io tacito, e quello 
sfringuellava su tutto, le strade lodandomi e Roma. 
Come non rispondevo: “Ah! vuoi scapparmi: lo vedo: 

15 quanto è mai che lo vedo! Ma che! t’ho preso, e ti tengo: 
vengo con te dovunque or vai„. “Non fa di bisogno 
che ti disturbi: da uno io vado che tu non conosci. 
Abita lungi, oltre Tevere, agli orti di Cesare: è in letto„. 
“Non ho nulla da fare; ho buona la gamba; ci vengo„. 

20 Butto l’orecchie giù, come asino, tristo nel cuore, 
quando la soma è più pesante del dorso. Comincia: 
 “Se mi conosco io bene, non più tu di Visco e di Vario 
conto farai, che di me .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 
 

Z1-2-3-4 M38-48-58 

6. accompagnava] accompagna Z2-3-4 M  ||  9. a’ lo] a lo Z3-4 M  || 10. ne’ l’] ne l’ Z3-4 M 
|| 20. giù,] giù Z4 M 

 
A 

LXX. 8. 27 
  tit. IX. Passeggiando 

 

1 Passeggiavo per Via Sacra, e, come è mio uso,  

2 non so che cosette  rimuginavo tra me e me:  
       mie cose 

3 corremi add incontro un cotale che conoscevo di nome;  

4 buttasi sulla mia  mano: «Carissimo, come va ella?» 
 ecco mi prende la 

5 «Ma … mi contento… per ora» rispondo «e stàmmi  tu bene».  
             stàmmi]ti 

6 E’ mi s’accompagnava; ond’io: «Vuoi nulla?» gli faccio. 

7 Egli: «tu sai chi sono: un dotto». Io replico: «>+ + +++<  Tanto 



Francesco Citti 
 

 
- 360 - 

 

8 più mi sarai pregiato» Volea staccarmelo, e quindi 
più mi sarai pregiato». Ahimè! per levarlo di torno 

9 eccomi a correre, e poi lì fermo 
                 star lì: parlare a’ lo schiavo  

10 non so che ne’ l’orecchio, ed in tanto il sudore per tutto il 

11 corpo mi zampillava. «Oh! te, Bolano, felice 

12 con le tue furie nel capo!» Così pensavo, ma quello 

13 sfringuellava su tutto,  le vie,     loda 
     le strade e l’urbe lo 

                    lodandomi e Roma. 

14 Come non rispondevo: «Ah! tu scapparmi vorresti:  
             lo vedo 

15 vedo da ben pezzo >+ +++< 
                  >++  ++< 

quanto è mai che lo vedo! ma che! t’ho preso, ti tengo: 

16 vengo con te dovunque or vai». «Non fa di bisogno 

17 che ti disturbi: da un tale io vado, che ignori 
                       tu non conosci. 

18 Abita lungi, oltre Tevere, agli orti di Cesare: è in letto». 

19 «Non ho nulla da fare; ho buona la gamba: ci vengo». 

20 Butto l’orecchie giù, qual  mal     >++ +< 

         come asino, tristo nel cuore, 

21 quando la soma è più pesante del dosso. Comincia: 

22 “Se mi conosco io bene, non più >+< Visco  nè  Vario 
            tu   +        e di 
            più  tu di 

23 conto farai, che di me .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 

24  IX Passeggiando: da Hor. Serm. I 8, 1 sqq. 

 

B 

LXX. 8. 26 

  tit. XII. Passeggiando per Roma 
 
1 Passeggiavo per Via Sacra e , come è mio uso –36  
           –  

2 non so che cosette rimuginavo distratto.  

 
36  Una lieve traccia di apostrofo fa sospettare che «come è» sia correzione di un iniziale «com’», 

anche se «come» è già in A. Le altre correzioni, v. 1 e 15, sono minuzie di punteggiatura. 



Ancora su Pascoli traduttore di Orazio 

 

 
- 361 - 

3 Piombami sopra un cotale che conoscevo di nome.  

4 Présami in mano la mano: «Carissimo, come va ella?» 

5 «Ma mi contento… per ora» rispondo, e «Stàmmiti bene».  

6 E’ mi s’accompagnava, ond’io: «Vuoi nulla?» gli faccio. 

7 Egli: «Tu sai chi sono: un dotto». Io replico: «Tanto 

8 più mi sarai pregiato». Ahimè! per levarlo di torno, 

9 eccomi a correre, e poi star lì: parlare a ’lo schiavo  

10 non so che ne ’l’orecchio, e in tanto il sudore per tutto il 

11 corpo mi zampillava. «Oh! te, Bolano, felice 

12 con le tue furie!» Così pensavo io tacito, e quello 

13 sfringuellava su tutto, le strade lodandomi e Roma. 

14 Come non rispondevo: «Ah! vuoi scapparmi: lo vedo: 

15 quanto è mai che lo vedo! Ma che! t’ho preso, ti tengo; 
                     : 

16 vengo con te dovunque or vai». «Non fa di bisogno 

17 che ti disturbi: da uno io vado che tu non conosci. 

18 Abita lungi, oltre Tevere, agli orti di Cesare: è in letto». 

19 «Non ho nulla da fare; ho buona la gamba: ci vengo». 

20 Butto l’orecchie giù, come asino, tristo nel cuore, 

21 quando la soma è più pesante del dosso. Comincia: 

22 «Se mi conosco io bene, non più tu di Visco e di Vario 

23 conto farai, che di me  .   .   .   .   .   .   

24  IX Passeggiando per Roma: da  

25  Hor. Serm. I 8, 1 sqq. 
 
È verosimile che B sia stato utilizzato da Maria come modello per la stampa: come 
in altri casi, tuttavia si possono trovare varianti tra l’abbozzo definitivo (in questo 
caso B) e Z1: v. 15 «preso, e ti tengo» Z1 : «preso, ti tengo» B (già in A); v. 19 «gam-
ba;» Z1 : «gamba:» B (già in A). La tradizione a stampa presenta, nelle ultime zani-
chelliane e mondadoriane, la consueta normalizzazione delle specificità ortografiche 
di Pascoli per quanto riguarda l’uso dell’apostrofo a segnalare l’uso della scempia al 
posto della doppia (vd. ad es. v. 9 «a ’lo» AB : «a’ lo» Z1-2 : «a lo» Z3-4 M)37. Mero 
errore di stampa di Z2, replicato dalle edizioni successive, e quindi entrato nella vul-

gata è infine al v. 9 «accompagna»: «accompagnava» della princeps è confermato 
dai manoscritti. 

Rispetto agli endecasillabi di Gargallo (p. 410: «Non so quai ciance ruminando, e 
tutto / Assorto in quelle, io me ne giva a zonzo ...») o ai versi composti da un sette-
 
37  Cf. le dettagliate osservazioni in Citti 2010b, 44 s. 



Francesco Citti 
 

 
- 362 - 

nario e da un novenario di Chiarini (p. 71: «Andavo, come soglio, su e giù per via 
Sacra, raccolto / tutto ne’ miei pensieri non so quali inezie pensassi)», tipiche rese 
italiane dell’esametro latino38, Pascoli non solo fa corrispondere quasi esattamente 
verso a verso rispetto all’originale, ma ricorre alla trasposizione prosodico accenta-
tiva, spingendosi talora all’isometrismo, come nel v. 1 «Pásseg|giávo per | Vía | 
Sácra e ú | cóme èú mi|o úúso» che riproduce esattamente la struttura (ê – | ê w w | ê 
– | ê – | ê w w | ê –) di Ibam forte via sacra, sicut meus est mos. 

Ancora più che per l’ode Il voto del poeta, qui è possibile osservare la stretta rela-
zione tra il Pascoli traduttore di Orazio e il poeta che ne rivive l’ispirazione39. Parti-
colarmente felice il «non so che cosette rimuginavo distratto» per nescio quid medi-

tans nugarum, più leggero del «non so quai ciance ruminando» di Gargallo e più in-
tenso del «non so quali inezie pensassi» di Chiarini, mentre «distratto» condensa il 
totus in illis. Ne avrebbe tratto ispirazione per l’incipit di Ultima linea

40: Quid solus, 

sicut quondam tibi, Flacce, fuit mos / incedis rursusque forum circumque pererras / 

nescio quae meditans? (vv. 1-3), dove quae sostituisce e risemantizza il quid orazia-
no (accolto in uno degli abbozzi manoscritti pubblicati da Zivec), che il poeta avver-
tiva evidentemente come debole41; e anche nel Reditus Augusti, quando Orazio si 
immagina tristemente solo, la sera di un giorno di festa, impegnato a ripensare tra sé 
e sé i soliti versi: solitas illas tecum meditabere nugas (v. 112)42.  

Notevole – rispetto agli sbiaditi «mi ferma» di Chiarini e «ecco / offrirsi un tal» 
di Gargallo – l’immediatezza visiva del «Piombami sopra» che rende l’accurrit qui-

dam notus oraziano (v. 3), mentre «un cotale che conoscevo di nome» rende il con-
trasto tra notus e l’indefinito quidam, che «individua ma non specifica»43: l’abbozzo 
A ci mostra come il poeta ci sia arrivato dopo un più letterale «corremi … incontro». 
Arreptaque manu (v. 4) indica lo slancio nel dare la mano: in «présami in mano la 
mano» (subentrato a «buttasi sulla mia mano» e ad «ecco mi prende la mano» di 
A)44 Pascoli aggiunge la figura di ripetizione, esattamente come ai v. 14 s. dove iam-

dudum video si trasforma nell’espressivo «lo vedo: quanto è mai che lo vedo!». Ma 
converrà vedere anche la riscrittura dell’intero v. 4, arreptaque manu ‘quid agis, 
dulcissime rerum?, nel v. 112 di Ultima linea: Iunxeruntque manus. «Quid agis, 

dulcissime?» «Quid tu?». Mentre del «parlare a’ lo schiavo … ne’ l’orecchio» (in 

aurem, v. 9) si sarebbe ricordato nel pueri … ad aurem di Reditus 101.  
L’immediatezza del dialogo è enfatizzata nella resa dell’intensivo di lingua d’uso 

 
38  Per cui vd. in particolare Pighi 1970, 406 ss.; Bausi – Martelli 1996, 122-4 (per la resa prosodica 

di Dati), 252 s. (Carducci), 260-2 (Pascoli). Un’approfondito esame dell’esametro pascoliano in 
Capovilla 1989, in part. 223 ss. e in Audisio 1995, in part. 36 ss. 

39  Non solo la via Sacra fa parte dell’immaginario poetico del Pascoli latino (cf. Moretum 62, Myr-

medon 20, Post occasum urbis 46, Ultima linea 109), ma l’avvio ibam forte via Sacra ha fornito 
la movenza di Catullocalvos 1: Ibat per Veteres tunicatus forte Tabernas, cf. Traina 1977, 3. 

40  Ma il poemetto in realtà alla satira nona deve ben più dello spunto iniziale: oltre alla situazione 
mimica, e al tono conversevole, cf. in part. i vv. 109 ss. con i vv. 60 ss. di Orazio, e Tartari 
Chersoni 1989, 95. 

41  Cf. Zivec 2006, in part. 100. 
42  Cf. Traina 1995, 69. 
43  Secondo la nota definizione di Traina – Bernardi Perini 2007, 206. 
44  Cf. «La man mi afferra» Gargallo; «m’afferra la mano» Chiarini. 



Ancora su Pascoli traduttore di Orazio 

 

 
- 363 - 

misere «pro “vehementer, nimium quantum”»45 con due interiezioni, quasi a sottoli-
neare lo sforzo di Orazio che cerca di liberarsi «disperatamente»46 dal suo seccatore: 
«Ahimè! per levarlo di torno» (misere discedere quaerens, v. 8) e «Ah! Vuoi scap-
parmi» (misere cupis … abire, v. 14). Nella resa di sudor ad imos / manaret talos 
(vv. 10 s.), Pascoli è visivo e conciso («il sudore per tutto il / corpo mi zampillava»), 
più fedelmente precisi sono invece il Chiarini («Mi grondava giù fino a i calcagni il 
sudore») e il Gargallo («’l sudor fin sotto a le calcagna / Grondavami»).  

Ma la mano del Pascoli si avverte soprattuto nella sintetica resa del metonimico 
cerebri felicem con il colloquiale «felice / con le tue furie», e soprattutto nello 
«sfringuellava» – non attestato altrove nella poesia pascoliana – per garrit, verbo 
espressivo della lingua d’uso47: lo ritroviamo infatti nella passeggiata di Orazio per 
Roma, all’inizio del Reditus Augusti, quando il poeta canticchia fra sé le Adonia-

zousai di Teocrito: amatum garrit Adonin (v. 6)48. 
 

Licenziando Traduzioni e Riduzioni, nella premessa Al lettore, Maria faceva osser-
vare la «scelta […] quasi istintiva della maggior parte delle poesie e dei brani […] 
tradotti» (Z1, V). Un giudizio che i due testi qui esaminati non possono che confer-
mare: pur nella loro diversità di genere, di metro e di tema, vi ritroviamo le ragioni 
poetiche e linguistiche dell’immedesimazione in Orazio del poeta delle piccole cose. 
 
Bologna  Francesco Citti 

francesco.citti@unibo.it 
 
 

RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI 
 
Audisio 1995 
F. Audisio, Pascoli: metrica ‘neoclassica’ e metrica italiana, RLI 3, 1995, 34-91. 
 
Bausi – Martelli 1996 
F. Bausi – M. Martelli, La metrica italiana. Teoria e storia, Firenze 1996. 
 
Betti 1828 
S. Betti, L’ode VI del lib. III di Orazio, volgarizzata dall’ab. D. Loreto Santucci, Giornale 
arcadico 39, 1828, 250-5. 
 
Bindi 1875 
E. Bindi, Q. Orazio Flacco. Opere purgate per uso delle scuole, I, Prato 18756.  

 
45  Orelli – Baiter – Mewes 1892, 118, e vd. Hofmann 2003, 200 ss. Il valore intensivo è colto da 

Chiarini: «E cerco salvarmi a ogni costo», e da Gargallo: «impaziente ... di scappar». 
46  Così Fedeli 1994, 489.  
47  Cf. Plaut. Aul. 830, Cic. Att. 12.1.2 e, in Orazio, anche sat. 1.10.41 garrire libellos – a proposito 

della capacità di rappresentare i dialoghi delle commedie – che Pascoli traduce con «rabberciare 
una comedia» (Lucilio, v. 62) e 2,6,77 garrit … fabellas, e vd. Traina 1995, 41.  Chiarini traduce 
«chiacchierava»; più verboso Gargallo: «Ser Gracchia ... / Garrir garrir». 

48  Cf. anche Ecloga XI 149 Quinte facete, soles hoc tu garrire; Centurio 11 s. audit ... garrire. E non 
manca naturalmente nella poesia italiana e latina per il canto degli uccelli: cf. Catullocalvos 105, 
con la nota di Traina 1977, 18; Centurio 104. 



Francesco Citti 
 

 
- 364 - 

Capovilla 1989 
G. Capovilla, Fra le carte di Castelvecchio. Studi pascoliani, Modena 1989.  

Carducci 1940 
G. Carducci, Edizione nazionale delle Opere. XXIX. Versioni da antichi e da moderni, 
Bologna 1940. 
 
Chiarini 1916 
G. Chiarini, Odi, Epodi e Sermoni di Orazio. Versioni inedite o rare, a cura di C. Valacca, 
Napoli 1916. 
 
Citti 2000 
F. Citti, Studi oraziani. Tematica e intertestualità, Bologna 2000. 
 
Citti 2007 
F. Citti, In margine all’edizione di Traduzioni e Riduzioni, Rivista Pascoliana 17, 2007, 33-
70. 
 
Citti 2010a 
F. Citti, Materiali su Pascoli interprete di Orazio, Eikasmos 21, 2010, 433-83. 
 
Citti 2010b 
F. Citti, In margine all’edizione di Traduzioni e Riduzioni (2), Rivista Pascoliana, 22, 2010, 
21-59. 
 
Citti 2011 
F. Citti, Due traduzioni oraziane giovanili di Giovanni Pascoli, SPCT 82, 2011, 211-20. 
 
Del Grande 1967 
C. Del Grande, Filologia minore, Milano-Napoli 19672. 
 
Fedeli 1994 
P. Fedeli, Q. Orazio Flacco. Le opere. Le satire, testo critico e commento, II, Roma 1994. 
 
Ferratini 1988 
P. Ferratini, Le traduzioni dai classici latini in Romagna: lineamenti tipologici e quantitati-

vi, in Scuola classica romagnola, Modena 1988, 171-92. 
 
Filippino 1659 
B. Filippino, Versi e prose, Roma 1659. 
 
Gargallo 1838 
T. Gargallo, Opere di Q. Orazio Flacco, Venezia 1838. 
 
Gnoli 1883 
D. Gnoli, Vecchie odi barbare e traduttori d’Orazio, in Studi letterari, Bologna 1883, 359-
90 (ed. or. in Nuova Antologia 42, 1878, 692-707). 
 
Hofmann 2003 
J.B. Hofmann, La lingua d’uso latina, a cura di L. Ricottilli, Bologna 20033. 
 
Iurillli 2004 
A. Iurilli, Orazio nella letteratura italiana. Commentatori, traduttori, editori italiani di 

Quinto Orazio Flacco dal XV al XVIII secolo, Roma 2004. 
 
Kiessling 1884 
A. Kiessling, Horatius Flaccus. I. ‘Oden’ und ‘Epoden’, Berlin 1884. 
 



Ancora su Pascoli traduttore di Orazio 

 

 
- 365 - 

La Penna 1969 
A. La Penna, Orazio. Le Opere. Antologia, introduzione e commento, Firenze 1969. 
 
Landoni 1827 
J. Landoni, Odi XXXIV di Quinto Orazio Flacco, Pesaro 1827. 
 
Lichard 1837 
D. Lichard, Grammatica linguae Italicae methodo matrem latinam respiciente, Günsii 1837. 
 
Marchetti 1857 
G. Marchetti, Rime e prose, II, Napoli 1857. 
 
Nauck 1871 
C.W. Nauck, Des Q. Horatius Flaccus Oden und Epoden, Leipzig 18717. 
 
Nisbet – Hubbard 1970 
R.G.M. Nisbet – M. Hubbard, A Commentary on Horace: ‘Odes’ Book 1, Oxford 1970. 
 
Orelli – Baiter – Hirschfelder 1886 
I.G. Orelli – I.G. Baiter – G. Hirschfelder, Q. Horatius Flaccus. I. Odae, Carmen Saeculare, 

Epodi, Berolini 18864. 
 
Orelli – Baiter – Mewes 1892 
I.G. Orelli – I.G. Baiter – W. Mewes, Q. Horatius Flaccus. II. Satirae, Epistulae, Lexicon 

Horatianum, Berolini 18924. 
 
Pallavicini 1791 
S. Pallavicini, Il Canzoniere d’Orazio, I, ridotto in versi toscani, Napoli 1791. 
 
Paradisi 1988 
P. Paradisi, Strocchi, Landoni, Graziani: momenti di storia della traduzione, in Scuola clas-

sica romagnola, Modena 1988, 193-226. 
 
Pascoli 1925 
Antico sempre nuovo. Scritti vari di argomento latino, a cura di M. Pascoli, Bologna 1925. 
 
Pascoli 1971 
Prose, I, Pensieri di varia umanità, premessa di A. Vicinelli, Milano 19714. 
 
Pasquali 1968 
G. Pasquali, Poesia latina di Pascoli, in Pagine stravaganti di un filologo, II, Firenze 1968, 
176-89. 
 
Pighi 1970 
G.B. Pighi, Poesia barbara e illusioni metriche, in Studi di ritmica e metrica, Torino 1970, 
403-32 (ed. or. in Convivium 25, 1957, 537-59). 
 
Pinchera 1999 
A. Pinchera, La metrica, Milano 1999. 
 
Rapisardi 1807 
M. Rapisardi, Opere ordinate e corrette da esso. V. Le odi di Orazio. L’Empedocle. Il Pro-

meteo di Shelley, Catania 1807. 
 
Salinari 1975 
G. Salinari, Orazio tradotto da Carducci, in Dante e altri saggi, Roma 1975, 265-85 (ed. or. 
Le traduzioni oraziane del Carducci, Convivium 21, 1943, 105-22). 
 



Francesco Citti 
 

 
- 366 - 

Santucci 1832 
Odi di Orazio trad. dall’abate Loreto Santucci, Giornale arcadico 57, 1832, 253-63. 
 
Tartari Chersoni 1989 
M. Tartari Chersoni, G. Pascoli. Ultima linea, introduzione, testo e commento, Bologna 
1989. 
 
Tescari 1944 
O. Tescari, Quinto Orazio Flacco. I carmi e gli epodi, Torino 19443. 
 
Timpanaro 1997 
S. Timpanaro, La filologia di Giacomo Leopardi, Bari 19973. 
 
Traina 1977 
A. Traina, Giovanni Pascoli. Saturae, introduzione, testo, comento e appendice, Firenze 
19772. 
 
Traina 1995 
A. Traina, G. Pascoli. Reditus Augusti, introduzione, testo, commento e appendice, Bologna 
19952. 
 
Traina – Bernardi Perini 2007 
A. Traina – G. Bernardi Perini, Propedeutica al latino universitario, Bologna 20076. 
 
Zivec 2006 
S. Zivec, Ultima Linea 1906-2006. Cent’anni dopo nell’officina di Pascoli, Semicerchio. 
Rivista di poesia comparata 35, 2006, 94-104. 
 
 
Abstract: This paper presents an examination and a critical edition of two Horatian translations by G. 
Pascoli (carm. 1.31 and sat. 1.9.1-23). 
 
Keywords: Horace, Pascoli, translation, critical edition, neoclassical metres. 



Ancora su Pascoli traduttore di Orazio 

 

 
- 367 - 

 
Fig. 1. Abbozzo di Il voto del poeta (Archivio di Castelvecchio: LXX 8, f. 37) 



Francesco Citti 
 

 
- 368 - 

 
Fig. 2. Abbozzo di Passeggiando per Roma (Archivio di Castelvecchio: LXX 8, f. 27) 

 



Lexis 29.2011 

Mourning Becomes Electra by Eugene O’Neill: 
Aeschylus and Plato’s Cave to Create a Dark Drama?

* 
 
 

 For Richard Jenkyns and Josep Quer 
 

To once again examine Eugene O’Neill’s Mourning Becomes Electra from the 
perspective of the classical tradition is not necessarily an impossible task, but it 
would appear at this stage to be at least a quite risky endeavour. The fundamental 
debt this work owes to Aeschylus,1 and to a lesser degree to Sophocles2 and 
Euripides,3 has been widely recognised and analysed since the premier performance 
on 26 October, 1931.4 This was the legacy on which the American playwright based 
his trilogy (Homecoming, The Hunted, and The Haunted) to reveal the deep-seated 
motives that give rise to a hostile and tormented relationship between family 
members. In effect, the Mannon family saga, New England and the Grecian 
architecture of its great mansions, and the American Civil War form the 
contemporary framework of the mid-19th century setting of the tragedy of the 
Atrides5 presented in the form of a psychological drama with characters marked by 

 
*  This article is one of the results of a research project bestowed by the Ministerio de Educación y 

Ciencia “Usos y construcción de la tragedia griega y de lo clásico” – reference: FFI2009-10286 
(subprograma FILO); main researcher: Prof. Carles Miralles Solà 

1  See, for example: Clark 1932; Corbin 1932; Knickerbocker 1932; Brie 1933. See also, concerning 
similarities and dissimilarities: Young 1964; Travis 1988, 331-63; Dymkowski 1995, XII-XXII. 
Some authors have even pointed in other directions, that is, Shakespeare rather than Aeschylus: 
Frenz – Mueller 1966.   

2  Besides Sophocles’ Electra, it seems obvious that O’Neill also takes into account the Freudian 
reading of Oedipus Rex as a reference that explains the relationship, with obvious incestuous 
connotations, between Lavinia Mannon and her father, Ezra Mannon, and that of Orin Mannon 
with his mother, Christine Mannon    

3  As Travis 1988, 342 quite correctly indicates: «In some thematic respects, Mourning Becomes 

Electra is closer to Euripides than to Aeschylus, owing to the Euripidean treatment, its 
psychological interest and the incorrigible self-justifications for acts of violence in which 
Euripides’ Electra and Clytemnestra engage. The incest motif also has its strongest source in 
Euripides’ Orestes». In effect, in the Oresteia, Electra appears briefly in the Choephoroe to 
encourage Orestes, whereas in the play by Sophocles she is the leading character, and in 
Euripides’ tragedy she shares the leading role with her brother. O’Neill, in contrast, elevates 
Electra to the category of an absolute heroine (see, for example, Dymkowski 1995, XVI). With 
respect to the similarities between Euripides, see also Nagarajan 1962, 154.     

4  At the Guild Theater in New York under the direction of Philip Moeller; Alla Nazimova played 
Christine and Alice Brady, Lavinia. Robert Edmond Jones designed the set, and the performance 
lasted from 4:00 to 10:30 pm. For more details about the premier, see Wainscott 2000, 108 f. 

5  The writing of Mourning Becomes Electra must be evaluated in a historical perspective. The play 
belongs to a large group of modern dramas based on Greek themes by authors such as Giradoux, 
Hugo von Hofmannsthal (Arthur Symons translated his Electra), Eliot, Sartre, and Shaw, among 
others. All these works form a part of the twentieth century Greek revival, another example of 
which was the new translation of Euripides’ Alcestis by D. Fitts and R. Fitzgerald (see Travis 
1988, 341; Sheaffer 1973, 336; Floyd 1981, 185).        



Pau Gilabert Barberà 

 - 370 - 

a family heritage as inescapable as destiny itself.6 The play is so devastating that it 
is reasonable to wonder whether any possibility remains for catharsis or whether, on 
the contrary, the spectator will remain forever anchored in terror and fear.7  
 
The title of this work refers to an absolute tragedy, one offering no possible escape 
or solution, bereft of any hope beyond the mere fact of having fallen so far that one 
can fall no further – having plunged into that Nietzschean abyss that cannot be 
illuminated by reason8 – and the fact is that, as O’Neill himself confessed, the 
experience of writing Mourning Becomes Electra was for the author an almost 
inhuman effort, a hell, and an experience that left him «moved and disturbed 
spiritually», with the sensation of having had «a valid dramatic experience with 
intense tortured passions beyond the ambition or scope of other modern plays».9  

 
6  «I meant Mourning Becomes Electra to be a modern psychological treatment of the Greek theme» 

(Letter to Sophus Keith Winther, May 1, 1934, Travis – Bryer 1988, 432). And, similarly: «Don’t 
get the idea there is a lot of Greek stuff in this. There isn’t much a matter of fact. I simply pinch 
their plot, as many a better playwright has done before me, and make of it a modern psychological 
drama, realistic and not realistic at the same time. I use the plot because it has greater possibilities 
of revealing all the deep hidden relationships in the family than any other and because Electra is 
to me the most interesting of all women in drama. But I don’t stick to the plot even. I only use 
some of its major incidents. The rest is my own» (Letter to Brooks Atkinson, August 16, 1931, 
Travis – Bryer 1988, 368). Concerning “psychological fate”, see also Alexander, 1953.   

7  I am referring, of course, to Aristotle, Po. VI: «ἔστιν οὖν τραγῳδία μίμησις πράξεως σπουδαίας 
καὶ τελείας μέγεθος ἐχούσης, ἡδυσμένῳ λόγῳ χωρὶς ἑκάστῳ τῶν εἰδῶν ἐν τοῖς μορίοις, 
δρώντων καὶ οὐ διʼ ἀπαγγελίας, διʼ ἐλέου καὶ φόβου περαίνουσα τὴν τῶν τοιούτων 
παθημάτων κάθαρσιν» («Tragedy is, then, a representation of an action that is heroic and 
complete and of certain magnitude… it represents men in action and does not use narrative, and 
through pity and fear it effects relief to these and similar emotions», translated by Fyfe 1965). 
O’Neill, however, warns us about the necessarily different parameters of tragedy in contemporary 
theatre: «As for Aristotle’s ‘purging’, I think it is about time we purged his purging out of modern 
criticism… what modern audience was ever purged by pity and terror by witnessing a Greek 
tragedy or what modern mind by reading one?… We are too far away, we are in a world of 
different values! As Spengler points out, their art had an entirely different life-impulse and life-
belief than ours. We can admire while we pretend to understand–but our understanding is always 
a pretense! And Greek criticism is as remote from us as the art it criticizes. What we need is a 
definition of Modern and not Classical Tragedy by which to guide our judgements. If we had 
Gods or a God, if we had a Faith, if we had some healing subterfuge by which to conquer Death, 
then the Aristotelian criterion might apply in part to our Tragedy. But our Tragedy is just that we 
have only ourselves, that there is nothing to be purged into except a belief in the guts of man, 
good or evil, who faces unflinchingly the black mystery of his own soul!» (Letter to Brooks 
Atkinson, Friday eve, June 19, 1931, Travis – Bryer 1988, 390).  

8  «The basis for O’Neill’s tragic vision is profoundly Nietzschean. For Nietzsche, life remains 
unfathomable and his dominant image to portray the world is an abyss into which one cannot see 
due to its immense size and depth. Reason and intellect fail to shine light into the abyss. The Birth 

of Tragedy vilifies Socrates as a logical thinker who cannot adequately explain existence through 
reason» (Brietzke 2001, 164). See also LaBelle 1973. 

9  Estrin 1932, cap. Eugene O’Neill. George Jean Nathan / 1932, p. 126. The psychological stress 
continued even after success was achieved: «After the unprecedented critical acclaim to Mourning 

Becomes Electra I was in bed nearly a week, overcome by the profoundest gloom and nervous 
exhaustion» (Letter to Lee Simonson, May? 1934, Travis – Bryer 1988, 435). «The truth is that, 
after Electra I felt I had gone as far as it was in me to go along my old line… I felt a need to 
liberate myself from myself, so to speak – to see and express, if possible, the life preserving 



Mourning Becomes Electra 

 - 371 - 

This was, therefore, a definitely singular poíesis or creative process that gave rise 
to a tragedy that communicates defeat.10 If we study O’Neill’s body of work, we see 
that despair does not always inundate the stage,11 but to deny that despair is one of 
the salient features of his work would be pointless and absurd, so that citing a 
number of passages that illustrate this aspect – some of the most striking among 
them found in a single work – is no difficult task.  

Sometimes he emphasizes the lack of meaning of human life: «If Life had 
meaning… as… a simple sentence… But it has no meaning… And death is no more 
than a muddy well into which I and a dead cat are cast aside indifferently!»12

 

(Deborah, in More Stately Mansions – 3.343 f.). The same character wants to 
convince herself that «Life is not the long dying of death…» (3.370), while Simon 
sees life as «…a silly disappointment, a liar’s promise, a perpetual in-bankruptcy 
for debts we never contracted», such that, it becomes a mirage or long wait and 
«when finally the bride or the bridegroom cometh, we discover we are kissing 
Death» (3.528). Sometimes he surprises us with an element that is a clear tribute to 
his admired Oscar Wilde or, in other words, with a paradox contrived to relate two 
things difficult to associate. Simon believes, for example, that in our wills we 
should express gratitude to anyone who should murder us because «the murderer, I 
think, possesses the true quality of mercy» (3.529).  

At other times, O’Neill presents humans as mad beings irremediably condemned 
to error: «… We’re all poor nuts, and things happen, and we just get mixed in 
wrong, that’s all» (Anna in Anna Christie – 1.1015). Or he loudly proclaims the 
privilege of non-existence: «The best of all were never to be born» (Larry, in The 

Iceman Cometh – 3.582).13 And he even makes use of the profuse stage directions 

 
forces in other aspects which I knew from experience to be equally illustrative of the fate in 
human beings’ lives and aspirations» (Letter to Kenneth MacGowan, October 16, 1933, Travis – 
Bryer 1988, 423).    

10  And, nonetheless, at the same time he reveals all the vital force that his new wife, Carlotta 
Monterey O’Neill, was able to infuse into him, making love triumph over life. In the dedication of 
the manuscript of Mourning Becomes Electra, of which 50 copies were printed and sent to his 
friends, he writes: «… These scripts are like us and my presenting them is a gift which, already, is 
half yours. So, in hopes that what this trilogy may have in it may repay the travail we have gone 
through for this sake – I say I want them to remind you that I have known your love with my love 
even when I have seemed not to know; that I have seen it even when I have appeared most blind; 
that I have felt it warmly around me always (even in my study in the closing pages of my heart) 
sustaining and comforting, a warm, serene sanctuary for the man after the author’s despairing 
solitude and inevitable deceits – a victory of love over life. Oh, mother and wife and mistress and 
friend! – And collaborator! I love you» (Estrin 1990, 216)  

11  For example in Days Without End, Lazarus Laughed, The Straw, and Ah! Wilderness.   
12  All quotes are taken from O’Neill, Eugene, 1988, and the number in parenthesis refers to this edition.  
13  Editors generally make the point that here O’Neill’s work draws on “Morphine” by Heinrich 

Heine (see, for example, Sämtliche Scriften, Breigelb (ed.), Munich, 1968-76, XI, 333). At this 
point, it is also worthwhile recalling Sophocles’ Oedipus at Colonus 1224-7: μὴ φῦναι τὸν 
ἅπαντα νι / κᾷ λόγον· τὸ δ’, ἐπει φανῇ, / βῆναι κεῖσ’ ὁπόθεν περ ἥ / κει πολὺ δεύτερον ὡς 
τάχιστα (Not to be born at all / Is best, far best that can befall, / Next best, when born, with least 
delay / To trace the backward way, translated by Storr 1968). Compare this with Theognis 425-8 
(in West 1989): πάντων μὲν μὴ φῦναι ἐπιχθονίοισιν ἄριστον, / μηδ’ ἐσιδεῖν αὐγας ὀξέος 
ἠελίου, / φύντα δ’ ὅπως ὤκιστα πύλας Ἀΐδαο περῆσαι / καὶ κεῖσθαι πολλὴν γῆν 



Pau Gilabert Barberà 

 - 372 - 

in his work to introduce characters, as he does Ruth in Beyond the Horizon, 
renouncing stricto sensu all hope: «She remains silent, gazing at him dully with the 
sad humility of exhaustion, her mind already sinking back into that spent calm 
beyond the further troubling of any hope» (1.653). 

Marked by a profoundly tragic vision of human existence,14 O’Neill with 
Mourning Becomes Electra joins the long list of Western playwrights whose work 
not only affords a glimpse of an underlying Greek legacy in general, but also 
frequently takes the form of a Greek tragedy in the strict sense, notwithstanding, of 
course, the inevitable adaptations to different historical settings. In fact, the fate of 
O’Neill’s Electra is the darkness of a sepulchral mansion – a house-tomb 
constructed to accommodate hate – where she is to be hounded until her death by a 
host of family demons. As a result, it is logical that the Erinyes of Aeschylus’ 
Eumenides – consubstantial as they are with darkness – should become both an 
inevitable and a useful reference. The Erinyes are, let us recall, «goddesses of the 
nether world» («κατὰ χθονὸς θεαί», v. 115);15 «and in festal robes of pure white I 
have nor lot nor portion» («παλλεύκων δὲ πέπλων ἀπόμοιρος ἄκληρος 
ἐτύχθην», v. 352); «… awful and inexorable to mankind, pursuing our appointed 
office dishonoured, despised, separated from the gods by a light not of the sun» 

(«… σεμναί / καὶ δυσπαρήγοροι βροτοῖς, / ἄτιμ’ ἀτίετα διόμεναι / λάχη θεῶν 
διχοστατοῦντ’ / ἀνηλίῳ / λάμπᾳ», vv. 383-7); «my appointed place is beneath 
the earth and in sunless gloom» («… ὑπὸ χθόνα τάξιν ἔχουσα / καὶ δυσήλιον 
κνέφας», vv. 395 f.); and they are also «Night’s dread children» («… Νυκτὸς 
αἰανῆ τέκνα», v. 416).  

However, in the case of a tragic heroine for whom O’Neill reserves the terrible 
privilege of experiencing death-in-life in a house-tomb that she herself seals, the 
reference to the Erinyes involves a serious inconvenience: their eventual 
metamorphosis into Eumenides. Orestes, Electra’s brother and the chief protagonist 
of the last play in Aeschylus’ trilogy, leaves for the temple at Delphi, the navel of 
the world, under the protection of Apollo, who will take responsibility for Orestes’ 
execution of his mother Clytemnestra. However, Apollo fails to persuade the ill 
fated daughters of the Night of the rightness of Orestes’ acts, and it is Athena who 
finally resolves the conflict in his favour: «This man stands acquitted on the charge 
of murder» («ἀνὴρ ὅδ’ ἐκπέφευγεν αἵματος δίκην» – 752).16 

It only remains for the Chorus of Erinyes not to scorn the numerous advantages 
they will obtain from the city of Athens and to invoke the radiance of the sun to 
transform their essential darkness into the light of life: «I make my prayer… that the 
radiant splendour of the sun may cause to burgeon from the earth, in bounteous 

 
ἐπαμησάμενον. And also with Epicurus, Ep. to Menoeceus, 126 f. (Usener 1966): πολὺ δὲ 
χείρων καὶ ὁ λέγων καλὸν μὲν μὴ φῦναι, φύντα δ’ ὅπως ὤκιστα πύλας Ἀΐδαο περῆσαι. 

14  Greatly influenced by his own personal history; see for example Dymkowski 1995, V-XI; Black 
1999 and 2000.  

15  Trad. Herbert Weir Smyth, 1963.  
16  «Aeschylus was writing for a society in which drama was intimately connected with the social, 

political, and religious life of the community… with the divine intervention of Apollo and Athene, 
Aeschylus reconciles the old and the new order of divine justice and represents the city-state as 
the protector of human dignity and of individual freedom and security» (O’Neill 1963, 487 f.). 



Mourning Becomes Electra 

 - 373 - 

plenty, blessings that give happiness to life!» («ἐπισσύτους βίου τύχας ὀνησίμους 
/ γαίας ἐξαμβρῦσαι / φαιδρὸν ἁλίου σέλας» – 924-6). 

O’Neill had already confessed that the writing of Mourning Becomes Electra had 
been a long, ugly and hellish experience full of spiritual commotion and violent and 
tormenting passions. It is therefore clear that while he based his Electra on the 
Greek model, he had necessarily to go beyond this model if his ultimate aim was to 
scale the great heights of tragedy.17 O’Neill did not wish to see his Electra, after 
taking vengeance on her own mother, almost disappear into «a nice conventionally 
content future (married to Pylades, according to one version of the legend!)».18 In 
the modern psychological chain of destiny, she deserves a better tragic fate, and, 
therefore, «I flatter myself I have given my Yankee Electra an end tragically worthy 
of herself!19… She is broken and not broken! By the way she yields to her Mannon 
fate she overcomes it. She is tragic!». 

Therefore, very aware – and proud – of his ability, the playwright transcends the 
Greek model. I wonder, however, whether the vast Greek heritage of Western 
culture did not still have something of value to offer him, the Platonic image of the 
cave perhaps? With the help of this image, present in both the mind of the writer 
and of the cultured reader or spectator, the tragedy of O’Neill’s classical Electra – 
also the new Yankee Electra – is clearly magnified. If, as I indicated at the outset, I 
considered it risky to once again examine Mourning Becomes Electra focussing on 
the links with Aeschylus, a relationship that has always been accepted, I would now 
have to recognise that, for obvious reasons, the hypothesis I have just expounded 
entails an additional risk. In effect, since this image is never explicit in the text, I 
cannot demonstrate stricto sensu its underlying presence in the playwright’s mind.20 
Nonetheless, having, of course, reviewed the whole body of O’Neill’s theatrical 
work, I will take a risk and appeal to the critical judgement of the reader, asking 

 
17  Among other reasons, because Aeschylus and O’Neill each solve the problem of Nemesis in a 

different way: «Whereas Aeschylus had solved his much different problem of Nemesis with a 
nice point of social law and with the aid of divine wisdom… O’Neill set out to solve his problem 
in an essentially different manner… there is only one sphere of order left: the autonomous order of 
the individual human character… Man is totally responsible for justice. Each man provides his 
own Nemesis» (Long 1968, 174). However, Young (loc. cit.) perceives the presence of the 
Eumenides in the psychological experience of the audience at the end of the drama. 

18  Letter to Brooks Atkinson, Friday eve./ June 19, 1931, Travis – Bryer 1988, 389 f. In fact, 
whenever O’Neill was criticised for accentuating life’s futility or its sordid side, he answered as 
follows: «As for this type of play having a depressing effect, or accentuating the futility of human 
endeavour. I do not agree with any such opinion. We should feel exalted to think that there is 
something – some vital, unquenchable flame in man which makes him triumph over his miseries –  
over life itself.  Dying, he is still victorious. The realization of this should exalt, not depress» 
(Estrin 1990, 53). 

19  J.E. Barlow adds, «Mourning Becomes Electra… is his first work – and indeed one of very few in 
his canon – to explore relationships between women in any depth» (Barlow 2000, 168).   

20  Actually, when using this image as a comparative reference, authors usually think of The Iceman 

Cometh: «The four-act play is set in Harry Hope’s bar – its ‘two windows… so glazed with grime 
one cannot see through them’ – on the West Side of New York in the Summer of 1912. The 
characters, who inhabit the rooms above the clingy saloon, recall the chained prisoners of Plato’s 
Republic, whose obstructed vision could perceive only shadows or reflections on a cave wall 
rather than objects of the world of daylight» (Voglino 1999, 77; see also pp. 86 and 88).    



Pau Gilabert Barberà 

 - 374 - 

him or her to evaluate the plausibility, and above all, the possible dramatic benefit 
that might be derived from such a reading. Thus, I begin.      

The context of the dramatic development of events is as follows: Orin and 
Vinnie Mannon have driven their mother, Christine Mannon, to suicide after Orin 
has executed her lover Captain Brant. However, Orin has been tormented for days 
by feelings of remorse, and Vinnie, the inflexible Electra of the play, is obliged to 
prop up her Orestes, who is too weak and on the brink of psychological shock. 
 

(Vinnie): «It isn’t good for you staying in this stuffy room in this weather. You ought 
to get out in the fresh air». (Orin): «I hate the daylight. It’s like an accusing eye! No, 
we’ve renounced the day, in which normal people live – or rather it has renounced us. 
Perpetual night – darkness of death in life – that’s the fitting habitat for guilt! You 
believe you can escape that, but I’m not so foolish!… And I find artificial light more 
appropriate for my work – man’s light, not God’s21 – man’s feeble striving to 
understand himself, to exist for himself in the darkness! It’s a symbol of his life – a 
lamp burning out in a room of waiting shadows». (V): «Your work? What Work?». 
(O): «Studying the law of crime and punishment,22 as you saw…». (V): «It’s so close 
in here! It’s suffocating! It’s bad for you! (She goes to the window and throws the 
shutters open and looks out) It’s black as pitch tonight. There isn’t a star». (O): 
«Darkness without a star to guide us! Where are we going, Vinnie?». (II, 1027) 

 
Is there sufficient evidence here to afford a glimpse of the underlying presence of 
the Platonic image of the cave in this conversation between Orin and Vinnie 
Mannon? First, it would be intellectually dishonest as well as absurd to try to ignore 
the moral nature of the dialogue, with guilt, punishment, and God as its chief 
protagonists. In fact, it suffices to cite pertinent passages from the Old Testament to 
provide convincing evidence of this:   
 

«… σὺ ὁ λύχνος μου, κύριε / καὶ κύριος ἐκλάμψει μοι τὸ σκότος μου» («… You, 
Lord, are my lamp / and the Lord will illuminate my darkness»  – 2 S. 22:29); «… σὺ 
φωτιεῖς λύχνον μου, κύριε· / ὁ θεός μου, φωτιεῖς τό σκότος μου» («… You, Lord, 
will illuminate my lamp / my God, you will illuminate my darkness» – Ps. 17:29); 
«… ἀνακαλὺπτων βαθέα ἐκ σκότους, / ἐξήγαγεν δὲ εἰς φῶς σκιὰν θανάτου»      

(«… revealing the deep things from the darkness, He brought the shadow of death into 

 
21  God, and, a few lines above, «the accusing eye». In addition to the eye of God in Genesis that 

sees everything and therefore discovers Adam and Eve’s original sin, we also note that the Greeks 
believed that human actions did not go unnoticed by a higher power.  The Sun, for example, is the 
seeing eye and looks with the help of its rays (Hymn to Demeter, 22-7, Allen 1920); it sees and 
hears everything (for example Il. 3.277 or Od. 11.109, Allen 1920); it is an all-seeing orb (A. Pr. 
91, West 1990).  It goes without saying that soon it is the eye of Zeus that sees all (for example, 
Hes. Op. 265-70, Merkelbach – West 1990). It is Zeus who sees the destiny of all things (Sol. 
Elegy to the Muses, 9-16, West 1992), etc.  

22  The reference to Dostoevsky’s Crime and Punishment is indisputable, and O’Neill much more 
readily admits this influence than that of Freud or Jung: «I am no deep student of psychoanalysis. 
As far as I remember, of all the books written by Freud, Jung, etc., I have read only four, and Jung 
is the only one of the lot who interests me. Some of his suggestions I find extraordinarily 
illuminating in the light of my own experience with hidden human motives. But as far as influence 
on my work goes he has had none compared to what psychological writers of the past like 
Dostoevsky, etc. have had» (Letter to Clark, Barrett H., June 6th 1931, Travis – Bryer 1988, 386). 



Mourning Becomes Electra 

 - 375 - 

the light» – Job. 12:22); «… μή ἐπίχειρέ μοι, ἡ ἐχθρά μου, ὅτι πέπτωκα· καὶ 
ἀναστήσομαι, διότι ἐὰν καθίσω ἐν τῷ σκότει, κύριος φωτιεῖ μοι» («… do not gloat 
over me, my enemy, because I have fallen. I shall get up, because, if I sit in the darkness, 
the Lord will illuminate me» – Mic. 7:8 (the translations are mine).23 

 
However, if we wish to make a very safe literal interpretation, we must conclude 
that faith in God’s illumination and the triumph of the divine light over human 
tragedy is absolute, but that O’Neill, for obvious reasons, fashions a different 
ending. In these texts, God, not man, is the lamp, and, when reference is made to 
the lamp of man, (and not the lamp-man), this is to make it clear that nothing would 
exist without the divine light that nourishes it. With respect to shadows, God 
banishes the most tragic of shadows, that of death itself, because He is the Life and 
the Light, the light that will not allow man to remain in darkness. By contrast, in 
Mourning Becomes Electra, dark despair and the shadow of death are never 
dispelled. Ezra Mannon, Adam Brant, Christine Mannon and Orin Mannon are 
never illuminated or saved by the divine light; they live and die in the tragic 
darkness that appears to have always been their lot. And O’Neill has even reserved 
for Lavinia Mannon the torment of a long death-in-life spent in the self-imposed 
darkness of a house-tomb. Naturally, one might think that the dramatist has merely 
presented the obverse side of the biblical texts – although not explicitly – while 
confirming that they are his only reference. However, my hypothesis is that the 
notion of the underlying presence of the Platonic icon can serve to better elucidate 
the tragic dimension of O’Neill’s text than would the simple affirmation of an 
express intention to contradict the biblical texts.   

In effect, after contrasting the human and the divine sphere – the light of man 
and the light of God – the writer abandons the particular drama of the Mannon 
family to focus on the drama that all human beings face when they discover they are 
condemned to darkness and thus embark on a difficult process of self-knowledge 
that is not contemplated in the texts we have just cited, but is nonetheless 
comparable to the Platonic gnoseological journey from the darkness of the cave to 
the light outside, to the light of the Idea. The discovery is so overwhelming that the 
humans appear to be able only to convince of a «feeble» personal effort to 
understand themselves, probably aware, because of the failures of an entire lifetime, 
that the light has been denied to them. However, in this dark kingdom – or non-
explicit cave – a symbol of the life of humans, there is no fire projecting shadows 
on a wall, but rather the humans themselves are a «lamp burning out in a room of 
waiting shadows». What shadows? We know – if we turn our thoughts once again 

 
23  Rahlfs 1979. I restrict my references to the Old Testament because in 2.937 we read, «… the 

Mannon’s way of thinking. They went to the white meeting-house on Sabbaths». However, in 
view of O’Neill’s Catholic education – see, for example, Black, Stephen A. “Celebrant of loss”, in 
Manheim, 2000,  7 –, and with respect to the hatred of the light, we note in the Gospel According 
to Saint John (3.20 f.): πᾶς γὰρ ὁ φαῦλα πράσσων μισεῖ τὸ φῶς καὶ οὐκ ἔρχεται πρὸς τὸ φῶς, 
ἵνα μὴ ἐλεγχθῇ τὰ ἔργα αὐτοῦ· ὁ δὲ ποιῶν τὴν ἀλήθειαν ἔρχεται πρὸς τὸ φῶς, ἵνα φανερωθῇ 
αὐτοῦ τὰ ἔργα ὅτι ἐν θεῷ ἐστιν εἰργασμένα (Everyone who practices evil hates the light, and 
will not come into the light in order that his deeds may not be exposed. But whoever does the 
truth comes into the light, in order that his deeds may be seen as having been done in harmony 
with God [the translation is mine]).  



Pau Gilabert Barberà 

 - 376 - 

to the family saga – that the portraits of bygone Mannons hanging on the walls of 
this closed room are in fact shadows or ghosts that await the moment of triumph, 
but, if we return to the feeble effort of self-knowledge mentioned above and, 
consequently, to the ‘lamp-men’ and ‘lamp-women’ who cannot burn with 
intensity, the shadows must also be the element of themselves that they can see and 
project in the absence of a clear and powerful light to which they have no access 
and which does not burn in them. Prisoners, therefore, in the shadowy room or cave 
in which it is their lot to live, the brother and sister eventually bear and accept the 
entire weight of the law of crime and punishment, while humanity as a whole, 
which O’Neill decides to mention, despite not having been born into such an ill-
fated family, also lives in a tragic darkness that is inherent to its state.           

Plato saw this cave – which he describes in the first chapters of book VII of his 
Republic – as an image ‘applicable’ to his idealist or ideocentric philosophy,24 a 
way of illustrating the passage or elevation of the soul from the material to the 
intelligible world, from matter to Idea.25. His message is, therefore, positive, even 

 
24  ‘Myth’, ‘simile’, ‘fable’, and ‘allegory’, are some of the terms used to make an interpretation of 

Plato’s cave. Heidegger 1988, 18, for instance, writes: «Wir sprechen von einem ‘Gleichnis’, 
sagen auch ‘Sinn-Bild’. Das heisst: ein sichtbarer Anblick, so freilich, dass das Erblickte 
allsogleich ein Winkendes ist. Der Anblick will nicht und nie für sich allein stehen; er gibt einem 
Wink: dahin, dass es etwas und was es bei diesem Anblick und durch diesen Anblick zu verstehen 
gibt. Der Anblick winkt, – er lenkt in ein zu Verstehendes, d. h. in den Bereich von Verstehbarkeit 
(die Dimension, innerhalb deren verstanden wird): in einen Sinn (daher Sinn-Bild)». The 
translation of this text is obviously a risky one. I do not dare to affirm – though I do not deny it- 
that ‘Gleichnis’ means here ‘allegory’ as Sadler says in his translation into English (2000): «We 
speak of an ‘allegory’, also of ‘sensory image’ (Sinn-Bild), of a sort that provides a hint or clue. 
The image is never intended to stand for itself alone, but indicates that something is to be 
understood, providing a clue as to what this is. The image provides a hint – it leads into the 
intelligible, into a region of intelligibility (the dimension within which something is understood), 
into a sense (hence sensory image». On the contrary, in my opinion it is unquestionable that 
‘Sinn-Bild’ refers to an image endowed with meaning, if, as read, we must go from the 
contemplation to the realm of what is intelligible («Bild, äusserer gegenstand als ausdruck irgend 
eines sinnes”», Deutsches Wörterbuch, – Grimm 1984. And in its turn, ‘Bild’ in the Platon-

Lexikon. Begriffswörterbuch zu Platon und der platonischen Tradition – Shäfer 2007, 29 – takes 
us to eikón). Therefore, I would dare to say that «sensory image» is not a suitable translation for 
both ‘Sinn-Bild’ in Heidegger’s text. Plato says «this image then… we must apply». It is, 
consequently, a προσαπτέα εἰκών that Plato does not seem to consider ὑπόνοια, the real Platonic 
term for ἀλληγορία. 

25  Pl. R. 517a-d: «This image (ἐικόνα) then, dear Glaucon, we must apply as a whole to all that has 
been said, likening the region revealed through sight to the habitation of the prison, and the light 
of the fire in it to the power of the sun. And if you assume that the ascent and the contemplation 
of the things above is the soul’ s ascension to the intelligible region, you will miss my surmise, 
since that is what you desire to hear. But God knows whether it is true. But, at any rate, my dream 
as it appears to me is that in the region of the known the last thing to be seen and hardly seen is 
the idea of good, and that when seen it must needs point us to the conclusion that this is indeed 
the cause for all things of all that is right and beautiful, giving birth in the visible world to light, 
and the author of light and itself in the intelligible world being the authentic source of truth and 
reason, and that anyone who is to act wisely in private or public must have caught sight of this». 
«I concur», he said, «so far as I am able». «Come then», I said, «and join me in this further 
thought, and do not be surprised that those who have attained to this height are not willing to 
occupy themselves with the affairs of men, but their souls ever feel the upward urge and the 



Mourning Becomes Electra 

 - 377 - 

though he sees man as a being who feels his way blindly, at least until the great leap 
occurs. If I am not mistaken, therefore, O’Neill, a playwright but not a philosopher, 
adopted the image and discarded the message since in Mourning Becomes Electra, 
and in a good part of his oeuvre, humans are tragic beings by nature and are 
therefore condemned to live with black misfortune, or, what amounts to the same 
thing, with the frequent overturning or katastrophé of all their brief episodes of 
happiness. Trapped by an inexorable fate, they are prisoners whose lot is to live in 
the dark depths of a world, whose luminous Reality they will never perceive until 
they attain ‘the light of God’ (Orin) – the Christian reference for the zenith of 
immutable Ideas – or, simply, that desired light that our playwright, after all just 
another human, seems to always glimpse dimly through many veils.  

Naturally enough, the very fact of daring to speak of an underlying image in 
O’Neill’s work implies the assertion that the author was aware of it, among other 
reasons, because the capital importance of this image in the work of some of his 
intellectual mentors, such as Friedrich Nietzsche and Oscar Wilde, would free me 
of the obligation to question this assertion, which I am not going to do. But I will 
lay this subject aside for further treatment. At this point, the task is to indicate to 
what degree some of the essential themes of Platonic philosophy – or more 
precisely, of Platonic sensibility or character – touching on darkness, light, the 
flight from the prison of the material world, are not at all alien to O’Neill’s work. 

 
********** 

 
In the first place, it is interesting to note how frequently O’Neill refers to a series of 
topics:  
 

- To the walled-in souls of humans: «She is very pale. Her big dark eyes are grim 
with the prisoner-pain of a walled-in-soul…» (referring to Evans’ mother in Strange 

Interlude – 2.680)  
- To life seen as solitary cell: «Tragic is the plight of the tragedian whose only 
audience is himself! Life is for each man a solitary cell whose walls are mirrors» 

(Lazarus, in Lazarus Laughed – 2.572 f.)  
- To women and men being prisoners owing to the very fact or having been born: 
«Enuf to gimme life for! I was born, see? Sure, dat’s de charge… I was born, get me!» 
(Yank, in The Hairy Ape – 2.160)   
- To all the walls and prisons that suffocate dreams: «… one desire in my heart… to 
put the whole rim of the world between me and those hills, and be able to breathe 
freely once more!» (Robert, in Beyond The Horizon – 1.614 s.)  
- To incarceration in cities, forever bereft of woods and hills, of sky and stars, in 
short, of life: «Out into the woods! Upon the hills! Cities are prisons wherein man 
locks himself from life. Out with you under the sky! Are the stars too pure for your 
sick passions?» (Lazarus, in Lazarus Laughed – 2.573-4) 

 

 
yearning for that sojourn above. For this, I take it, is likely if in this point too the likeness of our 
image (ἐικόνα) holds», translated by Shorey 1970. 



Pau Gilabert Barberà 

 - 378 - 

Thus, it is clear that humans are prisoners26 and darkness is therefore their lot: «And 
my mother? I remember a sweet, strange girl, with affectionate, bewildered eyes as 
if God had locked her in a dark closet without any explanation» (Dion in The Great 

God Brown – 2.496). This darkness could perhaps be illuminated by the New 
Testament Saviour, since he said, «come unto me all ye who are heavy laden and I 
will give you rest», but Dion does not believe it: «Blah! Fixation on old Mama 
Christianity! You infant blubbering in the dark, you!» (2.496). 

Even more so, they like to conceal themselves in the fog where everything 
ceases to be real and becomes a mere simulacrum «She has hidden deeper within 
herself and found refuge and release in a dream where present reality is but an 
appearance» – stage direction referring to Mary in Long Day’s Journey into Night – 
3.772), where life hides from itself («Everything looked and sounded unreal… 
That’s what I wanted – to be alone with myself in another world where truth is 
untrue and life can hide from itself» – Edmund in Long Day’s Journey into Night – 
3.795 f.), where, as if in a gilded cage, it is possible to take refuge to free oneself 
from the external oppression.27 In other words, they like to take refuge in dreams 
where reality becomes appearance («I know you become a coward you’ll grab at 
any lousy excuse to get out of killing your pipe dreams… So you’ve got to kill them 
like I did mine» – Hickey in The Iceman Cometh – 3.670 f.). 

They are prisoners, yes, but at times they appear to retain the anamnesis of the 
ideal, since they are also capable of yielding to ‘platonic love’, and here O’Neill 
does not avoid the adjective: «Yes, I can imagine how the platonic must appeal to 
Dion’s pure, innocent type!» (Brown, in The Great God Brown – 2.501); «What!…  
platonic heroics at my age!… wouldn’t  I give anything in life to see them desire 
me?» (Marsden, in Strange Interlude – 2.768 f.).   

By contrast, in the line with classic Christianity of both Platonic and neoplatonic 
inspiration, O’Neill is sometimes even able to present the unlucky life of men and 
women as a strange interlude composed of unreality – of  shadow or simulacrum if 
you will – before their souls rid themselves of the impurity of the flesh that so 
materially and so abominably stains the whiteness of spiritual purity: «… let's you 
and me forget the whole distressing episode, regard it as an interlude… in which 
our souls have been scraped clean of impure flesh and made worthy to bleach in 
peace» (Marsden, in Strange Interlude – 2.817), to which Nina responds,  «Yes, our 
lives are merely strange dark interludes in the electrical display of God the Father!» 

(Nina. Ibidem). 28   
Thus, when one of his characters adopts a truly Platonic idealist bent, Beauty is 

always the final objective, certainly distant and unknown, but in the end the promise 
of real freedom, of access to an open space where the suffocations of the prison 
 
26  Moreover, it is highly indicative that some scholars of O’Neill’s work when dealing with his 

biography decide to include a chapter entitled The Imprisoned Person, as is the case in Dubost 
1997, cap. 2. 

27  «Tragic vision is the Dionysian nightmare of night and fog, confusion and doubt. O’Neill’s 
characters grope and flail and stumble in the dark, afraid to turn on the light, or having done so, 
they fear to confront what appears before them. The inability to see, or to gain visual proof of 
what one sees, creates a context for tragic events» (Brietzke 2001, 169).  

28  It hardly need be noted that this energetic vision of God does not appear to absolve the creatures 
of the need to purify the flesh.    



Mourning Becomes Electra 

 - 379 - 

disappear: «It’s just Beauty that's calling me, the beauty of the far off and 
unknown… the need of the freedom of great wide spaces… the secret which is 
hidden just over there, beyond the horizon» (Robert, in Beyond The Horizon – 
1.577).      

 And if just a moment ago we saw that life is in fact a strange interlude, then 
neither should it surprise us that man is a stranger who never feels at home. He can 
never feel at home, in effect, until death or isolated moments of ecstasy and 
mystical union with the All, God, or Life in itself, situate him, after a necessary 
process of abstraction, in some space beyond the immediate physical world where 
the veils that obscure reality making it a shadow, simulacrum, appearance, or 
reflection, are finally lifted. For example, in Long Day’s Journey into Night 
Edmund asks his father if he wants to hear about two of the most significant visions 
he had on the high sea: the first when he was drunk with the marvellous spectacle of 
the sea and belonged without past or future to life itself «… within peace and unity 
and a wild joy, within something greater than my own life, or the life of Man, to 
Life itself! To God, if you want to put it that way»; the second when he was 
swimming out to sea and became like «a saint’s vision of beatitude. Like the veil of 
things as they seem drawn back by an unseen hand. For a second you see—and 
seeing the secret, are the secret». In the end, however, his situation remains very 
similar mutatis mutandis to that of the prisoners in the Platonic cave, because «Then 
the hand lets the veil fall and you are alone, lost in the fog again, and you stumble 
on toward nowhere…» (3.811 f.).  

In Welded, we even have a brief tribute, indisputable in my opinion, to the myth 
of the three genders in the speech of Aristophanes in Plato’s Symposium, better 
known as the myth of the androgyne.29 Although modern biology has acquainted us 
with the phenomenon of cell division, it has never advanced the claim that these 
cells might retain the desire to return to their origins and fuse their respective forms 
into a single form. While scientific biology does not encroach upon the terrain of 
myth, literature has no scruples whatsoever about calling upon it for help. Thus, 
Eleanor mentions matrimonial disputes, but her husband Cape thinks that they 
should be proud of them; after all, it all began «… with the splitting of a cell a 
hundred million years ago into you and me, leaving an eternal yearning to become 
one life again». (E): «At moments – we do». (C): «Yes!… You and I – year after 
year – together – forms of our bodies merging into one form» (2.239)30.     
 

********** 
 

 
29  I agree Dubost when he says, «Everyone is seeking unity with the other person and through their 

lover’s quest we recognize the myth of the androgyne developed by Plato» (Dubost 1997, 104).   
30  There are some explicit references to Greek philosophy in O’Neill’s works, such as in Days 

without End when Father Baird explains that John «was running through Greek philosophy and 
found a brief shelter in Pythagoras and numerology» (3.122). In my opinion, the reference to 
Heraclitus is implicit in the following passage from The Fountain. (Voice): «God is a flower / 
Forever blooming / God is a fountain / Forever flowing». (John): «O God, Fountain of Eternity, 
Thou art the All in One, the One in all – the Eternal Becoming which is Beauty!» (2.226). It is 
also worth noting that one of the principal characters in Strange Interlude is a Classics professor, 
and O’Neill’s son also took a degree at Yale University (see, for example, Black 1999, 371).  



Pau Gilabert Barberà 

 - 380 - 

On the use of the Platonic image of the cave by O’Neill’s intellectual mentors,31 
I will merely cite once again Oscar Wilde and Friedrich Nietzsche.32 In the case of 
Wilde, we should note his paradoxical thinking, which, on this subject, is clearly 
revealed in the skill and imagination with which he makes a case for the pressing 
need ‘to leave’ and at the same time ‘to enter’ the cave.33 We will begin with the 
dialogue between Cyril and Vivian in The Decay of Lying. Vivian has tried to make 
Cyril understand that, contrary to general opinion, life imitates art rather than vice 
versa. Cyril has just admitted the truth of this proposition, but wishes Vivian would 
at least acknowledge that «Art expresses the temper of its age». Vivian, however, 
maintains that «Art never expresses anything but itself» since, «remote from reality, 
and with her eyes turned away from the shadows of the cave, Art reveals her own 
perfection…». 34 

The fidelity to the Platonic model is so strong here that it might not enter our 
heads that the model could be overturned; however Wilde proceeds to do this in The 

Picture of Dorian Gray, a work that greatly impressed O’Neill, obsessed as he was 
with the subject of masks.35 Sibyl confesses to Dorian that, before she knew him, 
living as she did immersed in the theatre, acting was the only reality in her life, but 
she now realizes that she «… knew nothing but shadows, and… thought them real. 
You came… and you freed my soul from prison. You taught me what reality really 
is». Thanks to Dorian, therefore, she came to know «… something of which all art 
is but a reflection. You had made me understand what love really is», and, 
consequently, she has grown weary of «… shadows». Dorian’s reaction is so 
horrifying that it leads her to suicide: «You have killed my love… You used to stir 
my imagination… you realized the dreams of great poets and gave shape and 
substance to the shadows of art… You are shallow and stupid».36 It is perfectly 
clear that in this case the underlying model is the same. However, Dorian’s words 
utterly contradict the spirit of the Platonic image and the passage in The Decay of 

Lying cited above. In effect, in that conversation we are told that art belongs to a 
higher sphere far from the shadows of the cave. Dorian also believes this, that art is 
superior, and wants Sibyl to continue her dedication to art. However, if she wants to 

 
31  In regard to the philosophical and literary references in Eugene O’Neill’s work, see, for example, 

Törnqvist 2000. In the Tyrone family library in Long Day’s Journey into Night, for example, we 
find works by Shakespeare, Balzac, Zola, Stendhal, Schopenhauer, Nietzsche, Marx, Engels, 
Kropotkin, Max Stirner, Ibsen, Shaw, Strindberg, Swinburne, Rossetti, Wilde, Ernest Dowson, 
Kipling, Dumas, Victor Hugo, etc. (3.717).      

32  Also, in light of the recognized influence on O’Neill of the works of Ibsen and Strindberg, I cite 
the following articles in regard to these two playwrights and the Platonic image of the cave: 
Østerud 1993, and Lipman-Wulf 1974. 

33  See, for example: Gilabert 2006, 254-8.   
34  Nietzsche 2003, 1087. 
35  «A work which made an indelible impression on me was Wilde’s Dorian Gray» (Estrin 1990, 

10). «One book that left on him, in his words, an ‘indelible impression’ was Oscar Wilde’s study 
of fastidious evil, The Picture of Dorian Gray. At that disturbing age when man is hardest driven 
by his goat’s hoof and hunger, Eugene came across the book at a particularly impressionable time; 
increasingly fascinated by the seamy side of life and working toward a jaundiced view of the 
human animal – all this on top of his early romanticism – he felt some identification with the 
decadent hero of Wilde’s miasmic tale» (Sheaffer 1968, 117 f.).   

36  Nietzsche 2003, 71 f. 



Mourning Becomes Electra 

 - 381 - 

stop being an artist, it is precisely because she has left behind the prison of falsity 
inherent in that profession. Thus, Dorian is asking her, quite paradoxically, to 
remain wedded to art in the dark cave rather than emerge into the light of reality. 
And, should we still doubt this interpretation, believing we have ended up in 
confusion, the great aesthete’s final words confirm that this is not the case – that we 
have been right all along – since the shadowy cave, according to Dorian, is the 
natural habitat of «dreams and shadows» and Sibyl never should have become 
«shallow». One further note: the man who is insisting that art, which is alien to 
reality, should remain in the cave is himself a deceptive apparition or mask who 
lives in the outside world while his true face remains shut up in his house! No 
comment. 
      
Turning now to Nietzsche, suffice it to say that there was a constant agón between 
him and Plato that wavered between respect and rivalry37 although Nietzsche’s anti-
Christian and anti-Platonic attitudes are often emphasised: «The opening passages 
of Zarathustra are no less anti-Platonic than they are anti-Christian… Zarathustra 
repeats and revives a received group of images and metaphors so as to invest them 
with a new significance».38 The foreword to Ecce Homo is, nonetheless, quite 
significant in that it deals with what Nietzsche saw as the Platonic lie: «The lie of 
the ideal has till now been the curse on reality; on its account humanity itself has 
become fake and false right down to its deepest instincts».39   

It makes perfect sense, then, that in the chapter entitled «How the ‘true world’ 
finally became a fable» («Wie die ‘wahre Welt’ endlich zur Fabel wurde») in the 
Twilight of the Idols (Götzen-Dämmerung) he should explain the history of an error 
with a happy ending:   

 
«History of an error: 1. The real world, attainable to the wise, the pious, the virtuous 
man –he dwells in it, he is it.  Oldest form of the idea, relatively sensible, simple, 
convincing. Transcription of the proposition ‘I, Plato, am the truth’!… 6. We have 
abolished the real world: what world is left? The apparent world perhaps?… But no! 
With the real world we have also abolished the apparent world! (Mid-day; moment of 
the shortest shadow; end of the longest error; zenith of mankind; INCIPIT 
ZARATHUSTRA» (translated by Adrian Caro. Nietzsche 2006).40  

  
Nonetheless, on the topic of immediate concern, the Nietzschean adaptation of the 
Platonic image of the cave, the most useful recourse is to cite the opening 
 
37  See, for example, Woodruff 2007, 3. 
38  Gooding-Williams 2001, 51, 53. 
39  Nietzsche 2007, 3 («Die Lüge des Ideals war bisher der Fluch über die Realität, die Menschheit 

selbst ist durch sie bis in ihre untersten Instinkte hinein verlogen und falsch geworden…» – 
Nietzsche 1962, 1065 f.) 

40  Nietzsche 1968 («Geschichte eines Irrtums: 1. Die wahre Welt, erreichbar für den Weisen, den 
Frommen, den Tugendhaften, – er lebt in ihr, er ist sie. (Älteste Form der Idee, relativ klug, 
simpel, überzeugend. Umschreibung des Satzes‚ Ich, Plato, bin die Wahrheit‘.)… 6. Die wahre 
Welt haben wir abgeschafft: welche Welt blieb übrig? die scheinbare vielleicht?… Aber nein! mit 
der wahren Welt haben wir auch die scheinbare abgeschaft! (Mittag; Augenblick des kürzesten 
Schattens; Ende des Längsten Irrtums; Höhepunkt der Menschheit; INCIPIT ZARATHUSTRA»  
– Nietzsche 1962, 963).   



Pau Gilabert Barberà 

 - 382 - 

paragraphs of the foreword to Thus Spake Zarathustra (Also sprach Zarathustra), 
the book O’Neill always kept to hand and read again and again, a book that never 
disappointed him.41 The Nietzschean superman would arrive paradoxically when 
the Light renounced the absolute transcendence with which Plato had endowed it. 
An ineffectual Platonic light in the last analysis since it waits until someone appears 
and drags one of the prisoners by force up the steep and difficult slope to the 
outside. In contrast, the Light, Zarathustra’s sun, descends into the cave because it 
is precisely the fact of illuminating it that guarantees its happiness, in the same way 
that, to reveal the superman, Zarathustra must first descend42 and remain faithful to 
the earth.43         
 

«You great star! What would your happiness be if you had not those for whom you 
shine? For the years you have come up here to my cave: you would have tired of your 
light and of this route without me, my eagle and my snake… Behold! I am weary of 
my vision, like a bee that has gathered too much honey… For this I must descend into 
the depths… Behold, I teach you the overman! The overman is the meaning of the 
earth! I beseech you, my brothers, remain faithful to the earth and do not believe those 
who speak to you of extraterrestrial hopes! They are mixers of poisons whether they 
know it or not». 44 

 
41  «What you say of Lazarus Laughed deeply pleases me, particularly that you found something of 

Zarathustra in it. Zarathustra, although my work may appear like a pitiable contradiction to this 
statement and my life add an exclamation point to this contradiction, has influenced me more than 
any book I’ve read. I ran into it, through the bookshop of Benjamin Tucker, the old philosophical 
anarchist, when I was eighteen and I’ve always possessed a copy since then and every year or so I 
reread it and am never disappointed, which is more than I can say of almost any other book (that 
is, never disappointed in it as a work of art, aspects of its teaching I no longer concede)» (Letter to 
Benjamin De Casseres, June 22, 1927, Travis – Bryer 1988, 246).    

42  Note that in Mourning Becomes Electra the heroine also has to descend – to enter or incarcerate 
herself in the family mansion – in order to confront her own fate. The image or pattern is the same 
for Wilde, Nietzsche and O’Neill (if my hypothesis is accepted), and all three writers draw on the 
attribute with which Plato endowed it – its applicability – and adapt it to their own purposes.      

43  «Linked to the motif of descent, the cave and the sun are central images shared by both texts, but 
with different meanings. In Plato’s famous Allegory of the Cave, the philosopher who has 
ascended is at first blinded by the light of the sun, then learns to see a higher level of reality, but 
finally must return to the cave to try to liberate those imprisoned inside. But recall how they 
receive their liberator: ‘If they were somehow able to get their hands on and kill the man who 
attempts to release and lead up, wouldn’t they kill him?’» (Rep. 517a). By contrast, Zarathustra 
lives happily alone in his cave and descends only after ten years there to give humanity his 
offering. As Gooding-Williams writes, «Plato’s sun hovers above the cave and its dwellers 
whereas Zarathustra’s sun comes up to the cave in which he resides» (ZDM 51). He takes this 
difference to mean an «emphasis on the sun’s temporal trajectory» that implies a challenge to «the 
Platonist view that the source of all value (for Plato, the world of forms) transcends the world of 
time and appearances» (ZDM 51)” (Woodroof 2007, 7). 

44  Nietzsche 2006, 3-6 («Du grosses Gestirn! Was wäre dein Glück, wenn du nicht die hättest, 
welchen du leuchtest! Zehn Jahre kamst du hier herauf zu meiner Höhle: du würdest deines 
Lichtes und dieses Weges satt geworden sein, ohne mich, meinen Adler und meine Schlange… 
Siehe! Ich bin meiner Weisheit überdrüssig, wie die Biene, die des Honigs zuviel gesammelt 
hat… Dazu muss ich in die Tiefe steigen… Seht, ich lehre euch den Übermenschen! Der 
Übermenschen ist der Sinn der Erde… Ich beschwöre euch, meine Brüder, bleibt der Erde treu 
und glaubt denen nicht, welche euch von überirdischen Hoffnungen reden! Giftmischer sind es, 
ob sie es wissen oder nicht» – Nietzsche 1962, 279 f.). And the ending refers back to the 



Mourning Becomes Electra 

 - 383 - 

 
********** 

 
Thus far, I have established the basis of my hypothesis; now I will try to 
demonstrate its plausibility. Philosophical rigour demanded a close reading of 
O’Neill’s entire dramatic work to search for affinities with Platonism in general and 
with the philosophical notion of the Platonic cave in particular. What now remains 
to be demonstrated is whether the assertion that this image underlies the poíesis of 
Mourning Becomes Electra can add value to the reading of the play; or, in other 
words, what remains to be seen, as I have already pointed out, is whether this image 
– because the cultured spectator or reader also sees it in this way – effectively helps 
to depict the tragic magnitude of the story dramatized on the stage. If theatre is 
contemplation (θέασθαι),45 in this case another image would be superimposed on 
that which we already see, while we take note of the dramatic effect of such a 
manoeuvre.  
 

********** 
      
The first detail to come to our notice throughout Mourning Becomes Electra is that 
clear intense light has been virtually banished, and I believe we must ask ourselves 
why. Unlike Plato, O’Neill does not ask us to imagine – but rather asserts – that this 
tragic world of ours, and thus our tragic lives, are irremediably dark. The following 
quotes recount the chronology of the action of the play, and the intensity of the 
lighting of the scene in which this action takes place: «On a late afternoon in April, 
1865… It is shortly before sunset and the soft light of the declining sun…» (2.893); 
«Ezra Mannon’s study… The walls are plain plastered surfaces tinted a dull grey» 

(2.914); «Outside the sun is beginning to set and its glow… As the action progresses 
this… darkens to sombreness at the end» (2.914); «It is about nine o’clock at night a 
week later. The light of a half-moon falls on the house, giving it an unreal, 
detached, eerie quality» (2.928); «It is a moonlight night two days after the murder 
of Ezra Mannon» (2.951); «It is a night two days after Act Two – the day following 
Ezra Mannon’s funeral. The moon is rising above the horizon off left rear, its light 
accentuating the black outlines of the ship» (2.984); «… exterior of the Mannon 

 
foreword, «But in the morning after this night Zarathustra sprang from his sleeping place, girded 
his loins and came out from his cave, glowing and strong, like a morning that emerges from dark 
mountains» (Nietzsche 2006, 264) («Des Morgens aber nach dieser Nacht sprang Zarathustra von 
seinem Lager auf, gürtete sich die Lenden und kam heraus aus seine Höhle, glühend und stark, 
wie eine Morgensonne, die aus dunklen Bergen kommt»  – Nietzsche 1962, 558).   

45  In a different, but in my view related, sense it may be worth noting that, «Lavinia, like Oedipus, 
wills herself to remain alive, to contemplate who she is, what she has done, and what fate may 
require of her. She accepts the finality of death» (Black 1999, 371). «Another reason I like the last 
play best is that to me it contains the deepest inner drama… It drags its drama out of fresh depths, 
and in a manner less externalized than in the other plays. It works more inwardly. The 
‘anatomizing of Orin’s soul’ you object to is certainly not out of the ‘beaten path’ of my intent in 
this drama. It is part and parcel of it! And his ‘intellectualization’ in Act Three is the essential 
process by which he, being Orin, must arrive at his fate and view it so he can face it» (Letter to 
Brooks Atkinson, Friday eve, June 19, 1931, Travis – Bryer 1988, 246).  



Pau Gilabert Barberà 

 - 384 - 

house. It is the following night. The moon has just risen» (2.997); «It is shortly after 
sunset» (2.1007); «All glow has faded from the sky and it is getting dark» (2.1009); 
«Peter has lighted two candles on the mantel and put the lantern on the table… In 
this dim, spotty light the room is full of shadows. It has the dead appearance of a 
room long shut up… In the flickering candlelight the eyes of the Mannon portraits 
stare with a grim forbiddingness» (2.1016); «Ezra Mannon’s study – on an evening 
a month later» (2.1026); «… the sitting room… Two candles are burning… shedding 
their flickering light on the portrait of Abe Mannon above» (2.1034); «It is in the 
late afternoon of a day three days later… Soft golden sunlight» (2.1045). 

Aristotle maintains in his Poetics that a tragedy is a representation in which the 
characters act or «do» (δρῶσιν), that is, they are drama or action.

46 But as drama is 
obviously no stranger to light, we must in this case perceive a clear and sovereign 
intention – in the end, like that of any other playwright – to darken the drama, to 
situate it in the realm of the setting sun just before dusk, or in the realm of the dim 
light of the moon or the darkness of night. Is this an easy way to magnify a 
particular family tragedy or is it, on the contrary, a literary transposition of a deeply 
held belief? And, in the latter case, what belief? Perhaps we live and act, we are 
δρᾶμα day after day, mostly under the light of the sun; however, given that we are 
always threatened by the allegorical – or not so allegorical – darkness of tragedy, 
would it not be advisable – and this is what O’Neill appears to suggest – to elude 
the falsity of the light and situate ourselves definitively in the sphere of the darkness 
of a misfortune consubstantial with humankind?  If, as the Greeks believed, humans 
are only fortunate beings (εὐτυχεῖς) at the best of times47 on whom fortune smiles 
only on rare occasions, and not at all happy beings owing to the constant threat of 
death, catastrophe or unexpected overturning of the general situation,48 why not 
recognize darkness as the true lot of human beings as Plato did in his image of the 
cave?49 Thus, in principle, the dramatic benefit of also understanding this play from 
the perspective of the well known Platonic image of the cave may be no less 
valuable.  
 

********** 
 
Another element O’Neill uses to emphasise the continual human contact with 
fictions, simulacra, or, if you will, shadows of reality – a situation that can be 

 
46  See note 8. 
47  See, for example, Hdt. 1.26-32; Hude 1988. 
48  In this respect, O’Neill does not diverge from the Greeks in that the common people in his play 

react to the sudden death of Ezra Mannon in the following way: (Mrs Hills): «What a tragedy to 
be taken his first night home after passing unharmed through the whole war!» (Borden): … «It’s 
like fate». (Mrs Hills): «Maybe it is fate. You remember, Everett, you’ve always said about the 
Mannons that pride goeth before a fall and that some day God would humble them in their sinful 
pride» (2.953).   

49  It may be worth highlighting the paradox that supposes that the Greeks – and O’Neill is well 
aware of this – associate the climax of the tragedy with the anagnorisis (ἀναγνώρισις), that is, the 
moment when all of the veils that have until that point obscured understanding are finally lifted 
(ἀνά), confirming that the tragedy is also diaphanous light or a capturing without shadows of the 
tragic essence of human life.  



Mourning Becomes Electra 

 - 385 - 

perfectly equated with that of the Plato’s prisoners – is the mask. Using the mask, 
the Greeks visually illustrated the tragic or comic nature of the characters in their 
plays, and it seems evident that they never doubted the dramatic effect of this 
device,50 in clear contrast to contemporary theatre, which places primary 
importance on the facial expression of the actors. From a clearly psychological 
perspective, O’Neill gives the mask the additional function of becoming an image 
of a fictional world, that of things and people, where practically nothing or no one is 
what they seem or as they are portrayed. He considered that modern theatre goers 
could perfectly well accept masks: «I believe people will come to accept them in the 
theatre» because «people recognize, from their knowledge of the new psychology, 
that everyone wears a mask… thousands of them».51 The mask is therefore a 
solution to the problem of how to express the hidden conflicts of the mind, since 
O’Neill himself asks: «what, at bottom, is the new psychological insight into human 
cause and effect but a study in masks, an exercise in unmasking?».52 

Therefore, if everyone wears a mask, how it is that humans do not recognise that 
they are condemned to the dissimulation or lie – shadow, if you will – of a false 
world, thus playing out the endless tragedy of living lost and confused confronted 
by illusions that barely allow them to understand the world, or, as Orin said, to 
understand themselves?53  

We can start with the white mask that dissimulates the dark and gloomy aspect 
of the Mannon mansion, which, despite appearances, is not a Greek temple built to 
house a new – in fact, ancient – devotion to the sacred, but rather a mask that is 
incongruent because it emits no pagan luminosity, but rather conceals the narrow, 
gloomy, often petty, moral sense of its occupants: «… the white Grecian temple 
portico… is like an incongruous white mask fixed on the house to hide its sombre 
grey ugliness» (2.893); «… an incongruous mask fixed on the sombre, stone house» 
(2.928);  «… a mask in the moonlight» (2.951).     

However, undoubtedly the worst masks are those that conceal the true nature of 
the protagonists in the drama, who, by O’Neill’s hand, rather than being living 
beings, are imitations of life, as though everything associated with the house of 
Mannon were false or simply a simulacrum of that which could have been and is 

 
50  Quite in contrast to contemporary objections: «Why not give all future classical revivals entirely 

in masks? Hamlet for example. Masks would liberate this play from its present confining status as 
exclusively a ‘star vehicle’… But I anticipate the actors’ objection to masks: that they would 
extinguish their personalities and deprive them of their greatest asset in conveying emotion by 
facial expression. I claim, however, that masks would give them the opportunity for a totally new 
kind of acting, that they would learn many undeveloped possibilities of their art if they appeared, 
even if only for a season or two, in masked roles… the mask is dramatic in itself, is a proven 
weapon of attack. At its best, it is more subtly, imaginatively, suggestively dramatic than any 
actor’s face can ever be» (cited by Sheaffer 1968, 318).    

51  Estrin 1990, 111 f.  
52  Cit. in Sheaffer 1968, 317.  
53  Ezra’s reaction to the bedroom he shares with his wife is in this respect illustrative: (Ezra to 

Christine): «It isn’t my heart. It’s something uneasy troubling my mind – as if something in me 
was listening, watching, waiting for something to happen… This house is not my house. This is 
not my room nor my bed. They are empty – waiting for someone to move in! And you are not my 
wife! You are waiting for something!» (2.943).   



Pau Gilabert Barberà 

 - 386 - 

not.54 Thus, the vitality of Seth, the gardener, is false: «… He has (Seth) a gaunt 
face that in repose gives one the strange impression of a life-like mask…» (2.894). 
Christine’s beauty is not real: the observer is struck by the strange impression she 
gives in repose «of being not living flesh but a wonderfully life-like pale mask… as 
if it was a mask she’d put on» (2.896). The same is true of Vinnie: «… one is struck 
by the same strange, life-like mask impression her face gives in repose» 2.897). 
Finally, Ezra is not really a man: «One is immediately struck by the mask-like look 
of his face in repose, more pronounced in him than in the others»; on the contrary, 
his movements suggest those of the statues of military heroes: his air «is brusque 
and authoritative», and his deep voice «has a hollow repressed quality, as if he were 
continually withholding emotion from it» (2.931).55

    
Thus, if I may be allowed to return to the Platonic image, I would venture to say 

that all of these characters are mere shadows of a personality that they conceal; they 
are professional role-players acting out appearances; they are prisoners inside a 
cave-mask that envelops-covers them, making it difficult to identify them.56 
 

**********     
 
The natural sphere of knowledge is life, the realm of the living, the upper world, 
while death is the lot of the Mannons. Of all the Mannons, Ezra is – until Lavinia’s 
final entombment – the emblematic example of this. It was the war – and its legacy 
of death – that, paradoxically, allowed him to think of life: «… in this war… Death 
was so common, it didn’t mean anything. That freed me to think of life». However, 
the modus cogitandi of the family is contradicted even by the white splendour of a 
Greek temple which, as we have seen, never manages to satisfy their pagan 
expectations. To celebrate the Sabbath, the Mannons went to the white meeting-
house «and meditated on death. Life was a dying. Being born was starting to die. 
Death was being born…!» (2.937). On seeing his father’s dead body deprived of the 
light of life, Orin recognizes the death that he had always detected in him because, 
like one of the occupants of the Platonic cave, Ezra had always been a prisoner, a 
captive of a statuary coldness: «Death sits so naturally on you!  Death becomes the 
Mannons! You were always like the statue of an eminent dead man… looking over 
the head of life without a sign of recognition» (2.975). 

 
54  «This mask functions as a kind of death mask, as if the Mannons were not quite alive… Portraits 

of the Mannon family, too, all possess the same mask-like quality that suggest death and 
lifelessness» (Brietzke 2001, 64).  

55  See also (Stage direction. When Orin tells Christine that they have killed Brant), «Lavinia stands 
at the left of the steps, rigid and erect, her face mask-like» (2.1000). (Stage direction. After 
Brant’s death.) «Christine continues to stare blankly in front of her.  Her face has become a tragic 
death-mask» (2.1001). 

56  A belief with clear family connotations: «… he had grown up in a family that showed certain 
faces among themselves and different ones to the outside world… His father, so far back as he 
could remember, had always masked personal sorrow and professional worry under a hearty 
exterior… Eugene O’Neill did not have to look to Aeschylus and Sophocles for tragic models, 
masked or unmasked; he found them, both naked to the soul and masked, in his own family» 
(Sheaffer 1968, 317). 



Mourning Becomes Electra 

 - 387 - 

To Christine he confesses that death allowed him to think of life  but, in doing 
so, he found himself surrounded by walls, the nature of which he is unable to 
explain: «… there’d always been some barrier between us – a wall hiding us from 
each other!». However, the worst of all is that he himself has shut off within himself 
something that wanted to bring out into the light and is unable to: «Something queer 
in me keeps me mum about the things I’d like most to say… Something keeps me 
sitting numb in my own heart…!» (2.938 f.). He wanted to win his wife’s love, but 
only gets her body;57 he wanted to be a lover, but the light of kindness and 
tenderness cannot penetrate his dark personal prison, and he continues to be a 
husband with an icy dignity who inspires disgust.   
 

********** 

Since this is a Greek-inspired contemporary tragedy, we intuit that Ezra Mannon 
carries with him some tragic guilt that will always accompany him and will finally 
demand due expiation. This is a good time therefore to recall that Adam Brant, 
captain of the clipper Flying Trades and Christine’s lover, is the son of David 
Mannon, the brother of Abe Mannon – Ezra’s father – and Marie Brantôme, a 
Canadian nurse hired by Abe to take care of his sick daughter. David fell in love 
with Marie, who became pregnant, and Abe, who will later tell us he also desired 
her, threw both of them out of the house because they have brought dishonour on 
the family. He then demolished the old Mannon house and ordered the construction 
of the current family mansion. David and Marie both met tragic ends: he committed 
suicide and she died in poverty after begging Ezra for help, to no avail. As a result, 
Adam Brant developed an insuperable antagonism to those who are in fact his own 
family, because, after his father’s suicide, he leaves home at age seventeen to work 
in the merchant marine, and when he returns years later to New York, his mother is 
in the throes of death. This is undoubtedly the stain or tragic guilt that marks the 
Mannon family and is what makes them incapable of love. And this is so because 
they did not wish to render due homage to innocent love and were unable to 
recognize its absolute sacredness because they were conditioned by a prevailing 
ethical code that considered such love to be immoral and shameful. Even the 
adulterous but luminous love that unites Christine Mannon and Adam Brant is sacred 
because there is nothing in it of the impure coldness of the «dark and walled-in» Ezra.  
 
O’Neill constructs a tragedy of characters closed within themselves with their guilt 
and also imprisoned by strict moral codes that are puritanical and little given to the 
forgiveness they preach. It is understandable, therefore, that he created in literature 
a world at odds with the light and characters spiritually as dark as the prison where 

 
57  (Ezra to Christine): «Your body? What are bodies to me? I’ve seen too many rotting in the sun to 

make grass greener! Ashes to ashes, dirt to dirt! Is that your notion of love? Do you think I 
married a body?… You were lying to me tonight as you’ve always lied! You were only 
pretending love! You let me take you as if you were a nigger slave I’d bought at auction! You 
made me appear a lustful beast in my own eyes! – as you’ve always done since our first marriage 
night! I would feel cleaner now if I had gone to a brothel! I would feel more honour between 
myself and life!» (2.944). Concerning dependence in this aspect of Mourning Becomes Electra 
from What is Wrong with Marriage by Hamilton – MacGowan 1929, see Alexander 1953.   



Pau Gilabert Barberà 

 - 388 - 

they live. The light is outside the ‘cave’, and the ethical and psychological 
liberation of its prisoners will only be possible with the help of the illuminated. 
Adam Brant, a romantic Byronic figure58 shaped by the freedom of the indomitable 
sea, tries to free Christine Mannon, even though he will fail and pay for the attempt 
with his life, executed by her children Orin and Vinnie, who are jealous of their 
father’s honour. For their part, the brother and sister Peter and Hazel, 
uncontaminated by any family guilt, could have saved Orin and Vinnie were not 
their almost insulting innocence and goodness59 too immaculate to not in the end 
shame those who, according to the prevailing ethical codes, were essentially 
impure.60 The tragic knot will never be undone; there will be disasters, deaths and, 
in the case of Vinnie-Electra, a self entombment in life as she remains confined in 
the dark house-tomb-cave that will be her abode until death. The tragedy is total; 
the light of God never triumphs, but rather the darkness of man. There are, 
however, two tragic heroines, mother and daughter, two prisoners surrounded by 
waiting shadows, and they will both attempt to claim the rights afforded by the 
goddess Felicity. In fact, they want to go outside (Christine) or will go outside 
(Vinnie) through the steep and difficult climb of personal freedom until they reach 
paradise, a paradise too distant geographically, however, for us not to foresee the 
ultimate failure of the attempt.    
 
Christine Mannon opens herself to the love of her lover, and the playwright wants 
her to be youthful, elegant, voluptuous, sensual, and fond of light colours.61 She 
allows herself to be seduced by Brant’s tales, she desires the death of her cold 
husband, and she gives in to the fascination of the Blessed Islands of the South 
Seas, a land of innocent nakedness, of guiltless love, of peace; in short, a place 
blessed by the happiness of the primitivism proclaimed by Rousseau:62 «…  And we 
 
58  (Peter): «He’s such a darned romantic-looking cuss. Looks more like a gambler or a poet than a 

ship’s captain» (2.902); (Vinnie): «… he did tell me the story of his life to make himself out 
romantic… He’s sailed all over the world – he lived on a South Sea Island once, so he says… 
That’s his trade – being romantic!» (2.902); (Stage direction): «… he gives the impression of 
being always on the offensive or defensive, always fighting life. He is dressed with an almost 
foppish extravagance, with touches of studies carelessness, as if a romantic Byronic appearance 
were the ideal in mind» (2.907). 

59  (Stage direction): «Hazel is a pretty, healthy girl of nineteen… One gets a sure impression of her 
character at a glance – frank, innocent, amiable and good… Her brother, Peter, is very like her in 
character – straightforward, guileless and good-natured» (2.899).   

60  (Orin to Vinnie): «She’s another lost island! It’s wiser for you to keep Hazel away from me, I 
warn you. Because when I see love for a murderer in her eyes my guilt crowds up in my throat 
like poisonous vomit and I long to spit it out» (2.1028). «Peter and Hazel are representatives of 
the ‘normal world’, a world where moral values still hold and which affirms its moral order… It is 
not that they resist the destructive influence of the Mannons, they simply remain untouched by 
it… in their goodness, they will never give way to the kind of hatred and murderous revenge we 
are made to witness in the Mannons» (Michel 1981, 53 f.).  

61  (Stage direction): «… is a tall striking-looking woman of forty but she appears younger. She has a 
fine, voluptuous figure and she moves with a flowing animal grace. She wears a green satin 
dress… which brings out the peculiar colour of her thick curly hair… her mouth large and 
sensual» – 2.896).   

62  «The play is a modern version not only of the Oedipal tragedy in Aeschylus’ Oresteia trilogy but 
also of the failure of the doctrine of chronological primitivism in a culture dominated by 



Mourning Becomes Electra 

 - 389 - 

will happy… on your Blessed Islands!…». (Brant): «… the Blessed Isles – Maybe 
we can still find happiness and forget… There’s peace and forgetfulness for us 
there» (2.992). Who knows, even, whether she is not following the example of 
Marie Brantôme, the victim of the Mannon’s ‘sacrilege’, free, wild, and innocent 
like the paradisiacal women of whom she has heard tell?63 And, of course, New 
England and the Blessed Isles represent the contrast of spiritual darkness and light, 
or, if we accept the Platonic image as a reference, the interior and the exterior of a 
dark cave that some of the inhabitants want to leave behind them forever. Brant 
admired those naked women. He said that they lived «near the Garden of Paradise» 
or, what is the same thing, that their essential quality was that «they had never heard 
that love can be a sin» (2.909).  

However, Christine-Clytemnestra will never see the Blessed Isles and will pay a 
very high price for emerging into the light from the institutional prison of marriage, 
in which her spirit and vitality were being suffocated. She murders her own 
particular Agamemnon, but Vinnie-Electra avenges the death of her father and 
forces Orestes-Orin to execute Egist-Brant, who had come to court her in order to 
be closer to her mother. The Erinyes, or feelings of remorse, torment Orin, and it is 
Vinnie, much more like Christine than she thought, who chooses to search for peace 
in the Blessed Islands. And a miracle occurs: Vinnie at last finds the light of pagan 
innocence. Orin, on the other hand, walled-in and dark like all the Mannons, 
scandalized, recounts the story to Peter, and personally reproaches Vinnie; but she 
gives her own version and talks about honesty, purity, freedom, mystery, beauty, 
natural love,64 love-beauty, the here and now and not the hereafter, loving life and 
hating death. The «waiting shadows» no longer envelop her, and, refuting Orin, she 
believes she now understands it all and understands herself.65 In the light of the 

 
Puritanism. Rousseanistic primitivism underlies the various concepts of the Blessed Isles in 
Mourning Becomes Electra, but O’Neill’s primary emphasis is upon the chronological aspect of 
Rousseau’s mode of primitivism – that earlier stages in human existence were better or wholly 
good» (Curran 1975, 373). Note that Orin tells his mother that he has read Melville’s Typee 

(1846) (2.972). In any case, «… the islands fail for three important reasons: first of all, guilt is 
best relieved through some form of public confession in one’s own community rather than 
privately and in isolation from it; second, Brant’s epithet, ‘Blessed Isles’, borrows an adjective the 
Christians connotations of which belie the islands efficacy… Finally, the islands must fail because 
they represent a happiness that can be gained only through the sacrifice of one’s identity» (p. 376).  

63  (Seth referring to Marie Brantôme): «She was always laughin’ and singin’ – frisky and full of life 
– with something free and wild… Purty she was, too!» (2.929).   

64  In clear contrast to her earlier rejection of love: «I don’t know anything about love! I don’t want 
to know anything!… I hate love!» (2.901). 

65  She has freed herself of the excessive bound that tied her to her father, another prison in which 
she had been confined almost all her life: «I can’t marry anyone, Peter. I’ve got to stay at home. 
Father needs me… he needs me more» (2.901); (Vinnie): «I love father better than anyone in the 
world. There is nothing I wouldn’t do – to protect him from hurt» (2.908); (Christine): «You’ve 
tried to become the wife of your father and the mother of Orin! You’ve always schemed to steal 
my place!”» (2.919); (Vinnie): «I’m not marrying anyone. I’ve got my duty to Father» (2.930); 
(Vinnie): «You’re the only man I’ll ever love! I’m going to stay with you!» (2.935); (Vinnie to 
Christine): «I hate you! You steal even father’s love from me again! You stole all love from me 
when I was born!» (2.940). Orin, however, fails to emerge from his prison because, despite killing 
Brant and causing his mother’s suicide, he remains oedipally bound to her forever: (Ezra): «He 
was out of his head for a long time. Acted as if he were a little boy again… That is, he kept 



Pau Gilabert Barberà 

 - 390 - 

world and not the light of God,66 she has thrust herself out of the cave, not to begin 
a metaphysical voyage, but rather to make friends with matter and flesh. We know, 
of course, that, despite this happy interlude, perpetual darkness awaits her, but it is 
worth it to see her illuminated under the truly special moonlight:   
 

(Peter): «You stopped at the Islands?». (Orin): «We stopped a month… But they 
turned out to be Vinnie’s islands, not mine. They only made me sick – and the naked 
women disgusted me. I guess I’m too much of a Mannon, after all, to turn into a pagan. 
But you should have seen Vinnie with the men  – … Handsome and romantic-looking, 
weren’t they, Vinnie?… she was a bit shocked at first by their dances, but afterwards 
she fell in love with the islanders. If we’d stayed another month. I know I’d have found 
her some moonlight night dancing under the palm trees – as naked as the rest!… 
Picture, if you can, the feelings of the God-fearing Mannon dead at that spectacle!… 
Do you remember Avahanni?» (2.1021 f.).  
(Vinnie to Peter): «I’ve thought of you so much! Things were always reminding me of 
you… everything that was honest and clean! And the natives on the Islands reminded 
me of you too. They were simple and fine… I loved those Islands. They finished 
setting me free. There was something there mysterious and beautiful – a good spirit – 
of love – coming out of the land and sea. It made me forget death. There was no 
hereafter. There was only this world – the warm earth in the moonlight – the trade 
wind in the cocoa palms… the fires at night and the drum throbbing in my heart – the 
natives dancing naked and innocent – without knowledge of sin!… I want to feel love! 
Love is all beautiful!… We’ll be married soon… and settle out in the country away 
from folks and their evil talk? We’ll make an island for ourselves on land, and we’ll 
have children and love them and teach them to love life so that they can never be 
possessed by hate and death!» (2.1023 f.).   
        

With a body that has filled out and lost its erstwhile stiffness and a wardrobe that 
has regained its colours,67 how far we now are from the careful design of a Vinnie, 

 
talking to Mother» (2.933); (Christine): «He used to be my baby» (2.955); (Vinnie to Orin): 
«Don’t let her baby you the way she used to and get you under her thumb again» (2.959); 
(Christine to Orin): «I feel you are really – my flesh and blood! She isn’t She is your father’s! 
You’re a part of me!… We had a secret little world of our own in the old days… he was jealous 
of you. He hated you because he knew I loved you better than anything in the world!» (2.968); 
«Oh, Orin, you are my boy, my baby! I love you!» (2.971); (Christine to Orin): «Oh, if only you 
had never gone away! If you only hadn’t let them take you from me!»… (Orin): «And I’ll never 
leave you again now. I don’t want Hazel or anyone… You’re my only girl!… We’ll get Vinnie to 
marry Peter and there will be just you and I!» (2.972 f.); (Vinnie to Orin): «Poor Father! He 
thought the war had made a man of you! You’re still the spoiled cry-baby that she can make a 
fool of whenever she pleases!» (Orin): «But Mother means a thousand times more to me than he 
ever did!» (2.979); (Orin to Christine after Brant’s death): «Mother! Don’t moan like that! You’re 
still under his influence! But you’ll forget him! I’ll make you forget him! I‘ll make you happy! 
We’ll leave Vinnie here and go away on a long voyage – to the South Seas» (2.1001).   

66  Christine dares to accuse even God of the loss of innocence. (Christine to Hazel): «I was like you 
once… If I could only have stayed as I was then! Why can’t all of us remain innocent and loving 
and trusting? But God won’t leave us alone. He twists and wrings and tortures our lives with 
other’s lives until – we poison each other to death» (2.956).   

67  (Stage direction): «Then Lavinia enters…. One is at once aware of an extraordinary change in her. 
Her body, formerly so thin and undeveloped, has filled out. Her movements have lost their 



Mourning Becomes Electra 

 - 391 - 

the true daughter of her father, that is, the stiff, cold, inexpressive, inflexible, square 
shouldered, black, lugubrious, character with a soldier’s bearing, who dominates 
almost the whole drama, illustrating to perfection her imprisoned life.68  
 

********** 
 
We must now judge whether Vinnie’s voyage or transition to a naive peace and 
naive behaviour in the distant, too distant, setting of the Blessed Isles, invalidates, at 
least for a moment, the truly tragic Electra that O’Neill wanted to create. Once 
outside the walls, lato sensu, that imprisoned her, we must believe that the answer is 
yes, but we pause to note that this transition occurs after a stay in a different prison, 
in a prison the Greeks could never recognise, one ordained by Nemesis and 
involving the inescapable application of a primitive, atavistic, uncompassionate, 
and cruel Justice – pagan, therefore, rather than Christian.69 Vinnie Mannon, 
O’Neill’s Electra, had to avenge the blood of her father and spill the blood of the 
bastard with whom her mother had dishonoured her father: «Your adultery… I 
heard you telling hi – “I love you, Adam”…  You vile – You’re shameless and 
evil!» (2.916). Day after day – in this case, unlike the Greek heroine – she had to 
win over the complicity of her own Orestes, a son so oedipally tied to his mother 
that he resists seeing her as an adulteress and murderer: «If you won’t help me 
punish her, I hope you’re not such a coward that you’re willing to let her lover 
escape!» (Orin): «I’ll kill that bastard!» (2.979 f.). She could, however make use of 
the accusation contained in the dying words of her beloved father: «She’s guilty – 
not medicine!» (2.946). Moreover, her bond with her father, as unhealthy as that 
between her brother and her mother, arouses her cunning: «I suppose you think 
you’ll be free to marry Adam now!… Not while I’m alive! I’ll make you pay for 
your crime!» (2.947). Brant is made to pay for his crime against her father: «He 
paid the just penalty for his crime… It is justice! It is your justice, Father!» (2.1001 
f.), and Vinnie does not deliver her mother to the law to be hung, but rather deprives 
her of her lover in the hope that she will kill herself: «… But we protected her. She 

 
square-shouldered stiffness. She now bears a striking resemblance to her mother in every respect, 
even to being dressed in the green her mother had affected» (2.1014); (Stage direction): «She 
seems a mature woman, sure of her feminine attractiveness. Her brown-gold hair is arranged as 
her mother’s had been. Her green dress is like a copy of her mother’s… The movements of her 
body now have the feminine grace her mother’s had possessed» (2.1016); (Peter to Vinnie): «I 
can’t get over seeing you dressed in colour. You always used to wear black». (Vinnie): «… I was 
dead then» (2.1020).   

68  (Stage direction): «She is twenty-three but looks considerably older. Tall like her mother, her 
body is thin, flat-breasted and angular, and its unattractiveness is accentuated by her plain black 
dress. Her movements are stiff and she carries herself with a wooden, square-shouldered, military 
bearing. She has a flat dry voice and a habit of snapping out her words like an officer giving 
orders» (2.897).  

69  «Her justice is cruel and unyielding. Her justices requires no sacrifice from the judge, no 
sympathy for the human beings who transgress her iron dictates. She does not comprehend, as yet, 
mercy. Her law is the law of the claw, the unbending dictates of the blood strengthened by 
cruelty» (Long 1968, 140. «Sin and punishment make up a part of the blueprint, but the characters 
are apparently denied the graces of redemption. I am saying that redemption does not take place 
in Mourning Becomes Electra» (Shaughnessy 1996, 103).   



Pau Gilabert Barberà 

 - 392 - 

could have lived… But she chose to kill herself as a punishment for her crime… It 
was an act of justice!» (2.1018 f.). The passage to the Blessed Isles is, therefore, 
Greek and cruel. 

This was the consequence of an act of liberation that the prevailing puritanism 
could not permit. Christine Mannon had the audacity to come to know herself. She 
had realized that she was imprisoned in a puritan house-tomb disguised as a pagan 
temple: «I’ve been to the greenhouse to pick these. I felt our tomb needed a little 
brightening». And, once this truth had been unmasked and she had perceived its 
grey darkness beneath the white facade, calling it «… a sepulchre! The ‘whited’ one 
of the Bible» (Mt. 23-7) «… pagan temple front stuck like a mask on Puritan grey 
ugliness!», the only thing left for her to do was to lament that the house pleases and 
suites her daughter: «Forgive me, Vinnie, I forgot you like it. And you ought to. It 
suits your temperament» (2.903 f.).  

After her liberating experience in the Blessed Islands, Vinnie is even more 
daring. Since in the end she had been able to emerge into the light, she now needed 
to close the house-tomb-cave so that it would die, and above all, she needed to shut 
into the house-tomb-cave all the shadows and ghosts, the enemies of love, that had 
always lived there in order to suffocate them: «I’ll close it up and leave it in the sun 
and rain to die. The portraits of the Mannon will rot on the walls and the ghosts will 
fade back into death. And the Mannons will be forgotten» (2.1046).70 

But the playwright does not lower his guard. O’Neill wants a tragic heroine, a 
prisoner surrounded by shadows that dream of triumph. Despite her newfound 
brilliance, Vinnie will never overcome them because they are a numerous, diverse, 
and tenacious army of Erinyes, who, with a well thought-out strategy, will continue 
to encircle her until there is no open flank though which she can escape.71 However, 
the first person to lay siege to her is Orin himself:72 «Were you hoping you could 
escape retribution? You can’t! Confess and atone to the full extent of the law!» 
(2.1028). Once he has unmasked her, he sees her as she really is: «the most 
interesting criminal of us all!» (2.1029). He takes it upon himself to open her eyes 
to her guilt: «I love you now with all the guilt in me – the guilt we share!… let’s go 
now and confess and pay the penalty for Mother’s murder, and find peace 
together!» (2.1042). And thus, she realizes, as he has, that: «The only love I can 
 
70  And also, (Peter to Vinnie): «And the first thing is to get you away from this darned house!…». 

(Vinnie): «Love can’t live in it. We’ll go away and leave it alone to die – and we’ll forget the 
dead» (2.1050).  

71  In addition to the Erinyes, the play is full of tragic premonitions that undoubtedly heighten the 
sensation that the characters are besieged: (Ezra): «All victory ends in the defeat of death… But 
does defeat end in the victory of death?» (2.932); (Vinnie): «I had a horrible dream – I thought 
I heard Father calling me – it woke me up» (2.946); (Stage direction. Before Brant’s murder): 
«… The Chantyman suddenly begins to sing the chanty ‘Hanging Johnny’ (with sentimental 
mournfulness). Oh, they call me Hanging Johnny / Away-ay-i-oh! / They says I hangs for money / 
Oh, hang, boys, hang!»… (Brant): «Damn that chanty! It’s sad as death! I’ve a foreboding I’ll 
never take this ship to sea. She doesn’t want me now – a coward hiding behind a woman’s skirts» 
(2.988); (Christine before Brant’s death): «Goodbye, my lover! I must go!… Oh! I feel so strange 
– so sad – as if I’d never see you again» (2.993). 

72  In the same way that she laid siege to her mother: (Christine to Hazel): «When I talk to her she 
won’t answer me. And yet she follows me around everywhere – she hardly leaves me alone a 
minute» (2.956). 



Mourning Becomes Electra 

 - 393 - 

know now is the love for guilt which breeds more guilt – until you get so deep at 
the bottom of hell there is no lower you can sink and you rest there in peace!» 
(2.1037). She must therefore renounce happiness and take her punishment, as Orin 
says, «Love! What right have I – or  you – to love?» (2.1017). Vinnie replies that 
there is nothing to confess and calls him a coward; in fact, she is already pushing 
him towards suicide, and Orin accepts the idea, proclaiming that once he is dead, 
his last duty to the adulterers will be to recognise on his knees the sacredness of 
love not sanctioned by any institutional union:73 «Do you know what I’ll do then? 
I’ll get on my knees and ask for your forgiveness… I’ll say, I’m glad you found 
love, Mother! I’ll wish you happiness – you and Adam!» (2.1042). 

But, as I said earlier, there is a whole army of Erinyes: the dead Mannons who, 
instead of spending the night in the cemetery, spend it in the family home;74 Ezra’s 
ghost or evil spirit, dressed as a judge and walking through walls;75 all the Mannons 
and their spirits,76 and Orin himself, who has become Vinnie’s guilty conscience.77 
Thus, this Electra is worthy of her classical model. The house-cave-tomb does not 
swallow her up so soon; before that happens, she will face up to the dead, wilfully 
forgetting them: «The dead have forgotten us! We’ve forgotten them!» (2.1015). 
She stares them in the eyes proudly proclaiming that she has done her duty: «Why 
do you look at me like that? I’ve done my duty by you! That’s finished and 
forgotten!» (2.1016). She reproaches Orin-Orestes for his childlike self-inflicted 
punishment, when, as an adult, he should have expelled the ghosts from his life and 
banished all sense of guilt. And, above all, after Orin’s suicide, seeing the pure 
Hazel also play the role of an accusing Erinya, she turns on her, cursing; that is, she 
becomes an unappealable God who pardons herself while telling Hazel to go to the 
hell of the good people. No, the house-tomb-cave will not swallow her up so soon! 
 

(Hazel): «I’m accusing you! You drove him to it!… I know terrible things must have 
happened… Look in your heart and ask your conscience before God if you ought to 
marry Peter!… I know in your heart you can’t be dead to all honour and justice… I 
know your conscience will make you do what’s right – and God will forgive you». 

 
73  Even love initially born from a desire for vengeance: (Brant): «I thought… I’ll take her from him 

and that’ll be part of my revenge! And out of that hatred my love came! It’s damned queer, isn’t 
it» (2.922). 

74  (Seth): «The graveyard’s full of Mannons and they all spend their nights at home here» (2.1008). 
75  (Silva): «There is ghosts, by God!» (Mackel): «… it’d be only natural if it was haunted. She shot 

herself there. Do you think she done it fur grief over Ezra’s death, like the daughter let on to 
folks?»… (Small): «God A’mighty! I heard’ em comin’ after me… an’ I seed Ezra’s ghost 
dressed like a judge comin’ through the wall… I run». (Seth): «That was Ezra’s picture hangin’on 
the wall, not a ghost…!». (Small): «I know pictures when I see’em… This was him». (Seth): «… 
this house bein’ haunted… But there is sech a thing as evil spirit» (2.1010-3).     

76  (Orin): «I’ve just been in the study. I was sure she’d be waiting for me in there…. But she 
wasn’t!… It’s only they… They’re everywhere!… Well, let her go! What is she to me? I’m not 
her son any more! I’m Father’s! I’m a Mannon! And they’ll welcome me home!» (2.1016)… 
(Orin to Vinnie): «Don’t you believe in souls any more? I think you will after we’ve lived in this 
house!» (2.1018). 

77  (Vinnie to Orin): «Oh God! Over and over and over! Will you never lose your stupid guilty 
conscience! Don’t you see how you torture me? You’re becoming my guilty conscience, too» (2.1029).  



Pau Gilabert Barberà 

 - 394 - 

(Vinnie): «I’m not asking God or anybody for forgiveness. I forgive myself!… I hope 
there is a hell for the good somewhere!» (2.1047-9)78 

 
The battle is terrible and even God catches a few blows. Perhaps Vinnie really can 
confront all of the «waiting shadows» in her house-tomb-cave, but the secondary 
characters around her, on whom, paradoxically, her salvation also depends, are only 
armed with scant human forces rather than the energy and resolution that an instinct 
for vengeance and implacable justice have given her. Ezra, Christine and Orin 
Mannon are now all dead. In fact, they are too dead for the pure, like Peter, not to 
respect the laws of mourning. Vinnie wants to marry him immediately because she 
knows that if the shadows get in the way, the final battle is lost. If she concedes 
even a small truce to the Mannons, still as present as if they were alive, they will be 
able to take advantage of it to darken the light of love and incarcerate her in the 
absolute darkness of the tomb where they live.  

As if she were Plato defending his vertical ethical geometry, Vinnie had already 
warned Peter about the tragedy of allowing verticality to twist when the shadow is 
about to engulf you. She also wants happiness; she wants to get married; she wants 
a house with a garden and trees because «I love everything that grows simply – up 
towards the sun – everything that’s straight and strong! I hate what’s warped and 
twists and eats into itself and dies for a lifetime in shadow» (2.1043). 

The shadow is for the feeble and the fallen, for the prisoners who lack the 
instinct to escape. Vinnie now suspects that Orin’s tale about her emergence into 
the light of the Blessed Isles from the shadows of New England has offended 
Peter’s sense of purity, and she asks him, to no avail, to embrace another form of 
purity, the purity that is innocent of the darkness of sin and proclaims the beauty of 
any sort of love: «Can’t you be strong, Peter? Can’t you be simple and pure? Can’t 
you forget sin and see that all love is beautiful?». She begs him for «a little while of 
happiness – in spite of all the dead! I’ve earned it!… I want a moment of joy – of 
love – to make up for what’s coming!» (2.1051 f.), but the house-tomb-cave awaits 
her; and her dead, without scruples, demand the human sacrifice they consider to be 
their right, the sacrifice of Lavinia Mannon.79    

However, Peter is protected by the unbreachable walls of an ethical code he has 
never felt the need to abandon; thus, his conversion to sinless love is impossible. In 
fact, he wants to condemn it. Plato designed a vertical ethical geometry, exhorting 
us to emerge from the cave, to ascend towards the luminous Idea. I sincerely 
believe that the Platonic icon underlies the entire text of Mourning Becomes 

Electra, but only the icon, because the inescapable fate of O’Neill’s tragic heroine, 
consistent with his tragic view of human life is to descend and remain once again in 
the feeble light of man described by Orin, to return to the shadow or darkness that is 
an essential part of her. And, therefore, finally convinced that there will be neither 

 
78  For a concise review of the attitudes towards God of the characters in O’Neill’s plays, see for 

example: Dubost 1997, 186-95.  
79  In whom, a change or regression is clearly seen: (Stage direction): «The three days that have 

intervened have effected a remarkable change in her. Her body, dressed in deep mourning, again 
appears flat-chested and thin. The Mannon mask-semblance of her face appears intensified now… 
emotionless expression» (2.1046). 



Mourning Becomes Electra 

 - 395 - 

garden nor trees, that the sun will hide itself and that she will never be able to grow 
strong and straight towards the sun, Vinnie decides to smooth the road for Peter, to 
embrace her punishment, and to voluntarily turn towards the dark abyss:  
 

(Vinnie to Peter): «Orin suspected I’d lusted with him! And I had». (Peter): «You – 
you couldn’t!». (Vinnie): «Why shouldn’t I? I wanted him! I wanted to learn love from 
him – love that wasn’t a sin! And I did, I tell you! He had me». (Peter): «Mother and 
Hazel were right about you – you are bad at heart… I hope you’ll be punished» 

(2.1052 f.).80   
 
Christine Mannon’s suicide was in fact a decision in favour of the light, the only 
effective weapon available to her against the shadowy nature of the moral code that 
condemned her and against the insufferable punishment that the just wanted to 
impose on her. We know that O’Neill was a constant reader of Nietzsche’s Thus 

Spake Zarathustra, and we also know that «For Nietzsche the tragic spirit equalled 
a religious faith… Out of the need to justify existence after the death of the old God 
was born the concept of the superman, the man who welcomes pain as a necessity 
for inner growth and who, like the protagonists in Greek tragedy, achieves spiritual 
attainment through suffering».81 However, this clearly Nietzschean Vinnie, 
incarcerated in something worse than a prison – a house-tomb, and unwilling to go 
outside or see anyone, outside the sphere of the sun’s light until death, deprived 
even of the comforting colours of the flowers, subjects herself to the tragic darkness 
of man. Her action is not, however, a feeble one and it seems that, in a certain way, 
she comes to understand herself by the simple fact of accepting her own tragic 
fate.82 She will contemplate the shadows of the Mannons and her own shadow, and 
will accept that a happy life in which pure love triumphs is an Idea too elevated or 
geographically distant – like the Blessed Isles – to avoid being reduced to a mere 
simulacrum. She becomes, for O’Neill, a symbol of the human beings for whom the 
time has come to expiate the very fact of being born and of believing themselves the 
legitimate occupants of open spaces, when, besieged by a heavy sense of guilt, the 
tragic obligation of most men and women in this world is to occupy the dark house-
tomb-cave:  
 

(Vinnie to Seth): «… I’m bound here – to the Mannon dead!… Don’t be afraid. I’m not 
going the way Mother and Orin went. That’s escaping punishment. And there’s no one 
left to punish me. I’m the last Mannon. I’ve got to punish myself! Living alone here 
with the dead is a worse act of justice than death or prison! I’ll never go out or see 
anyone! I’ll have the shutters nailed close so no sunlight can ever get in. I’ll live alone 

 
80  «O’Neill… emphasizes one facet of Rousseanistic primitivism – the sexual freedom of primitive 

peoples. The New-England Puritan preoccupation with the evil of sexual pleasure explains the 
majority of the emotional difficulties in Mourning Becomes Electra» (Curran 1975, 374).  

81  Törnqvist 2000, 20. And also Brietzke 2001, 165: «Suffering as the context from which tragedy 
emerges leads to the individuals ultimate failure or death. Nietzsche views this struggle as 
spirituality uplifting».     

82  «The only person Lavinia means to help by sending Peter away and entombing herself in the 
house is, paradoxically, herself… Raised in a puritanical, military household to believe duty, 
justice, and honor… Lavinia’s self-incarceration as a result of her self-recognition is totally 
consistent with her headstrong character» (Voglino 1999, 72, 74).  



Pau Gilabert Barberà 

 - 396 - 

with the dead, and keep their secrets, and let them hound me, until the curse is paid out 
and the last Mannon is let die!…I know they will see to it I live for a long time! It 
takes the Mannons to punish themselves for being born!… You go now and close the 
shutters and nail them tight… And tell Hannah to throw out all the flowers». (Seth): 
«Ay» (2.1053).  

 
********** 

 
The corollary of this contemporary Greek tragedy is certainly terrible. Everything 
suggests that the mourning that becomes Electra is the fate that also becomes the 
whole human race, or at least all of the societies that have not seen their way to 
becoming ‘blessed islands’. And if this is true, if tragedy is inherent in us and 
O’Neill wanted to illustrate this using the avatars of a family saga, then Aeschylus’ 
formal Oresteian paradigm is very useful to him, but neither the Choephores nor 
obviously the Erinyes – the ill-fated daughters of the Night transformed into 
Eumenides – allow him to give the Yankee Electra the tragic ending that becomes 
her character.83 And it is precisely on this point that I wanted to emphasize the 
plausible reference to Plato’s image of the cave from book VII of his Republic, 
despite the impossibility of demonstrating stricto sensu this plausibility. While it is 
true that Plato uses this image to transmit a message of hope, it is also true that 
those who do not share this hope can still borrow the valuable image to adapt it to 
their own existential credo. From his standpoint of radical pessimism based on the 
reiterated anagnorisis or realization of the inevitable misfortune and suffering of 
human beings, the playwright may well equate humans with the prisoners of that 
singular cave, condemned to live in the dark and only perceive the shadows of a 
Light-Happiness that they may perhaps only occasionally glimpse.    

 
83  Nonetheless, O’Neill’s Electra has been judged, in many ways. One evaluation is that she is a 

character with a clear moral conscience: «Her justice is cruel… But she does have a clearly moral 
conscience. Any mourning she may do will truly become her, for she is never completely the 
victim of her selfish instincts» (Long 1968, 140). She is also seen as an example of the rebirth or 
redefinition of identity: «I consider that optimism predominates… Beyond the failures, we must 
see the greatness of a difficult task, which takes the form of an aspiration towards rebirth or a 
reunion with or redefinition of one’s own identity» (Dubost 1997, 225). Another view is that she 
is a failed tragic character: «There is neither the purification of Orestes, as in the Oresteia, nor the 
spiritual redemption of the tragic hero as in such eminent tragedies as Oedipus at Colonus or King 
Lear… In so far as O’Neill fails to achieve this redemption, he fails to express a complete concept 
of tragedy» (O’Neill 1963, 498). She has even been seen as a perverse and degraded character, 
totally lacking heroism: «In a tragedy, the outward failure should be compensated for by the 
dignity and greatness of the protagonist. But where is the halo of spiritual triumph which should 
envelop Lavinia’s self-internment? Is she accepting her fate and giving up the struggle; or is she 
broken but not bent – a Mannon to the end, even after realizing her responsibility for the murders 
and suicides: the former is unheroic, the latter makes her appear almost a hardened villain» 
(Ahuja 1984, 132); «Unhappily, the picture of human life honestly and powerfully drawn by the 
twentieth-century dramatist exemplifies the ideas which dominate current literature and thought… 
One of the greatest qualities of our field (Classical Studies) is the power like that of Aeschylus to 
perpetuate the fact that there are other meaningful, equally ‘realistic’ analyses which in this same 
world find order instead of chaos, purpose instead of instability, and elevation instead of 
degradation» (Pratt 1956, 167).  



Mourning Becomes Electra 

 - 397 - 

And, if I am not mistaken, this would be, as I have suggested, a truth of universal 
application. This assertion would be confirmed by the diverse interplay of 
resemblances among the members of the Mannon family84 – and other characters – 
throughout Mourning Becomes Electra. Let us look at some examples: Vinnie is 
just like her father,85 but everyone agrees that she looks like her mother,86 and Brant 
even believes that she resembles his mother, Marie Brantôme. Brant, in turn, 
resembles Ezra, Orin, and David Mannon, all of the Mannons in fact.87 Ezra looks 
like his father,88 and Orin looks like Ezra.89 Nevertheless, the most revealing detail 
is probably found in two confessions made by Orin: in the first, he explains that 
during the war he had the strange sensation of killing the same man over and over 
again «and that in the end I would discover the man was myself!» (2.977); in the 
second, he reveals that he also had this impression just after he executed Brant, 
even while recognizing that, «if I had been he I would have done what he did!  I 
would have loved her as he loved her – and killed father, too – for her sake!… It’s 
queer! It’s rotten a dirty joke on someone!» (2.995 f.). 

It is clear, then, that humans, no matter how jealous they are of their own 
identity, confuse themselves with one another to the point of identifying with one 
another. They share hopes and, above all, they share the tragedy that is their lot of 
being unable to reach the definitive Light. Perhaps there are still far corners of the 
earth that are a like a brief reminder of a paradise lost, but in New England or any 
 
84  «The psychological resemblance of the characters in Mourning Becomes Electra is in itself an 

expression of the family fate. Just as the characters are fated to love a counterpart of their parent 
of the opposite sex, so they are fated to resemble psychologically their parent of the same sex. 
The Model for this concept can be found in What is Wrong with Marriage. Hamilton and 
MacGowan see a great cause of marital malaise in the absorption of parental personality traits, 
parental attitudes, by children» (Alexander 1953, 932).  

85  (Brant to Vinnie): «You’re so like your mother in some ways. Your face is the very image of hers. 
And look at your hair. You won’t meet hair like yours and hers… I only know of one other 
woman who had it. You’ll think it strange when I tell you. It was my mother… Yes, she had 
beautiful hair like your mother’s». (Vinnie): «I’m not a bit like her! Everybody knows I take after 
Father» (2.908). 

86  (Stage direction): «… one is immediately struck by her facial resemblance to her mother. She has 
the same peculiar shade of copper-gold hair, the same pallor… the same sensual mouth» (2.897). 
(Minnie): «She looks like her mother in face – queer lookin’ – but she ain’t purty like her» 
(2.898); (Orin to Vinnie): «You don’t know how like Mother you’ve become, Vinnie. I don’t 
mean only how pretty you’ve grown… I mean the change in your soul… Little by little it grew 
like Mother’s soul… as if her death had set you free – to become her!» (2.1017). 

87  (Peter): «He reminded me of someone. But I couldn’t place who it was» (II, 902); (Seth to 
Vinnie): «Ain’t you noticed this Brant reminds you of someone in looks?… Your Paw, ain’t it, 
Vinnie?» (Vinnie): «Yes, he does». (Seth): «He’s like Orin, too – and all the Mannons I’ve 
known… he calls to my mind your Grandpaw’s brother, David» (2.905); (Stage direction): «One 
is immediately struck by the resemblance between his face and that of the portrait of Ezra 
Mannon… Unconsciously he takes the same attitude as Mannon, sitting erect, his hands on the 
arms of the chair» (2.914). 

88  (Stage direction): «… the portrait of Ezra’s father, Abe Mannon… Except for the difference in 
ages, his face looks exactly like Ezra’s in the painting in the study» (2.951).  

89  (Christine to Orin): «… Orin! Don’t look like that! You’re so like your father!…» (2.970); (Stage 
direction): «Ezra’s Mannon’s study – on an evening a month later… Orin is sitting in his Father’s 
chair… He has aged in the intervening month. He looks almost as old now his father in the 
portrait. He is dressed in black and the resemblance between the two is uncanny» (2.1026).   



Pau Gilabert Barberà 

 - 398 - 

similar community – surely many – far from the Blessed Isles of the South Seas, 
and farther still from a definitively lost innocence, happiness and pardon are 
impossible, and the only inalienable right left to us, the playwright seems to say, is 
that of expiation in order to be able to make the journey towards the kingdom of 
shadows, to the tomb and death «until you get so deep at the bottom of hell there is 
no lower you can sink and you rest there in peace».  
 
University of Barcelona                                                     Pau Gilabert Barberà90 
        
 

BIBLIOGRAPHICAL REFERENCES 
 

Ahuja 1984 
C. Ahuja, Tragedy, Modern Temper and O’Neill, Delhi 1984. 
 
Alexander 1953 
D.M. Alexander, Psychological Fate in ‘Mourning Becomes Electra’, PMLA, 68.5 (Dec. 
1953), 923-34.    
 
Allen 1920a 
T.W. Allen, Homeri ‘Iliadis’, Oxford 1920. 
 
Allen 1920b 
T.W. Allen, Homeri ‘Odysseas’, Oxford 1920. 
 
Allen 1920c 
T.W. Allen,  Homeri ‘Opera’ (Hymni, etc.), Oxford 1920. 
 
Barlow 2000 
J.E. Barlow, O’Neill’s Female Characters, in Manheim 2000, 164-77. 
 
Black 1999 
S.A. Black, Eugene O’Neill. Beyond Mourning and Tragedy, New Haven-London 1999. 
 
Black 2000 
S.A. Black, Celebrant of loss. Eugene O’Neill 1888-1953, in Manheim 2000, 4-17. 
 
Brie 1933 
F. Brie, Eugene O’Neill als Nachfolger der Griechen (‘Mourning Becomes Electra’), 
Germanisch-Romanische Monatsschrift 21, 1933, 46-59. 
 
Brietzke 2001 
Z. Brietzke, The Aesthetics of Failure. Dynamic Structure in the Plays of Eugene O’Neill, 
Jefferson (NC)-London 2001.  
 
Clark 1932 
B.H. Clark, Aeschylus and O’Neill, English Journal (College Edition) 21 (Nov. 1932), 699-710.  
 

 
90  Ordinary Teacher in the Department of Greek Philology at the University of Barcelona, Gran Via 

de Les Corts Catalanes 585, 08007 Barcelona. Telephone: +34 934035996. Fax: +34934039092. 
E-mail: pgilabert@ub.edu, Personal web page: www.paugilabertbarbera.com. 

 



Mourning Becomes Electra 

 - 399 - 

Corbin 1932 
J. Corbin, O’Neill and Aeschylus, Saturday Review of Literature 8 (April 30, 1932), 693-5. 
 
Curran 1975 
D.T. Curran, Insular Typees: Puritanism and Primitivism in ‘Mourning Becomes Electra’, 
Revue des Langues Vivantes 41, 1975, 371-7. 
 
Dubost 1997 
T. Dubost, Struggle, Defeat or Rebirth. Eugene O’Neill’s Vision of Humanity, Jefferson 
(NC)-London 1997.  
 
Dymkowski 1995 
C. Dymkowski, Introduction to the Play, in O’Neill 1995, XII-XXII. 
 
Estrin 1990 
M.W. Estrin (ed.), Conversations with Eugene O’Neill, Mississippi 1990. 
 
Floyd 1981 
V. Floyd (ed.), Eugene O’Neill at Work: Newly Released Ideas for Plays, New York 1981.  
 
Frenz – Mueller 1966 
H. Frenz – M. Mueller, More Shakespeare and Less Aeschylus in Eugene O’Neill’s 

‘Mourning Becomes Electra’”, American Literature 38.1 (Mar. 1966), 85-100. 
 
Fyfe 1965 
W.H. Fyfe, Aristotle. Poetics, London-Cambridge (MA) 1965. 
 
Gassner 1964 
J. Gassner, O’Neill. A Collection of Critical Essays, Englewood Cliffs (NJ) 1964. 
 
Gilabert 2006 
P. Gilabert, Anti-Hellenism and Anti-Classicism in Oscar Wilde’s Works. The Second Pole 

of a Paradoxical Mind, Itaca. Quaderns Catalans de Cultura Clàssica 21, 2006, 229-70.  
 
Gooding-Williams 2001 
W. Gooding-Williams, Zarathustra’s Dionysian Modernism, Stanford 2001.   
 
Grimm 1984 

J & W. Grimm, Deutsches Wörterbuch, Band 16, München 1984. 
 
Hamilton – MacGowan 1929 
G.V. Hamilton – K. MacGowan, What is Wrong With Marriage, New York 1929. 
 
Heidegger 1988 
M. Heidegger, Vom Wesen der Wahrheit, Frankfurt am Main 1988 [English trans. The 

Essence of Truth. On Plato’s Cave Allegory and Theaetetus, London-New York 2002, 
trans. by T. Sadler].  
 
Hude 1988 
C. Hude, Herodoti Historiae, Oxford 1988.  
 
Knickerbocker 
F.W. Knickerbocker, A New England House of Atreus, Sewance Review 40, 1932, 249-54. 
 
LaBelle 1973 
M.M. LaBelle, The Influence of Nietzsche upon O’Neill’s Drama, Educational Theatre 
Journal 25.4 (Dec. 1973), 436-42.  
 



Pau Gilabert Barberà 

 - 400 - 

Lipman-Wulf 1974 
B. Lipman-Wulf, Thematic Structure of Strindberg’s ‘A Dream Play’, Leonardo 7.4 
(Autumn 1974), 319-23.  
 
Long 1968 
C.C. Long, The Role of Nemesis in the Structure of Selected Plays by Eugene O’Neill, The 
Hague-Paris 1968.  
 
Manheim 2000 
M. Manheim (ed.), The Cambridge Companion to Eugene O’Neill, Cambridge 2000. 
 
Merkelbach – West 1990 
R. Merkelbach et M. L. West, Hesiodi ‘Opera et Dies’, Oxford 1990. 
 
Michel 1981 
P. Michel, Eugene O’Neill ‘Mourning Becomes Electra’, York Notes, Harlow, Essex 1981.  
 
Miorelli 2006 
A. Miorelli, Ancora nella caverna: riscriture narrative tardo-novecentesche del mito 

platonico della caverna, Trento 2006. 
 
Nagarajan 1962 
S. Nagarajan, Eugene O’Neill’s ‘Mourning Becomes Electra’: The Classical Aspect, 
Literary Criterion 5.3, 1962, 148-54.  
 
Nietzsche 1962 
F. Nietzsche, Werke in Drei Bänden (Zweiter Band), Stuttgart, Zurich, Salzburg 1962.   
 
Nietzsche 1968 
F. Nietzsche, The Twilight of the Idols, trans. by R. J. Hollingdale, London 1968. 
 
Nietzsche 2006 
F. Nietzsche, Thus Spoke Zarathustra, trans. by A. Caro, Cambridge 2006. 
 
Nietzsche 2007 
F. Nietzsche, Ecce Homo, trans. by D. Large, Oxford 2007.  
 
O’Neill 1988 
E. O’Neill, Complete Plays, I: 1913-1920, II: 1920-1931, III: 1932-1942, New York 1988.  
 
O’Neill 1995 
E. O’Neill, Mourning Becomes Electra, Royal National Theatre, London 1995.  
 
O’Neill (J.P.) 1963 
J.P. O’Neill, The Tragic Theory of Eugene O’Neill, Texas Studies in Literature and 
Language 4, 1963, 481-98.  
 
Østerud 1993 
E. Østerud, Ibsen i Platons hule, Samtiden 1993, 20-7.  
 
Pratt 1956 
N.T. Pratt, Jr., Aeschylus and O’Neill: Two Worlds, The Classical Journal 51.4 (Jan., 1956), 
163-7.  
 
Rahlfs 1979 
A. Rahlfs (ed.), Septuaginta. Id est Vetus Testamentum graece iuxta LXX interpretes. Duo 

volumina in uno, Stuttgart 1979.   
 



Mourning Becomes Electra 

 - 401 - 

Shäfer 2007 
C. Shäfer, Platon-Lexikon. Begriffswörterbuch zu Platon und der platonischen Tradition, 
Darmstadt 2007. 
 
Sheaffer 1968 
L. Sheaffer, O’Neill: Son & Playwright, London 1968.  
 
Sheaffer 1973 
L. Sheaffer, O’Neill: Son & Artist, London 1973. 
 
Shaughnessy 1996 
E. L. Shaughnessy, Down the Nights and Down the Days. Eugene O’Neill’s Catholic 

Sensibility, Notre Dame 1996. 
 
Shorey 1970 
P. Shorey, Plato. Republic, London-Cambridge (MA) 1970. 
 
Smith 2002 
A.D. Smith, The Problem of Perception, London 2002.  
 
Smyth 1963 
H.S. Smyth, Aeschylus II, London-Cambridge (MA) 1963.  
 
Smythies 
J.R. Smythies, The Walls of Plato’s Cave: the Science and Philosophy of Brain, 

Consciousness and Perception, Aldershot 1994.  
 
Storr 1968 
F. Storr, Sophocles, ‘Oedipus at Colonus’, London-Cambridge (MA) 1968. 
 
Törnqvist 1969 
E. Törnqvist, A Drama of Souls. Studies in O’Neill’s Super-Naturalistic Technique, New 
Haven 1969.  
 
Törnqvist 2000 
E. Törnqvist, O’Neill’s Philosophical and Literary Paragons, in Manheim 2000, 18-32. 
 
Travis 1988 
B. Travis, Contour in Time. The Plays of Eugene O’Neill (revised ed.), New York 1988.  
 
Travis – Bryer 1988 
B. Travis – J.R. Bryer (eds.), Selected letters of Eugene O’Neill, New Haven 1988.  
 
Usener 1966 
H. Usener, Epicurea, Leipzig, 1887 [rpr. Stuttgart, 1966]. 
 
Voglino 1999 
B. Voglino, “Perverse Mind”. Eugene O’Neill’s Struggle with Closure, Madison-Teaneck-
London 1999.  
 
Wainscott 2000 
R. Wainscott, Notable American Stage Productions, in Manheim 2000, 96-115. 
 
West 1992 
M.L. West, Iambi et Elegi Graeci ante Alexandrum Cantati, vol. II. Oxford 1992. 
 



Pau Gilabert Barberà 

 - 402 - 

Wilde 2003 
Complete Works of Oscar Wilde, introduced by M. Holland, Glasgow 20035. 
 
Woodruff 2007 
M.K. Woodruff, Untergang und Übergang: The Tragic Descent of Socrates and 

Zarathustra, The Journal of Nietzsche Studies 34, 2007, 61-78.   
 
Young 1964 
S. Young, Eugene O’Neill’s New Play (‘Mourning Becomes Electra’), in Gassner 1964, 82-8. 
 
 
Abstract: The fundamental debt of E. O’Neill’s Mourning Becomes Electra to Aeschylus, and to a 
lesser degree to Sophocles and Euripides, has been always recognised but, according to the author’s 
hypothesis, O’Neill might have taken advantage of the Platonic image of the cave in order to 
magnify his both Greek and American drama. It is certainly a risky hypothesis that stricto sensu 
cannot be proved, but it is also readers’ right to evaluate the plausibility and the possible dramatic 
benefit derived from such a reading. Besides indicating to what degree some of the essential themes 
of Platonic philosophy concerning darkness, light or the flight from the prison of the material world 
are not extraneous to O’Neill’s work, the author proves he was aware of the Platonic image of the 
cave thanks to its capital importance in the work of some of his intellectual mentors such as F. 
Nietzsche or O. Wilde. Nevertheless, the most significant aim of the author’s article is to emphasize 
both the dramatic benefits and the logical reflections derived, as said before, from reading little by 
little O’Neill’s drama bearing in mind the above mentioned Platonic parameter.         
 
Keywords: Eugene O’Neill, Mourning Becomes Electra, Aeschylus, Plato’s cave, classical tradition. 
 
 



 

 - 403 - 

Renzo Tosi, Dictionnaire des sentences latines et grecques, traduit de l’italien par Rebecca 

Lenoir, précédé d’un petit essai impertinent sur les proverbes de Umberto Eco, Grenoble, 
Jérôme Millon, 2010, pp. 1792; ISBN 978-2-84137-241-6; € 29,00. 
 
Renzo Tosi, La donna è mobile e altri studi di intertestualità proverbiale, Bologna, Pàtron, 
2011, pp. 356; ISBN 978-8855531160; € 30,00.  
 
 
Renzo Tosi è un grecista che ha fatto la sua formazione scientifica sulla tradizione indiretta 
dei classici greci, un argomento su cui ha pubblicato a suo tempo un volume di studi impor-
tante dal punto di vista del metodo (Studi sulla tradizione indiretta dei classici greci, Bolo-
gna 1988 e da tempo esaurito) e molti lavori sulla scoliografia e sulla lessicografia, soprat-
tutto su Tucidide e sui tragici greci. Questa angolatura specialistica della sua formazione, 
che gli assicura una posizione di indiscussa autorità nella Fachliteratur internazionale, lo ha 
portato ad interessarsi dei proverbi antichi, un genere letterario che spesso ha fornito fonti ai 
classici e che a sua volta, in taluni dei suoi molti avatars, ha anche attinto a quei classici 
stessi che lo imitavano, in un gioco intertestuale cui il Tosi non ha mancato di interessarsi, 
fra l’altro in una serie di saggi in parte ripresa nel secondo di questi volumi. Per 
l’importanza documentaria dei proverbi, il secolo che ha visto la grande fioritura della Alter-

tumswissenschaft non ha mancato di raccogliere un Corpus Paroemiographorum Graeco-

rum (E. Leutsch – F.G. Schneidewin, Göttingen 1839-51) e una raccolta dedicata a Die 

Sprichwörter und sprichwörtlichen Redensarten der Römer (A. Otto, Leipzig 1890), desti-
nati a rimanere strumenti di base nella formazione scientifica dei filologi classici. Esempi di 
uso di proverbi antichi nell’opera di constitutio textus dei classici latini e greci sono quoti-
diani per chi ci lavora: chi scrive ha fresca memoria di una congettura di Friis Johansen e 
Whittle alle Supplici eschilee, v. 637, ἀρότοις… ἐν ἄλλων per ἐν ἄλλοις del manoscritto, a 
proposito di Ares che miete le sue vittime in battaglia, sulla traccia del proverbio di chi mie-
te nel campo altrui (cf. Ar. Eq. 392 τἀλλότριον ἀμῶν θέρος); l’applicazione in questo caso 
non funziona, anche per consenso comune degli editori seguenti, ma questo non toglie nulla 
alla proprietà del metodo di ricerca, che fa parte di diritto della tradizione indiretta. Questa 
prassi filologica comunque è la riprova della profondità in cui la lingua e le espressioni for-
mali dei proverbi sono entrati a far parte delle forme di comunicazione della tradizione oc-
cidentale: non a caso uno dei santi padri dell’umanesimo, Erasmo da Rotterdam, si è impe-
gnato nella raccolta e nello studio degli Adagia. Questi studi del Tosi mostrano che la di-
pendenza della tradizione paremiografica in Europa dalla matrice greco-romana è molto più 
profonda di quanto si possa sospettare, e merita forse qualche riflessione nel momento stori-
co che il nostro continente sta vivendo, un momento in cui l’urgere dell’immediato e del bu-
siness ci porta alla crisi di identità, madre delle nevrosi che inquietano gli intellettuali come 
i travet proletarizzati del terziario, e che insieme alla crisi endemica della povertà dirompen-
te agitano il Lumpenproletariat delle mille periferie dei centri industriali. Questa consapevo-
lezza è il tessuto profondo di cui sono materiate le raccolte di proverbi di Tosi, iniziate nel 
1991 con il Dizionario delle sentenze latine e greche, Milano, che nelle sue 991 pagine rac-
coglie 1841 proverbi e modi di dire e che ha avuto una straordinaria fortuna editoriale con 
15 ristampe, fino a quella che nel controfrontespizio viene presentata con involontaria ironia 
come la traduzione francese della vecchia edizione italiana, sebbene comprenda nelle sue 
1792 pagine ben 2286 sentences. Nel frattempo c’è stata anche una traduzione in portoghese 
del Dizionario, pubblicata a São Paulo del Brasile, paradossalmente ignorata nella ricchis-
sima bibliografia della ‘traduzione’ francese: questo successo è una riprova di quanto una 
raccolta di questo genere abbia toccato corde profonde nel pubblico europeo, al quale rivela 
una porzione in parte certamente obliterata della sua identità culturale. È chiaro che il grosso 



 

 - 404 - 

pubblico ha interessi molto più epidermici e occasionali, più di curiosità che di approfondi-
mento, ma la realtà di fondo dell’opera resta questa, e come tale agisce anche nell’inconscio 
dei destinatari, che forse riscopriranno in modo assolutamente marginale una parte delle 
proprie radici, destinate magari ad essere, nella maggior parte dei casi, rapidamente ricoper-
te dalla polvere dell’anonimato in cui la civiltà dei consumi ci avvolge.  

Il Dictionnaire non è solo un prezioso repertorio di motti proverbiali raccolti in collezio-
ni specifiche e nei testi di autori antichi e moderni: Tosi ha un suo gusto di organizzare le 
singole voci in modo da cogliere la permanenza tematica dei motivi, ripresi tramite la lettura 
degli autori che ce li hanno conservati o più spesso attraverso la tradizione orale della sa-
pienzialità popolare, talvolta in concorrenza dei due canali. La lettura delle voci rievoca il 
sapore dell’antico rivissuto attraverso esperienze lontane che lo mantengono autentico anche 
quando la coscienza popolare appare non consapevole dello spessore dell’esperienza che 
tramanda. Da questo punto di vista il  massiccio libro fornisce una lettura gradevole e utile 
nella misura in cui il lettore riesce a recuperare le metamorfosi delle storie che ispirano i 
detti. Come repertorio di detti popolari riecheggiati in forme letterarie guadagnerebbe assai 
da una informatizzazione che ne consentisse la consultazione da punti di vista diversi: il let-
tore perderebbe un po’ del gusto di una consultazione in cui è piacevole perdersi, ma ritro-
verebbe prima il motivo di cui va in cerca, e talvolta con fatica, a dispetto degli indici detta-
gliatissimi. Forse pertanto un indice elettronico, delle parole come dei loci, potrebbe avere i 
suoi vantaggi.  

Merita segnale, infine, anche il pirotecnico divertissement, «impertinent» perché non per-
tinente alla materia proverbiale quanto piuttosto ai modi di dire che i proverbi assumono per 
non dire, una sorta di filastrocca farlocca con cui Umberto Eco proemia alle schede raccolte 
da Tosi nel Dictionnaire, rendendone paradossalmente il gusto con l’aria di prendere in giro 
l’universo.  
 
Il secondo volume è invece una raccolta di riflessioni, uscite dopo la pubblicazione del Di-

zionario, in cui Tosi ha approfondito le connessioni all’interno della continuità paremiogra-
fica su singoli temi, sempre a partire dagli scrittori antichi fino a un presente che spesso è 
ritrovato in una notizia di cronaca o nella battuta di un romanzo moderno o di un film dialet-
tale. Il sapore che è distillato sottilmente nelle connessioni delle schede accumulate nel re-
pertorio qui si stempera in prospettive di più ampio respiro nei dodici saggi di cui consta il 
libro, organizzati su una fonte di detti, come i Monostici menandrei, oppure sulle varie for-
me assunte da un tema proverbiale, omnia vincit amor o homo homini lupus, nel percorso 
storico in cui la spiritualità europea se ne è impadronita e li ha fatti suoi.  
 

Vittorio Citti 
vittorio.citti@gmail.com 

 
 
Manuel Sanz Morales – Miryam Librán Moreno (eds.), Verae lectiones. Estudios de crítica 

textual y edición de textos griegos (Exemplaria Classica, Anejo I), Huelva, Universidad de 
Huelva, 2009, pp. 414; ISBN 978-84-92679-14-0; € 30,00. 

 
  

Fra i numerosi convegni che si riuniscono in diverse parti del mondo nelle discipline anti-
chistiche, non sono molti quelli dedicati specificamente alla madre di tutte le filologie, la 
critica testuale, una disciplina che resta pur sempre alla base della formazione scientifica di 
un umanista, ma che attira più spesso singoli ricercatori attivi nei seminari delle loro univer-
sità piuttosto che nutriti gruppi di studiosi, come avviene di norma per settori di ricerca più 



 

 - 405 - 

‘alla moda’, come la retorica o l’archeologia: fa piacere quindi segnalare l’iniziativa da cui è 
nata questa raccolta di studi, voluta da studiosi di due università spagnole intorno alla rivista 
Exemplaria Classica, recente di nascita, ma che indubbiamente si è conquistata una posizio-
ne più che rispettabile tra i periodici del settore. L’incontro si è tenuto nel giugno del 2008 a 
Cáceres, sede dell’Universidad de Extremadura, e ha visto la partecipazione di 23 studiosi di 
varie parti del mondo, soprattutto europei ma non solo, dei quali quindici hanno lasciato 
traccia della loro presenza con relazioni pubblicate in questo volume, con cui ha inizio la 
serie dei supplementi di Exemplaria Classica.  

Già il titolo mostra con evidenza che i responsabili dell’incontro hanno voluto mirare al-
to. Chi scrive dubita che le scelte degli scienziati possano essere mai chiamate Verae: la ve-
rità non è cosa fatta per noi, povera gente, che dovremmo ritenerci più che soddisfatti quan-
do le nostre ipotesi possono apparire credibili o non troppo arrischiate, ma in questo caso 
l’intenzione di chi ha scelto questo titolo, assonante con quello che un tempo era d’uso per 
indicare raccolte di varie proposte testuali, era evidentemente quella di mirare al vero più 
che certezza di raggiungerlo, e non possiamo che approvarla e condividerla. Il risultato è 
comunque di elevata qualità: tra i contributori si trova un venerato maestro come Alex Gar-
vie, che ha anticipato in questa sede alcune delle scelte che oggi caratterizzano l’edizione 
oxoniense dei Persiani di Eschilo, uscita l’anno seguente a quello dell’incontro di Cáceres, 
scienziati di consolidata fama come Esteban Calderón, Georg Luck, Alberto Bernabé, Fran-
co Montanari e lo stesso Manuel Sanz, uno dei due organizzatori dell’incontro e curatori del 
volume, e altri , e inoltre giovani studiosi di buone scuole, che hanno dato in questo Conve-
gno prova delle loro qualità e anticipi delle ricerche che hanno in corso. Nell’ordine di pre-
sentazione del volume, il lettore trova anzitutto A.F. Garvie, Textual Problems in Aeschylus’ 

‘Persae’ (pp. 5-17), un saggio che si apprezza anche per le riflessioni di metodo che pro-
pongono attenzione sui nostri testimoni, pur con la precisa consapevolezza del fatto che non 
basta che una lezione sia intelligibile per consigliarne l’accoglimento. Sempre dedicato ad 
Eschilo, l’intervento di J. de la Villa Polo, dell’Universidad Autónoma di Madrid, su Syntax 

and Textual Criticism: Aspect in Aeschylus’ ‘Persae’ (pp. 19-32) : l’attenzione all’aspetto 
temporale suggerisce all’autore la scelta tra lezioni diverse del testo dei Persiani, in part. per 
i vv. 221 e 278. E. Calderón Dorda, dell’Universidad de Murcia, apprezzato studioso della 
tragedia greca, presenta una acuta analisi de La tradición indirecta en la crítica textual grie-

ga: il testo de Eurípides en Plutarco (pp. 33-56) , che propone di usare in più luoghi il testo 
euripideo delle citazioni di Plutarco per migliorare quello trasmesso dai manoscritti medie-
vali di Euripide: chi scrive è decisamente in accordo con questo saggio per sue esperienze 
personali a proposito della tradizione indiretta delle Supplici eschilee. L’uso della preposi-
zione ἀντί con o senza articolo davanti all’infinito è materia dell’intervento di J. F. Polo 
Arrondo, ancora dell’Universidad Autónoma de Madrid, su ἀντί + Infinitive: Syntax and 

Textual Criticism (pp. 57-65): la testimonianza concorde dei mss. suggerisce all’autore di 
non modificare la paradosis dove si ha ἀντί + inf. senza articolo. Stefano Valente, 
dell’Università di Firenze, presenta un saggio su Il ruolo di Timeo Sofista nella constitutio 

textus della ‘Repubblica’ di Platone (pp. 67-93): il suo studio su questo testimone della 
tradizione indiretta del testo platonico suggerisce estrema cautela nell’uso di esso. Un 
gruppo di ricercatrici dell’Università di Torino, G. Besso, B. Guagliumi e F. Pezzoli, che 
stanno lavorando sotto la guida di Mauro Moggi e Lucio Bertelli per un’edizione con 
traduzione e commento della Politica di Aristotele, presentano un articolato saggio (pp. 95-
125) sui problemi testuali ed esegetici che esse hanno incontrato in questa loro iniziativa. La 

transmissión del discurso ‘Sobre la embajada fraudulenta’ de Demóstenes en los 

manuscritos españoles (pp. 127-42) è presentata da P. Leganés Moya, dell’Universidad 
Complutense de Madrid, che studia la collocazione di otto manoscritti di biblioteche 
spagnole nel quadro della tradizione diretta di Demostene e ne segnala le caratteristiche. F. 



 

 - 406 - 

Montanari, dell’Università di Genova, in un intervento su Ekdosis alessandrina: il libro e il 

testo (pp. 143-67), fornisce un puntuale aggiornamento, fornito di ampia, dettagliata 
bibliografia, sulle caratteristiche delle edizioni alessandrine dei classici greci, in particolare 
naturalmente su Omero. G. Luck, della Johns Hopkins University, ha dedicato a Conjectural 

Emendation in the Greek New Testament un lungo e appassionante saggio (pp. 169-202), in 
cui traccia un brevissimo profilo dei metodi prevalenti nella storia della critica testuale 
neotestamentaria, per discutere poi analiticamente 29 passi dei Vangeli, delle Epistole e 
dell’Apocalisse, e concludere paradossalmente sull’intuizione che, come quella del 
giocatore di scacchi o di un cane da caccia, può ancora porre e magari risolvere problemi in 
un testo che, in seguito all’impegno di una lunga schiera di esegeti, tende ora ad essere 
considerato come receptus. M. Sanz Morales ha voluto rappresentare non indegnamente la 
parte del buon padrone di casa, con un intervento su Testimonio de los papiros y tradición 

medieval¿una version diferente de la novela de Caritón? (pp. 203-26). La tradizione 
papiracea del romanzo presenta varianti che non possono essere interpretate come semplici 
errori di trascrizione, ma sembrano piuttosto risalire a una redazione diversa da quella 
attestata dal codice del XIII secolo che contiene il testo completo del romanzo, ma prossima 
in parte a quella che conosciamo dai frammenti di un manoscritto tardoantico. M. García 
Valdés, dell’Universidad de Oviedo, in Editar a Eliano: problemas que plantea (227-66), 
presenta una rassegna dettagliata e analitica dei problemi posti da un’edizione del De natura 

animalium di Eliano, confrontandosi dettagliatamente con le aporie poste dall’edizione di 
Hercher e tenendo conto degli studi di De Stefani sui manoscritti e sugli excerpta, e 
presentando una serie di passi la cui costituzione pone particolari problemi. Una 
comunicazione di particolare importanza è stata quella qui presentata di A. Bernabé Pajares, 
professore a Madrid Complutense ed editore teubneriano dei frammenti degli epici e degli 
orfici, che ha relegato tra i documenti del passato le edizioni memorabili rispettivamente di 
Kinkel e di Kern. Problemas de edición de textos fragmentarios: el caso de los orphicos 
(pp. 267-89) espone i criteri e il metodo di questa edizione, il cui ultimo volume risale a tre 
anni prima dell’incontro di Cáceres, e si articola ordinatamente in una premessa, relativa a 
una edizione di frammenti in generale, quindi in un paragrafo che definisce un ‘frammento 
orfico’, mentre i successivi trattano di tipi di frammenti, criteri dell’edizione e infine di 
frammenti nuovi rispetto all’edizione di Kern.  

Il volume contiene ancora tre comunicazioni di notevole interesse metodologico: Ó. 
Prieto Domínguez (Valladolid), ‘Epistulae’ et ‘Amphilochia’ Patriarchae Photii: mezcla y 

confusión en la constitutio textus de ambos corpora (pp. 291-319); P. Varona Codeso 
(Valladolid), Problemas textuales de la historiografía griega del periodo bizantino medio 

(323-53); F.G. Hernández Muñoz (Complutense de Madrid), Recentiores, non semper 

deteriores. Nuevos materiales para una vieja discusión (355-76). La prima studia la 
trasmissione delle due opere minori del Patriarca, abbastanza simili per struttura perché una 
lettera poteva sempre comprendere elementi di carattere didattico, come i saggi dedicati ad 
Anfiloco, e ambedue presentano una struttura antologica: la mescolanza sarà avvenuta già 
nel corso della prima diffusione delle opere foziane dovuta ai suoi allievi e ammiratori. Il 
saggio della professoressa Varona Codeso osserva che molti tra gli scritti degli storici 
bizantini composti tra l’VIII e l’XI secolo hanno avuto una trasmissione aperta, soggetta a 
inserti di una notevole consistenza destinati a integrarli e ad attualizzarli: l’edizione di questi 
testi non può escludere queste che secondo la concezione corrente della filologia classica 
sono invece interpolazioni da espungere, ma deve tenerne conto. Infine il prof. Hernandez si 
inserisce nel dibattito tuttora aperto sul valore dei manoscritti più recenti, e si pone tra gli 
estimatori di questi ultimi, portando, da manoscritti spagnoli che egli stesso ha individuato 
ed escusso, esempi di primissima mano di alcuni autori greci, come Menandro il Retore, 
Platonio, Demostene ed Eschine, e dello pseudo-Seneca tra i latini.  



 

 - 407 - 

Il volume comprende ancora una serie di tavole, destinate a illustrare gli interventi di 
Leganés Moya e di Montanari, gli abstracts di tutti gli interventi e l’indice dei luoghi 
discussi. Non è dubbio che esso rappresenti, almeno in parte, un’immagine fedele degli studi 
in corso sull’ecdotica dei testi greci classici e la sua lettura è estremamente stimolante, 
anche se tra gli scopi dell’iniziativa c’è anche quello di documentare il rispettabile lavoro 
che nel settore è stato compiuto in questi anni nella penisola iberica. Credo che i colleghi 
che hanno organizzato il convegno e curata la pubblicazione delle relazioni non debbano 
rimpiangere le fatiche che  hanno affrontato.  

 
Vittorio Citti 

vittorio.citti@gmail.com 
 
 
Giovanni Ceschi, Il vocabolario medico di Sofocle. Analisi dei contatti con il Corpus Hip-
pocraticum nel lessico anatomo-fisiologico, patologico e terapeutico (Memorie della Classe 
di scienze morali, lettere ed arti 131), Venezia, Istituto Veneto di Scienze Lettere ed Arti, 
2009, pp. IX + 352; ISBN 978-88-95996-14-1; € 47,00. 
 
 
La riflessione sulla sofferenza umana è il denominatore comune di generi apparentemente 
lontani quali la tragedia e i trattati medici del Corpus Hippocraticum, prodotti altissimi del 
pensiero greco del V secolo ancora poco indagati nei relativi rapporti, nelle reciproche in-
fluenze tematiche e linguistiche. A questo obiettivo si volge lo studio di G. Ceschi, che rie-
labora la tesi di dottorato discussa a Trento nel 2006 ed una serie di contributi su malattia e 
medicina in Sofocle apparsi tra il 2000 e il 2005, articolando il lavoro in un’Introduzione, 
sei capitoli, una Conclusione, quattro appendici, Bibliografia ed indici. 

Nell’Introduzione (pp. 1-13) l’A. illustra i termini e i metodi della sua ricerca, sottoline-
ando l’importanza della peste ateniese del 430/29 a.C. quale momento di svolta nella co-
scienza degli intellettuali del tempo, e considerando l’affermazione della sofistica e della 
medicina ippocratica come due sintomi di una tendenza razionalistica che si andava sempre 
più sviluppando in Grecia. Si chiede quindi se sia possibile individuare, nella superstite pro-
duzione di Sofocle, un’evoluzione del pensiero per cui proprio questioni e motivi legati al 
tema della malattia, del dolore e della vecchiaia avrebbero sconvolto rassicuranti certezze e 
trasformato un giovane ottimista, fiducioso nelle straordinarie capacità dell’uomo, in un 
vecchio, nelle cui opere le divinità si avvicinano sempre più all’eroe tragico per indicargli 
«con atto terapeutico soprannaturale, l’approdo ultimo della speranza sull’orizzonte del do-
lore» (p. 7). Il rischio, nel prospettare un simile schema, è avvertito dall’A. stesso nella defi-
nizione di una griglia eccessivamente meccanica, specie a fronte di un’opera così problema-
tica come quella di Sofocle, e tanto più nella considerazione che la medicina laica e raziona-
le mostra una fase di grande crescita e sviluppo proprio nel momento in cui, in coincidenza 
con la peste di Atene, si rivela clamorosamente impotente di fronte al dilagare della malatti-
a. Aggiungerei qui un’osservazione relativa all’intera ricerca, che può parere ovvia e di cui 
l’A. ribadisce a più riprese la propria consapevolezza (ad es. p. 63 nota 19; p. 172; pp. 272 
s.), ma che inevitabilmente tende talora ad essere trascurata nello sforzo di sintetizzare i ri-
sultati dello studio, ovvero che proprio l’esigua mole delle superstiti tragedie sofoclee rende 
talora assai elevato il grado di ipoteticità delle conclusioni raggiunte sulla base del materiale 
conservato, suggerendo sempre prudenza nel merito delle singole acquisizioni. 

Il primo capitolo (Medicina e tragedia: gli studî precedenti, pp. 15-55) costituisce una 
bibliografia ragionata, che ha il merito di colmare l’assenza di repertori specifici dedicati a-
gli studi sui rapporti tra letteratura medica e poesia drammatica, due generi rigogliosamente 



 

 - 408 - 

fioriti nel V secolo e accomunati dalla condivisa attenzione allo spettacolo del dolore 
dell’uomo. L’excursus muove dalle ricerche pionieristiche del francese Ch. Daremberg, tra-
duttore di trattati ippocratici e gelenici e studioso di medicina antica, cui spetta il merito di 
avere isolato per primo, a metà Ottocento, le informazioni sulle conoscenze mediche che 
emergono dai testi dei singoli autori greci, rappresentando un importante punto di partenza 
per molte ricerche, non solo sui contatti tra medicina e letteratura, ma anche nel più ampio 
settore dell’antropologia, in cui i suoi lavori segnalarono per primi il rilievo assunto dal sa-
pere medico nella vita quotidiana dei Greci. Per Sofocle, in particolare, i saggi di Darem-
berg mostrano il limite di una valutazione cronologicamente imprecisa, che induce ad esem-
pio lo studioso a ritenere impossibile qualsiasi influenza diretta dei testi ippocratici anche 
sui drammi più tardi del tragediografo ateniese, pur rilevando l’esistenza di una certa sua 
consuetudine con la disciplina medica, forse dovuta – si sottintende implicitamente – ad una 
stessa fonte cui avrebbero attinto indipendentemente Sofocle e Ippocrate. 

Il primo saggio ad occuparsi monograficamente dei rapporti fra medicina e tragedia è pe-
rò Sophocle et Hippocrate: à propos du Philoctète à Lemnos, di J. Psichari, pubblicato su 
RPh nel 1908: partendo dall’analisi di pochi versi del Filottete lo studioso francese formula 
una serie di riflessioni linguistiche, sorrette da numerosi rimandi al C.H., che mettono bene 
in luce la proprietà lessicale del tragediografo nella scelta di termini tecnici con cui sono de-
scritte le periodiche crisi patite dall’eroe abbandonato sull’isola di Lemno. Sempre a Psicha-
ri si deve il merito di avere sottolineato l’importanza dell’Inno a Hypnos nell’economia ge-
nerale del dramma, fornendone un’interpretazione complessiva, ma soffermandosi anche su 
singoli problemi esegetici. Ne è un esempio la difficile lettura di αἴγλα al v. 831, da risol-
vere, a suo giudizio, non nel senso di una generica ‘luminosità’ proveniente dall’esterno (la 
luce della presenza del dio?), che circonderebbe l’eroe nel momento del massimo dolore, ma 
piuttosto come un ‘bagliore’ interno che ne attraversa lo sguardo accompagnando lo spa-
smo, in analogia ai quadri clinici di episodi convulsivi come quello presentato in Prorrh. I 
124 = V 554 Littré, in cui il malato ha lo sguardo fisso e i suoi occhi brillano (ὀφθαλμοὶ 
ἐκλάμπουσιν). Potrà ancora parere banale il richiamo, in questo caso, alla natura tipicamen-
te ambigua del dettato poetico, alla quale evidentemente si attengono anche traduttori recen-
ti (ad esempio Cerri, Milano 2003, 89-91: «Diffondi sugli occhi questa luce di salvezza, che 
finalmente risplende!») e tuttavia, anche se resta indubbiamente suggestivo l’accostamento 
proposto al referto sul malato epilettico (che non mi sembra si debba lasciare cadere com-
pletamente) non si capisce però per quale motivo il Coro si augurerebbe che questo bagliore 
permanga negli occhi di Filottete (discussione dettagliata del passo alle pp. 220 s.).   

Studi importanti dal punto di vista lessicale sono ancora quelli di J. Dumortier, sul voca-
bolario medico di Eschilo e il C.H. (1935), e di N.E. Collinge (1962), che mostrano come in 
Sofocle si trovi il maggior numero di termini tecnici della sfera medica e come questi afferi-
scano principalmente all’àmbito dei disordini psichici, in particolare per quanto attiene alle 
vicende di Aiace (Collinge, che insiste molto sulle competenze mediche di Sofocle, arriva a 
parlare di sindrome maniaco-depressiva) e di Antigone (che sarebbe vittima di una sindrome 
schizoide). Da questa linea l’A. prende le distanze, osservando come «alcuni sintomi isolati 
da Collinge, in verità, appaiono forzati» (p. 39) dato che presuppongono, tra l’altro, patolo-
gie note alla medicina moderna, non certo al C.H., ma la questione è interessante perché in-
troduce al dibattito sull’intenzionalità o meno del ricorso al linguaggio tecnico della medici-
na, che l’A. ritiene debba essere valutato caso per caso, laddove studiosi come Jouanna pen-
sano (mi pare con buone ragioni) che quando un poeta tragico presenta la crisi di un eroe 
malato o folle il modello medico non sia mai quello prevalente, ma secondario, «le modèle 
principal étant un modèle tragique, c’est-à-dire celui d’un devancier avec lequel l’auteur 
tragique rivalise» (Médecine hippocratique et tragédie grecque, CGITA 3, 1987, 123). 



 

 - 409 - 

Tra i lavori meno datati è interessante il contributo di Giuliana Lanata, apparso su QUCC 
del 1968, in cui un’indagine parallela condotta sulla terminologia del De morbo sacro, 
sull’epos e sulla tragedia inducono la studiosa a non escludere che la prosa scientifica dei 
trattati medici, relativamente giovane rispetto ad altri generi letterari, possa avere subìto 
l’influsso della tragedia, ad esempio nei casi in cui si parla di fenomeni psichici o si descri-
vono i vaneggiamenti di una mente malata: in tali situazioni il medico si richiamerebbe ad 
un modello letterario assai noto e molto efficace sul piano della rappresentazione, un’idea 
questa, delle influenze complementari, che l’A. definisce «non (…) irragionevole» (p. 41) se 
circoscritta all’«unico fine dell’efficacia descrittiva» (ibid.), ma che non ha trovato adesioni 
forse per la scarsa documentazione addotta a sostegno. 

Maggiore attenzione ha invece riscosso il fondamentale lavoro di J. Jouanna sopra ricor-
dato, che individua con chiarezza l’àmbito di azione della tragedia nel contesto mitologico. 
In esso il medico ippocratico non può entrare perché sono gli dèi che determinano la guari-
gione dei malati, secondo una concezione magico-religiosa che incide sul dramma attico so-
prattutto a livello tematico-ideologico, mentre l’influsso della medicina ippocratica appare 
largamente plausibile su quello della terminologia (come del resto avevano già notato gli an-
tichi), e così pure nella rappresentazione in scena di casi patologici o nell’allusione a teorie 
mediche correnti. In questo senso i tragediografi privilegerebbero, nella rappresentazione 
delle malattie, tutto quanto possono ricavare di patetico, drammatico e spettacolare e in tale 
contesto per Jouanna sarebbe Euripide, più di Eschilo e Sofocle, a rivolgere uno sguardo 
preferenziale alla letteratura medica. 

Il secondo capitolo (Coordinate metodologiche, pp. 57-65) illustra i parametri metodolo-
gici lungo i quali si è sviluppata la ricerca, individuando nella difficoltà di stabilire quali 
termini si debbano definire specialistici dell’àmbito medico il problema più significativo per 
tale indagine, che può assumere una certa fondatezza solo nel caso in cui si riescano a deli-
mitare con precisione vocaboli indubitabilmente tecnici, ossia non genericamente riferibili 
alla sfera anatomico-patologico-terapeutica, bensì voci ed espressioni comuni attestate nel 
Corpus con accezioni specialistiche e una frequenza più o meno ampia, assenti invece nel 
restante panorama letterario contemporaneo, tranne singole attestazioni in tragedia. Ciò det-
to, anche sulla scia dei lavori di Collinge (cf. supra) e di Alessia Guardasole (Tragedia e 

medicina nell’Atene del V secolo a.C., Napoli 2000), l’A. propone di individuare tre tipolo-
gie di tecnicismi: 1) t. pleno iure; 2) t. risemantizzati, ossia presenti nel C.H. ma in accezio-
ne non del tutto coincidente con quella tragica; 3) t. analogici, cioè occorrenze assenti nel 
Corpus, ma con evidenti legami di morfema radicale o rapporti di analogia con espressioni 
di ascendenza medica. Pare inoltre condivisibile l’idea secondo cui «un’isolata occorrenza 
può essere fortuita, un grappolo di occorrenze concentrate in pochi versi lascia presupporre 
una precisa volontarietà» (p. 64), come nel caso di Trachinie e Filottete i drammi a più alta 
concentrazione di terminologia medica, nei quali la maggior parte delle espressioni di 
quell’area si condensa in alcune sezioni a formare un quadro clinico unitario e coerente.  

Problema non trascurabile, in un’indagine simile, mi pare la cronologia degli scritti ippo-
cratici e, in qualche caso, delle stesse tragedie sofoclee. L’A. non ne tratta esplicitamente in 
questo capitolo metodologico, ma dall’insieme della ricerca (cf. soprattutto pp. 154 s. e note 
231 s.) emergono come oggetto preferenziale di confronto quei trattati che sulla base degli 
studi più recenti (e con sistematici rimandi soprattutto a J. Jouanna, Hippocrate, Paris 1992) 
vengono assegnati al V secolo, nonché quelli più tardi nei quali si è tuttavia ipotizzata la 
confluenza di materiali precedenti. 

Col terzo capitolo (Il lessico anatomico e fisiologico, pp. 67-85) si entra nel vivo 
dell’indagine: vengono censiti e discussi sette tecnicismi anatomo-fisiologici, quattro dei 
quali ricorrono nelle Trachinie, un dramma molto attento alla fisicità e in cui alcune espres-
sioni d’àmbito medico appaiono di grande rilievo sul piano drammatico: è il caso dei 



 

 - 410 - 

θρομβώδεις ἀφροί di Tr. 702, che individuano la schiuma grumosa sprigionatasi dal suolo, 
quando questo è raggiunto dal bioccolo impregnato dal filtro mortale del centauro Nesso. 
L’aggettivo θρομβώδης è classificato dall’autore come tecnicismo pleno iure, ricorrendo 
solo in Sofocle e in scritti del Corpus (più tardi in Aristotele) con il suffisso -ωδης tipico 
della prosa scientifica come i nomina actionis in –σις o i neutri in -μα. Nella stessa tragedia 
appaiono ancora particolarmente interessanti le ricorrenze di μυελός e ἀρτηρία, il primo per 
individuare il cervello di Lica, il servitore di Eracle massacrato contro uno scoglio dall’eroe 
in preda ai primi spasimi del male. In genere, e anche nel C.H., μυελός è il midollo spinale, 
mentre il cervello è ἐγκέφαλος: al v. 781 della tragedia esso è invece associato all’aggettivo 
λευκός, che non pare avere un valore puramente esornativo, bensì designare quel particola-
re, specifico midollo, diverso da quello spinale, che è la ‘materia grigia’; Sofocle è il primo 
a utilizzare μυελός in questa accezione, secondo un uso che poi Galeno ascriverà a Platone, 
e che «implica la consapevolezza della comune natura fisiologica di cervello e midollo spi-
nale» (p. 77). Al v. 1054 ricorre invece ἀρτηρία, quando Eracle lamenta che la tunica avve-
lenata di Nesso gli sta divorando le carni e svuotando i ‘canali bronchiali’ (πλεύμονός τʼ 
ἀρτηρίας). Nel Corpus il termine è riferito tanto al sistema respiratorio (trachea, canale 
bronchiale), quanto a quello circolatorio, per il quale individua una prima differenziazione 
rispetto a φλέψ, a riprova di come questo significato fosse già attivo in àmbito scientifico 
nella seconda metà del V secolo. 

Nel quarto capitolo (Il lessico della patologia, pp. 87-156) vengono discussi termini e lo-
cuzioni classificabili come tecnicismi della patologia. Non si tratta di espressioni che rien-
trano semplicemente nella sfera concettuale della sofferenza, ma che riguardano il dolore 
come condizione anormale e deviata del corpo e della psiche. Oltre il 60% di essi coincide 
esattamente con le occorrenze del C.H. e la presenza di numerosissimi tecnicismi pleno iure, 
soprattutto ancora in Trachinie e Filottete, conferma l’abilità del tragediografo nel gestire 
questi strumenti lessicali proposti dalla nuova medicina ippocratica, tendenzialmente assenti 
nella letteratura anteriore al V sec., ma ben attestati nel Corpus, per poi essere recepiti nella 
produzione letteraria del IV secolo e quindi approdare ai trattati galenici. Così, ad esempio, 
in Phil. 825 ricorre la sequenza αἱμορραγὴς φλέψ, la ‘vena che perde sangue’, quando Ne-
ottolemo descrive il momento culminante della crisi di Filottete, al termine della quale 
l’eroe piomba nel sonno. L’aggettivo ricorre una sola volta nel Corpus, ma è strettamente 
imparentato con termini corradicali, come αἱμορραγέω, αἱμορραγία, αἱμορραγγικός, di 
cui sono attestate moltissime occorrenze negli scritti medici, ed è molto vicino 
all’espressione αἱμόρρους φλέψ, ugualmente frequente, sebbene questa descriva non tanto 
una fuoriuscita di sangue dovuta ad un evento traumatico, quanto piuttosto il suo normale 
scorrimento  all’interno della vena. Il fatto che solo Sofocle utilizzi questa forma legata alla 
famiglia di αἱμορραγέω, al di fuori della letteratura specialistica, ne dimostrerebbe una di-
retta dipendenza dagli scritti ippocratici, fatta salva la riserva già formulata sulla prudenza 
necessaria quando si afferma che «non esiste alcuna evidenza documentaria» (p. 91) 
dell’uso di un termine nella restante produzione superstite.  

Pienamente condivisibili e letterariamente interessanti paiono invece le osservazioni su 
termini come διάστροφος che ricorre in Tr. 794 e Ai. 447: l’attributo non fa parte del lessi-
co ippocratico, ma nel Corpus uno dei sintomi individuati e descritti in relazione a malattie 
come l’epilessia è proprio lo sguardo ‘stravolto’ e la διαστροφὴ ὀμμάτων è registrata an-
che nei referti di altre patologie, sovente accomunate dalla prognosi infausta. Tali descrizio-
ni sono caratterizzate da un’elevata spettacolarità, che ben si presta per questo ad un impie-
go scenico: è il caso del primo passo citato in cui Illo riferisce la reazione di rabbioso dolore 
espressa dal padre Eracle quando questi si accorge dei devastanti effetti prodotti dalla tunica 
di Nesso: l’eroe vede il figlio sollevando gli occhi stravolti dal fumo che lo avvolge 
(διάστροφον ὀφθαλμὸν ἄρας). Nel secondo passo l’effetto drammatico appare ancor più 



 

 - 411 - 

impressionante in quanto lo sfortunato protagonista del dramma attribuisce l’aggettivo non 
solo ai suoi occhi, ma anche alla mente: lo stravolgimento degli uni e dell’altra lo hanno di-
stolto dal suo proposito (κεἰ μὴ τόδʼ ὄμμα καὶ φρένες διάστροφοι / γνώμης ἀπῇξαν τῆς 
ἐμῆς). L’efficacia drammatica della torsione oculare è dunque elevata: nelle Trachinie appa-
re del tutto coerente con il quadro clinico di Eracle agonizzante, per Aiace è invece funzio-
nale allo sviluppo del tema della follia: di tale potenzialità scenica una chiara conferma si 
evince dall’impiego del motivo (e in più casi dello stesso attributo) in drammi euripidei co-
me Baccanti, Hercules furens, Medea, in passi nei quali la rappresentazione di delirio bac-
chico, isterismo e follia sembrano presupporre le osservazioni cliniche ippocratiche 
sull’epilessia.   

Dalla descrizione delle sofferenze fisiche di Eracle e Filottete emergono con evidenza i 
contatti di Sofocle con la medicina ippocratica, sebbene tale legame non infici minimamen-
te, all’interno delle tragedie, la bontà del modello tradizionale, che attribuisce le sventure dei 
loro protagonisti ad una causa divina, senza che sia scalfita in alcun modo la concezione 
demonica della νόσος. Tutto questo si riscontra ugualmente nell’àmbito terapeutico, indaga-
to nel quinto capitolo (Il lessico della terapia, pp. 157-95): anche in questo settore la tradi-
zionale concezione teurgica di malattia e guarigione non ostacola assolutamente la speri-
mentazione sofoclea nell’impiego di formule linguistiche innovative. I due modelli terapeu-
tici alternativi, quello legato alla magia e alla concezione dell’empirismo popolare e quello 
del nuovo approccio terapeutico «ippocratico» sembrano coesistere: accanto a figure come 
l’incantatore o ai reiterati rimandi all’uso di piante medicinali (Trachinie, Filottete), trovia-
mo infatti accenni a modelli nuovi quali appunto quello del medico professionista (cf. Tr. 
1000 s. χειροτέχνης  ἰατορίας), sebbene l’allusione non sia ancora proposta in chiave posi-
tiva: significativo, in tal senso, è inoltre il celebre primo stasimo dell’Antigone, in cui 
l’azione dell’uomo è descritta come fondamentale per il perfezionamento delle tecniche, ma 
nelle parole del Coro permane una nota di fatalismo, quando considera che alla morte non si 
può comunque sfuggire. Ne discende l’idea che l’intervento medico possa incidere solo su-
gli spazi non toccati dall’arbitrio divino. 

Nella sezione vengono analizzati nove termini: tre di essi (δυσαπάλλακτος, Tr. 959; 
δυσθεράπευτος e δυστράπελος, Ai. 609, 913) individuano una difficoltà nella cura per i 
protagonisti dei drammi, a causa di malattie fisiche o psichiche destinate a risultare mortali. 
Altri alludono ad una guarigione reale o metaforica ed altri ancora si riferiscono ad una pra-
tica terapeutica. Tra essi paiono interessanti le osservazioni relative ai verbi κουφίζω e 
μαλάσσω, utilizzati da Sofocle nell’accezione più rara e specialistica, esclusiva del Corpus. 
Il primo ricorre, col valore medico di ‘sentirsi meglio’, in Ph. 735, quando l’eroe tenta di 
tranquillizzare Neottolemo, preoccupato nel vederlo in preda alle prime manifestazioni di 
una delle sue crisi: nel C.H. il verbo è utilizzato trentuno volte, otto delle quali col valore 
intransitivo già accennato, ventitré nel senso di ‘alleviare’, un’accezione che si trova ripetu-
tamente anche in Euripide. La natura di tecnicismo rivestita dalla forma intransitiva è con-
fermata dalla sua assenza, anche in epoche successive, in autori estranei alla medicina e 
sembra certificarne la diretta derivazione sofoclea. Analogamente, di μαλάσσω, che si rife-
risce ad un intervento terapeutico risolutivo (‘guarisco’, dal valore primario di ‘addolcisco’, 
‘calmo’, ‘mitigo’), troviamo traccia nel V secolo, oltre che nel C.H., solo in due passi sofo-
clei: Ph. 1334, quando Neottolemo ricorda all’eroe malato che solo grazie ai «figli di Ascle-
pio che militano con noi» potrà guarire dall’affezione di cui soffre, e nel fr. 65 R., dove in 
riferimento a Danae si legge «Coraggio, donna: la maggior parte degli orrori che prendono 
vita nel sonno, la notte, di giorno si attenuano».   

Dopo l’esame dei tecnicismi medici, secondo la divisione anatomia/fisiologia, patologia, 
terapia, lo studio si concentra sui due casi clinici più interessanti del teatro sofocleo, Eracle 
e Filottete, nel sesto capitolo (‘Casi clinici’ della tragedia sofoclea, pp. 197-224), muoven-



 

 - 412 - 

do dall’osservazione secondo cui all’interno di sezioni limitate dei drammi che vedono que-
sti due personaggi come protagonisti s’incontra un’alta concentrazione di tecnicismi medici, 
e quindi si può ipotizzare la volontà dell’autore di presentare dei veri e propri quadri unitari; 
di essi è poi possibile trovare riscontro nel Corpus. Nel caso delle Trachinie, ad esempio, la 
maggior densità di termini tecnici si registra nella rappresentazione dell’agonia di Eracle, ai 
vv. 1054-103: la patologia descritta è caratterizzata da una violenta dispnea, assimilabile al 
decorso di alcune affezioni suppuranti a livello polmonare, seguite ad eventi traumatici, co-
me quella presentata in Morb. 1.22. La presenza di termini come πλεύμων, διαΐσσω, 
ἐμπίπτω, di sintomi quali violenti spasmi convulsivi e localizzazione del dolore tra la zona 
affetta e l’intero corpo, l’importanza del calore nella recrudescenza della crisi e ancora l’uso 
di διαφθείρω ad indicare la consunzione fisica, sono tutti elementi che rientrano nella com-
petenza medica dimostrata da Sofocle nei suoi drammi. Mi sembra valida l’osservazione che 
cerca di spiegare la scelta di questa specifica patologia da parte del poeta ponendola in rela-
zione con la morte di Nesso, trafitto proprio ai polmoni dalle frecce di Eracle. 

Il secondo caso, Filottete, presenta una ferita suppurante al piede, che nei framenti super-
stiti dei drammi omonimi di Eschilo ed Euripide viene definita φαγέδαινα (‘divorante’). 
Sofocle non ricorre a tale attributo, forse perché non lo avverte come tecnicismo medico 
(nel Corpus s’incontra quattro volte, ma mai in un quadro clinico coerente), mentre lo studio 
dei vv. 697-883 con l’analisi della crisi che assale l’eroe, evidenzia legami con gli scritti ip-
pocratici (ad es. Epid. 1) per alcuni aspetti fondamentali quali l’emorragia, la diversa inten-
sità e qualità della fuoriuscita ematica, l’acme della crisi, accompagnata dallo stillamento di 
sangue rosso vivo, la fine dell’accesso segnalato da un profluvio di sangue rosso scuro. Su 
questa linea e portando a confronto passi dei trattati De morbis acutis e Prorrheticum, l’A. 
pone in connessione la ferita al piede, causa di decennali sofferenze dell’eroe a Lemno, con 
i dolori che accompagnano la sintomatologia malinconica, quali il legame di causalità diret-
ta con la preesistenza di un dolore cronico, la spettacolarità dei sintomi (paralisi, spasmi, de-
lirio, cecità, emorragia), la cronicità del fenomeno patologico, le complicazioni psichiche. 

Nelle Conclusioni (pp. 225-35) l’A. sottolinea come la strategia sofoclea nel riuso di sti-
lemi ippocratici con finalità drammatiche sia quanto mai eclettica e diversificata, anche se 
mai sembra venir meno la competenza del poeta: essa non denota un interesse superficiale, 
ma si giustifica «ipotizzando per Sofocle un coinvolgimento da insider nel dibattito medico 
contemporaneo» (p. 234). Subito scartata l’ipotesi di un progressivo aumento delle sue co-
noscenze tecnico-mediche parallelo al procedere della sua produzione drammatica (i tecnici-
smi medici sono del tutto assenti in Edipo re e Edipo a Colono), soprattutto da Aiace, Filot-

tete e Trachinie si può evincere che già alla fine del V secolo la dottrina di Ippocrate aveva 
conseguito una sua prima stabilità con una terminologia tecnica standardizzata: lemmi e lo-
cuzioni di matrice medica si dimostrano quindi tanto più adatti al reimpiego in un genere 
letterario differente quanto più rispondono ai due requisiti dell’immediata evidenza della 
connotazione medica e dell’immediata riconoscibilità della sfera semantica cui appartengo-
no da parte di un pubblico di non specialisti. 

La prima delle quattro appendici di cui è corredato il lavoro è dedicata a Rapporti con la 

medicina religiosa (pp. 237-67) e costituisce un’analisi eziologica  sui più macroscopici e-
sempi di malattia in Sofocle: l’epidemia di Tebe nell’Edipo e nell’Antigone, la follia di Aia-
ce, la ferita di Filottete, la cecità di Edipo e l’agonia di Eracle. In tutti questi casi il male è 
riconducibile alla violazione di un tabù etico-religioso, la patogenesi è dovuta al turbamento 
dell’ordine generale ed ha un’origine sempre divina, sebbene non sia più identificabile con 
un dio preciso come nell’Iliade. Anche il concetto di guarigione pare strettamente legato alla 
volontà divina, con rituali terapeutici – come nel caso di Aiace, in cui solo una purificazione 
secondo il rito può cancellare l’ira della dea – che mescolano magia e ritualità collettiva e 
anche quando il dramma è a lieto fine, come nel caso di Filottete, sono gli dèi a pilotare il 



 

 - 413 - 

destino del malato, con una progressiva specializzazione del ruolo teurgico lungo tutta la 
carriera di Sofocle, per cui al suo principio c’è una generica terapeutica divina (con una di-
vinità o un ventaglio di divinità in azione), poi quasi esclusivamente Asclepio. 

In Rapporti con la medicina magica e popolare (pp. 269-84) l’A. si sofferma sui passi 
dei drammi sofoclei caratterizzati da riferimenti alla magia (formule magiche) e ad una 
prassi farmacologica fondata sull’esperienza e sull’impiego di erbe medicinali, delineando il 
quadro di una terapia empirica, di natura solamente sintomatica, cui si affianca una terapia 
teurgica, che agisce sulle cause rimuovendo la colpa sottesa e ripristinando le condizioni per 
la guarigione. Sembrerebbe emergere da questi accenni una contrapposizione tra chirurgia e 
magia in cui Sofocle prenderebbe posizione a favore della prima, inserendosi in un tema che 
«doveva essere oggetto, nell’Atene contemporanea, di un fervido dibattito» (p. 273). 

Le ultime due, più brevi, appendici riguardano Disturbo psichico nei drammi superstiti 
(pp. 285-94: nel V secolo non c’è distinzione tra disturbi psichici ed organici, i primi non 
costituiscono una patologia autonoma, ma sono manifestazione di malattie diversamente de-
finite) e La malattia quale metafora tragica (pp. 295-320), in cui sono indagati aspetti e 
funzioni del concetto di νόσος nella tragedia di Sofocle, sulla scia degli studi di J.F. 
O’Connor, che lo esamina nella sfera patetica (la sofferenza intesa in senso fisico e psichi-
co), morale (la malattia come conseguenza punitiva di un’azione malvagia), dinamica 
(l’intreccio drammatico può essere letto come il decorso di una malattia). 

Lo studio si chiude con un’ampia Bibliografia, che suddivide i testi in Edizioni di riferi-

mento (di Sofocle, del C.H., di altri autori antichi) e Altre edizioni, commenti, letteratura 

critica, e con un utile Index locorum. È un lavoro molto preciso e documentato, che colma 
una lacuna nella storia della lingua greca e della medicina antica, suggerendo stimoli molte-
plici per nuove indagini, specialmente in merito alle influenze che la disciplina medica e il 
suo linguaggio specialistico possono avere esercitato sui differenti generi della letteratura 
del V secolo, come riflesso dei temi, delle figure professionali e delle tecniche mediche 
sempre più diffuse nella società greca coeva. 

La stampa è chiara, minimi i refusi (p. 199, r. 8: si legga «una»; p. 235: la nota 32 ripete 
esattamente la nota 79 di p. 222; p. 251: si legga «reminiscenza»). 

 
Pietro Rosa 

 
 
Dino Piovan, Memoria e oblio della guerra civile. Strategie giudiziarie e racconto del pas-

sato in Lisia, Pisa, ETS 2011, pp. 356; ISBN 978-884672825-8;  € 22,00. 
 
 

«L’idea che un logografo debba conservare una perfetta coerenza politica ed ideologica nel-
le varie cause a cui il suo lavoro lo chiama non è la premessa migliore per interpretare i testi 
che scriveva»: questa presa di posizione metodologica (p. 225) inquadra con piena chiarezza 
la linea esegetica di fondo del libro. L’A. non è nuovo a ricerche sulla cultura del IV secolo: 
il presente lavoro, frutto di una tesi di dottorato, approfondisce la riflessione condotta nel 
commento all’Orazione 25 del corpus lisiano (Lisia, Difesa dall’accusa di attentato alla 

democrazia, a cura di D. P., Roma-Padova 2009).  
Al centro della riflessione sta il punto capitale di ogni lettura storica di Lisia (e non solo), 

ovvero i limiti entro i quali i ‘monumenti’ dell’oratoria attica possano servire anche da ‘do-
cumenti’. Non da ‘fonti’, però, una volta che si sia consapevoli della natura dei testi e del 
loro contesto performativo. Il logografo e il suo metodo di lavoro, il cliente e il suo rapporto 
con il logografo, il processo con le proprie urgenze tattiche e strategiche, le giurie nelle loro 
mutevoli composizioni, il cammino del testo dalla preparazione alla pubblicazione orale, e 



 

 - 414 - 

da questa alla rielaborazione ed alla circolazione scritta: sono questi i passaggi, tutti di deli-
cata valutazione, dei quali è comunque necessario tener conto nell’analisi di un’orazione; e 
ciò anche dove manchino (come molto spesso accade) elementi per formulare ipotesi di 
qualche fondamento concreto. Né si può dire che la ricerca moderna abbia trascurato o di-
menticato questa condizione strutturale: i testi di Lisia hanno conosciuto un intenso (seppure 
talora discontinuo) lavoro esegetico, dal Jebb ai commenti ottocenteschi, fino al recente 
commentario di Todd (Orazioni 1-11, pubbl. 2007). Le riflessioni della critica sono nel libro 
riconsiderate con ragionevole ampiezza e pacata discussione, e collocate nelle dovute coor-
dinate culturali e temporali che le generarono. 

Le prospettive di ricerca più recenti, consapevoli delle moderne riflessioni sul concetto di 
‘memoria’, appaiono certo (non senza significative eccezioni) come le più congeniali al 
punto di vista dell’A. Il dissolversi delle certezze storicistiche e il prevalere delle ‘storie’ 
sulla ‘storia’ sembrano aver in generale favorito al tempo nostro un ‘ritorno a Lisia’, libero 
dai condizionamenti del classicismo, affrancato dalla diffidenza verso la retorica, sciolto 
dalle rigidezze della Quellenforschung. Ne parla l’A., nella sezione introduttiva (pp. 9 ss.). 
In un tempo nel quale il ‘racconto’ della storia e le ‘percezioni’ hanno largamente occupato 
il centro dell’interesse, talvolta a scapito della vituperata (o inattingibile?) histoire événe-

mentielle, è forse meno difficile accostare le sezioni delle arringhe nelle quali gli oratori af-
frontavano, dal proprio punto di vista, vicende storiche inerenti alla causa. Non si trattava 
infatti, genericamente, di utilisation de l’histoire, come nel libro ormai canonico di Nouhaud 
(1982), quanto in alcuni casi di ‘memoria’ di eventi recenti, ripresentati alla giuria nel qua-
dro di una strategia di difesa o accusa, nella coscienza delle inevitabili rifrangenze soggettive.  

E gli eventi dei quali il libro ragiona sono quelli, cruciali, della guerra civile ateniese alla 
fine della guerra del Peloponneso: i lunghi mesi che videro la discussione e l’applicazione 
del trattato di pace, il governo dei Trenta, i ‘democratici’ esiliati a Tebe, Argo, Megara (co-
me accadde a Lisia), le repressioni e le condanne, la ‘liberazione’ del Pireo, la battaglia di 
Munichia, la città divisa, il ridotto oligarchico di Eleusi, la ‘riconciliazione’ e quindi 
l’amnistia/amnesia, che sancì la ricomposizione provvisoria delle fratture prodottesi nel 
corpus civico. Oggetto del libro sono appunto i testi lisiani direttamente legati all’aftermath 
politico-giudiziario della guerra civile (Orazioni 12; 13; 25), insieme a quelli più indiretta-
mente ad esso riferibili: di qui la partizione in quattro capitoli di proporzionata dimensione.  

I tre discorsi sono affrontati in prospettiva complessiva, dalla natura alla cronologia alle 
linee contenutistiche, attraverso un ampio e non anodino confronto con la letteratura, con 
rimarchevole lucidità d’impianto e chiarezza di scrittura. Un’attenta e cauta analisi conduce 
a evitare le scelte estreme: quella di considerare il racconto del logografo una semplice stra-
tegia svincolata da qualunque aderenza a una verità, e quella di farne una testimonianza 
senz’altro storica (p. 12). Di fatto, l’alternativa tra ‘verità’ e ‘menzogna’, pur non estranea 
alla logica del testo, risulta troppo rigida rispetto alla realtà entro la quale le orazioni lisiane 
si muovevano (p. 41 s.). Il libro s’impegna a tener conto del ruolo del destinatario, ovvero 
delle prospettive e delle attese dei giurati. E certo ogni lettore dell’oratoria antica ha riflettu-
to sull’uso oscillante delle forme ‘io’, ‘voi’, ‘noi’, che segnalano la contrapposizione o 
l’associazione, vera o presunta o auspicata, tra chi parla e chi ascolta: né è sufficiente rubri-
care questi elementi come ‘retorica’, eludendo la necessità di individuare la strategia che li 
sorregge.  

Sono dunque piuttosto i concetti di ‘memoria’ e ‘oblio’ a fornire all’A. le coordinate di 
riferimento. Entrambi vengono discussi, con attenzione sia alla recente ricerca antichistica, 
sia alle riflessioni storiografiche. I discorsi lisiani ripercorrono, per scagionare o condanna-
re, per enfatizzare o per minimizzare, eventi che hanno coinvolto la comunità della quale la 
giuria è emanazione. La distanza cronologica che separa dal periodo della guerra civile è va-
ria nei differenti discorsi (il che spiega l’importanza di definirne la cronologia). Ma una 



 

 - 415 - 

guerra civile, forse più di ogni evento, lascia non tanto una memoria, quanto delle memorie. 
Memorie lacerate sul piano delle motivazioni e quindi dei giudizi, e anche memorie flut-
tuanti, destinate a riaggiustarsi nel tempo, per reazione dialettica con l’evoluzione della co-
munità che le coltiva. Per questo nei discorsi lisiani ogni evocazione degli avvenimenti se-
gue logiche proprie: le determinano fortemente la posizione di chi parla e la considerazione 
di ciò che chi ascolta è disposto a sentirsi dire in un determinato momento. 

La fluttuazione implica, naturalmente, costanti e varianti: nel caso di Atene, la costante 
che meglio emerge dall’analisi dei discorsi lisiani è la demonizzazione del governo dei 
Trenta. Entro la logica degli accordi di riconciliazione, ad esso e solo ad esso sono attribuiti 
i mali della città, compreso il trattato di pace che (ovviamente) precedeva la sua entrata in 
carica. Come mostra bene l’A., si aggrega poi intorno alle memorie di quei mesi un compli-
cato nodo di accuse di ‘tradimento’, tanto più vaghe quanto più efficaci, man mano che ci si 
allontanava nel tempo: emerge anche un elemento consolatorio, o auto-assolutorio, che raf-
forza le ‘ragioni dello stare insieme’ della comunità. La teoria del ‘complotto’ contro un po-
polo ateniese (quasi) tutto innocente e vittima è lo strumento di cui il logografo si serve per 
la sua elaborazione di una memoria collettiva degli eventi trascorsi, nella quale possano ri-
conoscersi tutti (pp. 90 ss.; 178 ss.). Se vi sono stati pochi, identificabili ‘colpevoli’, se la 
maggioranza è stata esclusa dalle responsabilità più gravi, c’è spazio per una lettura ‘compa-
tibile’, anche di fatti meno chiari, quelli accaduti intorno al e dopo il regime dei ‘tiranni’. Al 
di fuori della consolante teoria dei pochi ‘sporchi’ e dei molti ‘puliti’, molte le variabili, 
troppe le posizioni: gli oppositori ‘da sempre’, le vittime, i democratici rivelatisi (anche a se 
stessi) dopo la presa del Pireo o persino successivamente, la ‘zona grigia’ di chi era rimasto 
in città ma ‘non aveva fatto niente di male’, i desultores tra le varie fazioni e gruppi, gli op-
portunisti che cercavano il whitewashing di scelte rivelatesi, con il senno di poi, sbagliate 
(sì, con poche varianti sembra l’Italia dopo il 1945, a riprova del fatto che i motivi che spin-
gono a rileggere Lisia sono davvero vari; sulle possibili ‘deviazioni’ verso il moderno l’A. si 
mostra, giustamente, molto aperto: p. 14). 

E se questa era la situazione, solo un’accorta gestione della memoria e dell’oblio, solo 
un’attenta individuazione dei possibili ‘minimi comuni denominatori’ poteva condurre al 
successo processuale. Sono queste le strategie che emergono dall’analisi dei discorsi lisiani: 
il problema del logografo, ovvio ma non inutile ribadirlo, non era la ricostruzione di che co-
sa era accaduto, ma la proposta di un discorso convincente e accettabile, quindi con le de-
formazioni necessarie. Per essere convincente il discorso non poteva semplicemente ‘menti-
re’ (su questo l’A. insiste più volte), ma al più omettere, selezionare, deformare, suggerire 
causalità e motivazioni attraverso il montaggio ad hoc di eventi del passato: giacché non po-
teva trascurare né la differente strategia dell’avversario, né gli orientamenti, i rancori, le at-
tese della giuria. Per essere accettabile, il discorso doveva assumere un punto di vista condi-
visibile da parte del destinatario. Di qui anche le ‘doppie strategie’, quando ci si trovava a 
parlare innanzi a collegi giudicanti di varia provenienza ed esperienza politica: tener conto, 
nel rievocare eventi discussi, delle esperienze individuali, ma in altri casi far appello ad un 
sentire ‘unitario’, trattando la giuria come un gruppo coeso, o rappresentabile come tale.  

Di queste riflessioni, rette da una puntuale attenzione al testo, è costituito il libro. Ecco 
emergere dunque, al posto della ricostruzione di un pensiero del logografo, la tensione verso 
una ‘memoria condivisa’: se quindi una coerenza può essere rivendicata al Lisia ‘storico’ 
della guerra civile, è nello sforzo di costruire un ‘discorso’ sul passato nel quale gli uditori 
potessero di volta in volta riconoscersi. Così accadeva, ma su temi meno urgenti e laceranti, 
anche nella retorica degli epitafi. Ma nel caso dei processi apertisi ad Atene negli anni suc-
cessivi all’amnistia di riconciliazione, quando si poteva temere che non vi fosse un’idea di 
città condivisa a fondo, la parola del logografo (o del suo cliente) entrava piuttosto a far par-
te di un negoziato. In esso si definiva che cosa la comunità, avviata a ritrovare una forma di 



 

 - 416 - 

convivenza, fosse disposta a ricordare, e come, e che cosa fosse disposta dimenticare. 
L’oblio infatti, con differenti livelli di consapevolezza, è complementare alla memoria (o 
alle memorie). Ricordare che cosa Teramene aveva fatto o detto nel 404 (o dieci anni pri-
ma), come e perché Conone aveva ‘ricostruito’ le mura distrutte, chi aveva collaborato con i 
Trenta e chi invece era solo restato a guardare, implicava naturalmente l’impegno a dimenti-
care qualcos’altro. E certo, ricordare le malefatte dei Trenta poteva servire a mettere (selet-
tivamente) in difficoltà i ‘riciclati’ che volevano far dimenticare una loro vita precedente: 
ma più che pensare a un logografo (o un cliente) impegnato in una battaglia di ‘verità’, è be-
ne ricordare che nel mondo dei processi attici ogni accusa ‘politica’ presume di trovare fa-
vorevole accoglienza presso chi giudica. Pertanto quelle accuse dovevano cadere su un udi-
torio pronto ad accettarle, a condividere le riprovazioni e i biasimi mirati. Chi parlava aveva 
insomma interesse a sforzarsi, in coerenza con la linea di difesa o di accusa seguita, di rac-
cogliere e sfruttare a proprio vantaggio quanto ‘si diceva’ su un certo argomento o un certo 
personaggio, cercando di mettere in parallelo il proprio punto di vista con quello della giuri-
a. Ed è questo allora, non tanto quello della storiografia, il metro a cui rapportare i giudizi 
che compaiono in vari punti dei discorsi (come quelli su Teramene, pp. 66 ss.; 134 ss.).  

Quindi nella prospettiva dell’A. lo sguardo dell’interprete di Lisia è differente da quello 
dello storico. A quest’ultimo spetta legittimamente il compito di collocare Lisia e Senofonte 
e Aristotele e Isocrate entro un ragionamento, ad esempio, sul Nachleben del ‘Coturno’. Per 
l’interprete di Lisia sono centrali piuttosto il dialogo interno alla città e ai suoi gruppi 
d’opinione, le idee comuni che le orazioni implicano e a loro volta sviluppano (in dialettica 
con le per noi non conoscibili arringhe avverse). In questa scelta sta la caratteristica del li-
bro, e in ciò si spiegano le differenze rispetto all’importante ricerca di C. Bearzot, che alcuni 
anni or sono aveva affrontato in prospettiva storiografica alcuni dei testi lisiani discussi ora 
da P. (Orazioni 12 e 13: vd. Lexis 18, 2000, 300-2). Con questo e con altri lavori dedicati al 
periodo in analisi il lavoro intesse un dialogo molto intenso, mai polemico anche quando in 
dissenso: pregio ulteriore di un lavoro di grande interesse, che fornisce al lettore moltissimi 
spunti di riflessione.   

 
Venezia  Carlo Franco 
 
 
Silvio Schirru, La favola in Aristofane, Berlin, Verlag Antike, 2009, pp. 184; ISBN – 978-3-
938032-33-6; € 45,90. 
 
 
Terzo della serie Studia Comica, diretta da Bernhard Zimmermann, il volume qui recensito 
è frutto della rielaborazione della dissertazione dottorale discussa da Silvio Schirru (d’ora in 
poi S.) nel 2006 all’Università di Urbino (p. 7). Il lavoro si propone di indagare la presenza 
dell’elemento favolistico ‘esopico’ nelle commedie aristofanee. La ricerca si muove  lungo 
due direttrici: da un lato si indaga la presenza della ‘tradizione esopica’ (vale a dire di favole 
‘di Esopo’) all’interno della superstite produzione teatrale aristofanea e se ne verifica 
l’interazione con il circostante tessuto drammatico, dall’altro ‘tradizione esopica’ significa 
per S. anche tradizione ‘su Esopo’ (vale a dire casi in cui il favolista è menzionato come 
protagonista di aneddoti). Esopo, insomma, viene visto nella duplice veste di λογοποιός e di 
‘personaggio’, cioè ‘protagonista di λόγοι’. In Vesp. 1401-5 e 1446-9, infatti, il favolista è 
chiamato in causa come protagonista di vicende legate ad occasioni della sua vita: nel primo 
passo Filocleone racconta alla panettiera Myrtia la storia di Esopo che incontra una cagna 
ubriaca; nel secondo si allude alla favola dell’aquila e dello scarabeo, narrata dal favolista 
per scampare all’accusa di ἱεροσυλία da parte degli abitanti di Delfi – episodio questo ben 



 

 - 417 - 

noto della ‘biografia’ esopica1 –. Suscita, invece, qualche perplessità la proposta (pp. 27-39) 
di intravvedere anche nell’uso delle espressioni Αἰσώπου τι γέλοιον (Vesp. 566: Filocleone 
illustra al figlio quali espedienti usino gli imputati per rabbonire i giudici) e Αἰσωπικὸν 
γέλοιον ἢ Συβαριτικόν (Vesp. 1259: Schifacleone suggerisce al padre di raccontare un a-
neddoto scherzoso esopico o sibaritico in caso di guai ‘giudiziari’) un riferimento ad aned-
doti buffi ‘su Esopo’, connessi con la ‘leggenda biografica’ sul favolista diffusa almeno a 
partire dal V sec., piuttosto che a famose favole di Esopo, in controtendenza rispetto ad una 
consolidata tradizione esegetica (cf. p. 28 nn. 15 e 16)2. Nel primo caso, infatti, mi sembra 
più ‘naturale’ pensare che il genitivo Αἰσώπου si riferisca ad Esopo come ‘autore’, in linea 
con l’usus aristofaneo quando vengono menzionati Αἰσώπου λόγοι (Pax 129 e Av. 651)3, 
piuttosto che ad Esopo come ‘personaggio’ di un γέλοιον; nel secondo caso, il valore 
dell’aggettivo Αἰσωπικόν, che, per altro, sembra essere un hapax aristofaneo (non registrato 
in LSJ

9, ma presente nel lessico di Montanari [GI
2 p. 102 s.v.]), andrà chiarito tenuto conto 

anche del valore da assegnare a Συβαριτικόν, con cui esso fa pendant. La forma ‘attesa’ 
dell’aggettivo avrebbe dovuto essere Αἰσώπειος (cf. e.g. Αἰσχύλειος, Ἀριστοφάνειος, 
Εὐριπίδειος e Sud. σ 1271 Συβαριτικοὶ λόγοι, οἱ Αἰσώπειοι): sembra, quindi, che 
Αἰσωπικός sia stato comicamente rifatto da Aristofane – ma la cautela è d’obbligo4 – 
sull’etnico Συβαριτικός. Orbene, nonostante l’imbarazzo degli esegeti antichi e moderni 
sull’esatta natura dei λόγοι sibaritici (ma la tradizione greca ne conosceva anche di libici, 
ciprî, egiziani, lidî, frigî e cilicî) e sul loro rapporto con le favole esopiche5, credo che 
l’aggettivo Συβαριτικός non vada inteso nel senso che tali λόγοι avessero come protagoni-
sti abitanti di Sibari, anche se sibariti sono di fatto i protagonisti dei due λόγοι che com-
paiono nella sezione conclusiva delle Vespe (rispettivamente vv. 1427-32 e 1435-40) ed ai 
quali S. dedica una specifica Appendice nella parte finale del suo lavoro (pp. 150-65), ma 
piuttosto nel senso di λόγοι ‘di provenienza sibaritica’. Analogamente Αἰσωπικὸν γέλοιον 
sarà un ‘aneddoto scherzoso di provenienza esopica’; inoltre, se un λόγος Συβαριτικός può 
essere definito da Aristofane anche γέλοιον Συβαριτικόν, non vedo perché lo stesso non 
debba valere anche per un λόγος Αἰσώπειος. Che cosa sarebbe allora un Αἰσωπικὸν 
γέλοιον imparato a simposio (cf. Vesp. 1260 ὧν ἔμαθες ἐν τῷ συμποσίῳ)? M. West (cit. n. 
3, p. 121) suggerisce cautamente un confronto con lo skolion attico del granchio e del ser-
pente (PMG fr. 892 Page), citato da Ateneo (XV 695A).                        

 
1  Su questo, così come su altri episodi della Vita Aesopi, si potrebbe aggiungere alla bibliografia 

anche M. Andreassi, Esopo sulla scena: il mimo della ‘Moicheutria’ e la ‘Vita Aesopi’, RhM 144, 
2001, 203-25. 

2  A dire il vero, l'intepretazione di S. si trova già avanzata da M.J. Luzzatto, Grecia e Vicino Orien-

te: tracce della ‘Storia di Ahiqar’ nella cultura greca tra VI e V secolo a. C., QS 36, 1992, 5-84, 
in part. 76 n. 82. 

3  È λόγος, infatti, il termine usato da Aristofane per designare le favole esopiche. Rispetto a ciò 
non mi pare che λεγόμενον (cf. Av. 651-2 ... Ὅρα νυν, ὡς ἐν Αἰσώπου λόγοις / ἐστὶν λεγόμενον 
δή τι, τὴν ἀλώπεχ’ ὡς) stia per ‘racconto’ e costituisca un'eccezione (p. 29 n. 18), «motivata 
dall'esigenza di evitare una ripetizione» (p. 13); nel passo in questione il participio λεγόμενον non 
è sostantivato, ma ha chiaramente valore verbale: «tra le favole di Esopo ce n'è una raccontata su 
come» (cf. M.L. West, The Ascription of Fables to Aesop in Archaic and Classical Greece, in La 

Fable [Entretiens Hardt 30], Vondœuvres-Genève 1984, 105-29: p. 119), o se diamo al medio 
λέγεσθαι il significato di ‘narrare’: «tra le favole di Esopo c’è una che narra come» (così Ma-
stromarco in Commedie di Aristofane, a cura di G. M. – P. Totaro, Torino 2006, 187).  

4  Va, infatti, osservato che la forma Αἰσώπειον non avrebbe potuto trovare collocazione nel primo 
metron del trimetro. 

5  Cf. G.J. Van Dijk, Αἶνοι, λόγοι, μῦθοι: Fables in Archaic, Classical and Hellenistic Greek Lite-

rature, Leiden-New York-Köln 1997, 105-9. 



 

 - 418 - 

Partendo da queste premesse, S. dedica largo spazio a mettere a fuoco i rapporti fra le 
commedie aristofanee ed il βίος di Esopo (pp. 39-70). La Vita o Romanzo di Esopo è un te-
sto che data probabilmente dal II sec. d.C. e che, a parte l’apporto di alcuni papiri, ci è noto 
attraverso le due recensioni di G (Cryptoferratensis A 33, un codex unicus della fine del X 
sec. d.C.) e di W (dal nome dell’editor princeps A. Westermann, derivante da un archetipo 
dell’XI sec. d.C.). Delle problematiche connesse alla storia della tradizione della Vita Aesopi 

S. fornisce un breve ragguaglio (pp. 40-2), anche se la bibliografia andava forse integrata, 
tenendo conto delle più recenti edizioni di M. Papathomopoulos, Ὁ Βίος τοῦ Αἰσώπου. Ἡ 
παραλλαγὴ G, Ioannina 19912 e id., Ὁ Βίος τοῦ Αἰσώπου. Ἡ παραλλαγὴ W, Atene 1999, 
e, per il ramo rappresentato dai codici BPThSA della Vita W, di G.A. Karla, Vita Aesopi: 

Überlieferung, Sprach und Edition einer frübyzantinischen Fassung des Aesopromans, Wie-
sbaden 2001. Che un’ampia aneddotica sulla vita di Esopo fosse largamente diffusa in età 
classica è dato acclarato; se tale aneddotica fosse già organizzata nella forma di un βίος più 
o meno vicino a quello tramandatoci dalla più tarda Vita Aesopi è questione, invece, contro-
versa. Per verificare l’esistenza di un eventuale debito di Aristofane verso «un supposto βίος 
di Esopo già costituito nel V sec. a.C e noto al pubblico teatrale ateniese» (p. 42), S. procede 
ad una verifica ‘sul campo’, esaminando i legami sussistenti fra la Vita Aesopi ed alcune 
commedie aristofanee. Particolare attenzione viene rivolta alla cosiddetta sezione ‘babilone-
se’ della Vita, che presenta notevoli analogie con una parte della cosiddetta Storia di Ahiqar, 
testo orientale giuntoci in redazioni di epoche diverse, la più antica delle quali è scritta in 
aramaico e risale al V sec. a.C. (l’archetipo di tale tradizione, redatto in aramaico o accadi-
co, risalirebbe al VII sec. a.C.). Prendendo le mosse da un contributo di Q. Cataudella6 del 
1942 e da alcuni più recenti lavori di M.J. Luzzatto7, che hanno individuato dei punti di con-
tatto fra la Vita Aesopi e alcune sequenze drammatiche di Acarnesi, Cavalieri, ma soprattut-
to di Uccelli e Vespe, S.  sottopone i risultati dei due studiosi ad un ulteriore approfondimen-
to. In quest’ottica si colloca l’interessante disamina delle Vespe, commedia ‘esopica’ a detta 
di S. (pp. 56-70), perché intrisa di una fitta trama di rimandi al βίος esopico oltre che per gli 
espliciti riferimenti ad Esopo (vv. 566, 1259, 1401 s., 1446). In particolare S.  individua del-
le affinità fra la sequenza drammatica del processo al cane Labete (vv. 891-1008) e 
l’episodio del furto di fichi narrato nella Vita. Esopo, incapace di parlare e accusato da due 
schiavi di aver mangiato i fichi del padrone, si costringe a vomitare per dimostrare la propria 
innocenza e inchiodare i suoi accusatori che, costretti a fare lo stesso, vengono smascherati 
dal contenuto del loro stomaco: il rutto al formaggio che inchioda il cane Labete sarebbe 
una ripresa parodica di tale episodio (vv. 912-4). Inoltre, nel corso della commedia sarebbe-
ro disseminate allusioni all’episodio della morte di Esopo a Delfi per un’accusa di 
ἱεροσυλία, che vanno al di là dell’esplicito riferimento al λόγος dell’aquila e dello scarabeo, 
raccontato da Esopo a Delfi poco prima di morire: Filocleone ἱερόσυλος (v. 845); le espres-
sioni κλῳὸς συκίνος e θάνατος κύνειος (vv. 897 s.) alluderebbero alla morte del 
φαρμακός Esopo. S. ravvisa, infine, significative similitudini fra l’evoluzione della σοφία 
di Esopo e di Filocleone, da una fase pre-verbale ad una progressiva «presa di coscienza del 
valore retorico dei loro λόγοι» (p. 69). Si tratta di spunti indubbiamente interessanti, anche 
se non tutto risulta condivisibile. E così, ad esempio, non mi pare significativa l’analogia 
proposta fra il sogno di Xantia (vv. 15-23), in cui un’aquila piombata sull’agorà ghermisce 
un serpente/scudo, e l’episodio della Vita, in cui un’aquila scende sulla folla e ghermisce il 
sigillo pubblico: le pretese corrispondenze sintattiche e lessicali non sono di quelle che ‘in-
chiodano’, sia καταπέτομαι sia ἁρπάζω sono spesso usati in abbinamento con riferimento 
 
6  Q. Cataudella, Aristofane e il cosiddetto Romanzo di Esopo, Dioniso 20, 1942, 5-14. 
7  M.J. Luzzatto, Grecia e Vicino Oriente cit. n. 2; Ead., Ancora sulla ‘Storia di Ahiqar’, QS 39, 1994, 

253-77; Ead., Esopo, in I Greci. Storia, arte, cultura, società, II 1, a cura di S. Settis, 1307-24. 



 

 - 419 - 

ad aquile che ghermiscono qualcosa (cf. e.g. D. H. 3.47.3; Luc. Ddeor. 10.5; Ael. VH 13.33; 
Ach. Tat. 2.12.2; e numerosi esempi nelle favole esopiche); si desidererebbero più sicuri pa-
ralleli linguistici per stabilire un link fra due testi e l’affinità contenutistica in questo caso è, 
a mio parere, troppo generica. Alla domanda se esistesse già nel V sec. a. C. un βίος esopico 
S. risponde affermativamente (pp. 71-82): egli ritiene, con M. West (cit. n. 3; ma si veda già 
Cataudella cit. n. 6, p. 8), che all’epoca di Aristofane circolasse ad Atene un βιβλίον esopico 
contenente λόγοι narrati ‘in situazione’ all’interno di una cornice biografica. L’argomento, a 
mio parere, più forte è costituito dal confronto fra Pax 129-34 e Vesp. 1446-8, dal quale si 
ricava che la favola dell’aquila e dello scarabeo era verosimilmente inserita all’interno di un 
framework biografico. E però, non condivido una certa tendenza di S. ad ‘irrigidire’ la trama 
del supposto βίος esopico classico su quella della più tarda Vita Aesopi (p. 81). La Vita Ae-

sopi ‘classica’ sarà stata verisimilmente più breve e non avrà necessariamente incorporato la 
cosiddetta ‘sezione babilonese’ modellata sulla Storia di Ahiqar (pp. 53-5, 73, 81). Una in-
fluenza diretta della Storia su Aristofane (Luzzatto) non pare affatto implausibile: la reda-
zione più antica della Storia è scritta in aramaico, lingua franca dell’Impero achemenide, al 
quale apparteneva l’Asia minore e nella cui orbita ruotava la grecità d’Asia. S. preferisce 
pensare ad un’influenza ‘mediata’, ma per far ciò, se non ho visto male, è costretto a dismet-
tere i contatti individuati dalla Luzzatto fra il processo canino delle Vespe e la scena dei Ca-

pi d’accusa nel processo di Ahiqar al figlio adottivo Nadan; nonostante quanto afferma S. 
(pp. 53 s.), non mi risulta che la sequenza dei Capi d’accusa, cui fa riferimento la Luzzatto, 
sia presente nella ‘sezione babilonese’ della Vita (cf. Luzzatto, Grecia e Vicino Oriente cit. 
n. 2, pp. 77 s., n. 97). E tuttavia – bisogna ammetterlo – è più verisimile che elementi della 
Storia fossero già penetrati nel βίος esopico per il tramite di quella tradizione samia che 
gioca un ruolo così importante nella costituzione della leggenda biografica su Esopo, e Sa-
mo – è bene ricordarlo – era stata integrata all’interno dell’Impero dopo l’eliminazione di 
Policrate; ciò non significa, però, che il βίος esopico ‘classico’ contenesse già la ‘sezione 
babilonese’ della Vita Aesopi. Nonostante le riserve espresse da S., la teoria che la Storia di 

Ahiqar sia venuta a contatto più volte e in momenti diversi con il βίος esopico (F.R. Adra-
dos) non mi sembra «farraginosa» (p. 73), ma aderente alla realtà storica. O forse possiamo 
ipotizzare un duplice influsso, diretto e indiretto, esercitato per il tramite della tradizione del 
simposio aristocratico? 

Anche l’ipotesi circa l’esistenza di un βιβλίον esopico (cioè di una redazione scritta del 
βίος) circolante nell’Atene di Aristofane non manca di suscitare alcune perplessità (lo stesso 
West si dimostra estremamente cauto in proposito e preferisce parlare di circolazione orale, 
come S. puntualmente rileva, cf. p. 81 n. 149). Che sotto il nome di Esopo circolasse un 
corpus più o meno fluido di λόγοι e che il canale di fruizione fosse eminentemente ‘ora-
le/aurale’ mi pare ipotesi del tutto ragionevole; il fatto che Aristofane faccia allusione ad un 
numero ristretto di λόγοι significa solamente che questi facevano parte del novero dei più 
conosciuti anche, ma non esclusivamente, per il tramite di un βίος esopico che facesse 
loro da cornice. E del resto, perché la memoria del pubblico cogliesse riferimenti ed allusio-
ni ad una tale tipologia di testi (λόγοι e/o βίος) non è necessario postulare l’accesso ad un 
testo di primo grado scritto; deduzione, per converso, necessaria quando il testo di primo 
grado sia rappresentato da sofisticati prodotti letterari quali i testi tragici (ma solo in alcuni  
casi e per alcuni spettatori, si veda l’eccellente ‘messa a punto’ di G. Mastromarco, La pa-

ratragedia, il libro, la memoria, in Κωμῳδοτραγῳδία. Intersezioni del tragico e del comico 

nel teatro del V secolo a.C., Atti delle giornate di studio, Pisa, Scuola Normale Superiore 
24-25 giugno 2005, a cura di E. Medda – M.S. Mirto – M.P. Pattoni, Pisa 2006, pp. 137-91). 
L’argomento più forte a favore dell’ipotesi della circolazione scritta rimane Av. 471 ἀμαθὴς 
γὰρ ἔφυς κοὐ πολυπράγμων, οὐδ᾽Αἴσωπον πεπάτηκας (Pisetero al corifeo), ma potrebbe 
sempre trattarsi di un’esagerazione comica da interpretarsi antifrasticamente: non va dimen-



 

 - 420 - 

ticato che Socrate nel Fedone (61B) si diletta a mettere in versi λόγοι esopici secondo come 
glieli presenta la sua memoria, e ancora ad una circolazione eminentemente orale sembreb-
bero alludere il participio λεγόμενον in Av. 652 (cf. n. 3) nonché Vesp. 1179 s. μὴ ’μοιγε 
μύθους, ἀλλὰ τῶν ἀνθρωπίνων, / οἵους λέγομεν μάλιστα, τοὺς κατ᾽οἰκίαν (Schifacleone 
‘istruisce’ il padre sul comportamento da tenere a simposio; quest’ultimo recepisce a modo 
suo e attacca la storia di un topo e di una donnola).  

La restante parte del lavoro è dedicata ad una puntuale analisi dei passi aristofanei in cui 
s’allude in maniera più o meno diretta a favole esopiche (pp. 82-120). È questa, a mio pare-
re, la sezione più stimolante del volume: S. esamina i luoghi aristofanei, evidenziando di 
volta in volta la maniera come l’utilizzo dei λόγοι esopici contribuisca alla costruzione della 
comicità aristofanea. S. chiude questa sezione con alcune considerazioni (pp. 120-8): il ri-
corso ad elementi favolistici da parte di Aristofane sembra concentrarsi nella prima fase del-
la carriera del commediografo e coinvolge in maniera nettamente più rilevante Vespe e Uc-

celli; il numero di λόγοι utilizzati è limitato (ben tre dei nove riferimenti presenti nell’opera 
aristofanea sono relativi alla favola dell’aquila e dello scarabeo). L’effetto comico derivante 
dall’impiego dell’elemento favolistico può coinvolgere l’intero assetto drammaturgico di 
una scena (il volo di Trigeo nella Pace e quello dello scarabeo) ovvero, quando predomini la 
funzione retorica del racconto, il meccanismo comico può essere attivato dal contrasto fra la 
micro-prospettiva dei personaggi all’interno della commedia e la macro-prospettiva del 
pubblico all’esterno di essa (e.g. la favola dell’allodola in Av. 471-5) o ancora da un uso pa-
rodico o da una ‘rideterminazione’ del significato della narrazione favolistica. 

A parte si pone l’analisi delle due ‘favole aristofanee’ che compaiono nella Lisistrata (vv. 
781-96 e 805-20), allorché alla storia di Melanione, narrata dal coro di vecchi, viene contrap-
posta quella del misantropo Timone, narrata dal semicoro femminile (pp. 129-49). S. mostra, 
in maniera convincente, come Aristofane costruisca due testi affini a quelli favolistici, rielabo-
rando informazioni note al pubblico con l’inserimento di elementi intenzionalmente inverosi-
mili al fine di minarne a priori la validità paradigmatica. Spia programmatica di tale intenzione 
sarebbe il ricorso da parte del commediografo al termine μῦθος per qualificare tale tipologia 
di narrazioni (Lys. 781 e 805). Insomma, al λόγος esopico in quanto narrazione capace di di-
mostrare la verità di un assunto si contrapporrebbe il μῦθος aristofaneo, collocato nell’ambito 
dell’ἄπιστον, di ciò che è implausibile e quindi privo del valore paradigmatico assegnato alla 
favola esopica. Si tratta di uno spunto indubbiamente interessante: Aristofane sarebbe in linea 
con quel processo di risemantizzazione del termine μῦθος sviluppantesi a partire dalla fine del 
VI sec. e culminante con Platone (si poteva trarre profitto anche dall’introduzione di G. Na-
daff in L. Brisson, Plato the Myth Maker, Chicago 1998 [trad. ingl. di Platon les mots et le 

mythes, Paris 1982], pp. vii-liii e da B. Lincoln, Theorizing Myth: Narrative, Ideology, and 

Scholarship, Chicago 1999, pp. 3ss.; ma in materia di bibliografia nessuno può ‘scagliare la 
prima pietra’!). 

Chiudono il volume una ricca bibliografia (pp. 167-77) ed un index locorum (pp. 178-
84). Il lavoro di correzione delle bozze è stato accurato; ho notato solo alcune sviste: la n. 38 
di p. 40 è mal placée; a p. 80 r. 3 prima di βίος adde ‘nel’; a p. 62 n. 105 si rimanda a ‘Wil-
son 1975’, ma nella bibliografia finale manca l’indicazione completa: N. Wilson, Aristo-

phanes, ‘Wasps’ 897: κλῳὸς σύκινος, CQ 25, 1975, p. 151.  
Nonostante alcune riserve da me espresse, il volume di S., con la solidità delle sue argo-

mentazioni, costituisce un’utile lettura per gli studiosi che intendano documentarsi sulla pre-
senza dell’elemento favolistico in Aristofane. Esso rappresenta, nel complesso, una valida 
aggiunta alla bibliografia aristofanea.  
 

Giacomo Mancuso 
 



 

 - 421 - 

 
Matteo Pellegrino, La maschera comica del Sicofante (Prosopa 1), Lecce, Pensa Multime-
dia, 2010, pp. 260; ISBN 978-88-8232-776-7; € 25,00. 

 

 
Il teatro greco è notoriamente popolato di protagonisti esemplari: eroine ed eroi tragici, co-
stretti a fare i conti con un destino avverso o con le ineluttabili conseguenze delle proprie 
azioni, oppure sfrontati e impertinenti eroi comici, disposti ad affrontare con incosciente au-
dacia le situazioni più ingarbugliate e ciò nondimeno capaci, contro ogni ragionevole previ-
sione, di risolverle con rutilanti trovate o, magari, grazie all’aiuto di un complice, come so-
vente accade nella commedia nuova. La grandezza del dramma greco, tuttavia, risiede anche 
nella magistrale caratterizzazione delle figure di contorno, persino quando la loro presenza 
sulla scena è limitata a pochi versi. Alcune di esse, peraltro, non sono figure isolate, bensì 
ascrivibili alla categoria delle cosiddette ‘maschere’, personaggi che, con gradazioni di volta 
in volta diverse, possono essere considerati una variazione su un ‘carattere’ o un ‘tipo’ pre-
determinati, e la cui efficacia drammaturgica risulta tanto maggiore quanto più essi aderi-
scono, o si discostano per manifesta intenzione dell’autore, dal modello di riferimento, sia 
esso attinto dall’ambito dell’esperienza quotidiana o dalla tradizione letteraria. 

La tematica della ‘maschera’ nel teatro classico, sia intesa come ‘ritratto’ di un ‘tipo’ so-
ciale o di una categoria professionale, sia nel senso di summa delle molteplici manifestazio-
ni letterarie di un modello divino o mitico, è stata oggetto, nel tempo, di attenzione costante, 
e continua ad ispirare numerosi studi1. Tale materia si arricchisce ora di un nuovo, validis-
simo contributo, il volume La maschera comica del Sicofante di M. Pellegrino. 

Non sorprende che un simile contributo porti la firma di P., studioso che, da sempre, de-
dica grande attenzione ai generi drammatici greci e, in particolare, al profiling di figure della 
religione e del mito nella loro versione scenica2. Il volume, del resto, non poteva trovare col-
locazione migliore della neonata collana, dall’eloquente titolo Prosopa

3, diretta da Mastro-
marco, uno dei massimi esperti di teatro classico e autore egli stesso di saggi relativi ad al-
cune ‘maschere’ significative della commedia greco-latina, a cominciare da quella del solda-
to fanfarone4. 

 
1  Per limitarsi ai lavori più recenti, si vedano e.g. P. Angeli Bernardini, Eracle: una biografia eroi-

ca tra epos arcaico, poesia lirica e tradizioni locali, in E. Cingano (a cura di), Tra panellenismo e 

tradizioni locali: generi poetici e storiografia, Alessandria 2010, 385-409; M. Brioso Sánchez, H. 
Brioso Santos, El falso médico como figura literaria: de Menandro a Molière, Habis 39, 2008, 
39-55; B. Dunsch, Il commerciante in scena: temi e motivi mercantili nel ‘Mercator’ plautino e 

nell’‘Emporos’ filemoniano, in R. Raffaelli – A. Tontini (a cura di), Lecturae Plautinae Sarsina-

tes XI, Mercator (Sarsina, 29 settembre 2007), Urbino 2008, 11-41; M.J. García Soler, El cocine-

ro cómico: maestro de los fogones y de la palabra, CFC(G) 18, 2008, 145-58; S. Ferrando, La 

maschera di Dioniso tra identità e alterità, SLD 24, 2008(9), 91-132. 
2  Al 1996 risale una disamina del ‘personaggio’ di Zeus nella commedia antica (La figura di Zeus 

nell’“archaia” tra parodia e “Carnevale”, AION(filol) 18, 1996, 109-15; più recenti sono invece 
due studi dedicati, rispettivamente, alla persistenza del mito di Medea nella memoria del pubblico 
ateniese (Il mito di Medea nella memoria letteraria della polis del V sec. a.C., Kleos 11, 2006, 
523-38) e alla sua rappresentazione sulla scena comica (Il mito di Medea nella rappresentazione 

parodica dei commediografi greci, CFC(G) 18, 2008, 201-16). 
3  Dedicata, come recita il risvolto di copertina, ai «prosopa che popolano il nostro immaginario tea-

trale: personaggi e maschere, prodotto del genio poetico di tragediografi (Eschilo, Sofocle, Euri-
pide) e commediografi (Aristofane, Menandro) che furono tra i protagonisti di quello straordina-
rio fenomeno storico-culturale definito ‘miracolo greco’». 

4  Si vedano Modelli greci della maschera comica del soldato fanfarone, Vichiana IVs. 7(1), 2005, 



 

 - 422 - 

Il libro di P. si articola in una premessa (che precisa oggetto e struttura del volume) e 5 
capitoli, seguiti da nota bibliografica e indici. I capp. I-II sono dedicati all’esame del sico-
fante come figura storica, presupposto indispensabile allo studio del sicofante in quanto 
‘maschera’ teatrale. I capp. III-IV-V sono invece dedicati al sicofante in commedia, con par-
ticolare attenzione per alcuni drammi di Eupoli e Aristofane. 

Nel cap. I (pp. 13-32), anzitutto, P. delinea con chiarezza il contesto giudiziario nel quale 
si muoveva, nell’Atene di epoca classica, il sicofante, mettendo in evidenza come due dei 
caratteri distintivi del sistema dell’amministrazione della giustizia ateniese, la grande rile-
vanza dei tribunali popolari e l’assenza di professionisti del settore giuridico (magistrati, 
pubblici ministeri, avvocati), avessero contribuito al diffondersi della pratica della sicofanti-
a. In particolare, riprendendo soprattutto un recente lavoro di M.H. Hansen5, l’autore ribadi-
sce come, nella giurisprudenza ateniese, fondamentale risultasse la distinzione tra δίκαι 
(cause private, che potevano essere intentate solo dalla parte lesa) e γραφαί (accuse pubbli-
che, cui qualunque cittadino poteva dar corso), sottolineando come fossero proprio queste 
ultime, di fatto incoraggiate dallo Stato, a essere largamente praticate dai sicofanti, i quali 
ambivano in realtà, più che alla condanna dell’imputato, all’estorsione di denaro ai suoi 
danni, in cambio del ritiro di ogni accusa6. 

Il cap. II (pp. 33-74) è dedicato agli aspetti storici della figura del sicofante e al suo ruolo 
nella polis del V-IV sec. a.C. Questa sezione prende le mosse dalla vexata quaestio relativa 
all’etimologia del vocabolo συκοφάντης: l’autore passa in rassegna le testimonianze anti-
che, a cominciare dal famoso passo di Istro (FGrHist 334 F 12) secondo cui il termine era 
stato applicato per la prima volta a chi denunciava l’esportazione illegale di fichi dall’Attica, 
e fornisce un’apprezzabile sintesi dello status quaestionis. P. ritiene che la spiegazione mi-
gliore rimanga tuttora quella di L. Gernet7, secondo il quale il vocabolo trae origine dall’atto 
di scoprire i fichi sotto le vesti dei ladri, e fa notare che «se questa ipotesi etimologica è cor-
retta, appare evidente che il sicofante svolgeva in origine una funzione benemerita [...] nei 
confronti della comunità» (p. 37). P. si sofferma poi sul ‘ritratto’ del sicofante che emerge 
dalla produzione oratoria del IV sec. a.C., consapevole di come tale tipologia di testi, più 
che illuminare sugli aspetti prettamente tecnico-giuridici del fenomeno, fornisca indicazioni 

 

152-73 e La maschera del miles gloriosus: dai Greci a Plauto, in R. Raffaelli – A. Tontini (a cura 
di), Lecturae Plautinae Sarsinates XII, Miles gloriosus (Sarsina, 27 settembre 2008), Urbino 
2009, 17-40. Alla figura del Ciclope è invece dedicato La degradazione del mostro: la maschera 

del Ciclope nella commedia e nel dramma satiresco del quinto secolo a.C., in A.M. Belardinelli – 
O. Imperio – G. Mastromarco – M. Pellegrino – P. Totaro, Tessere. Frammenti della commedia 

greca: studi e commenti, Bari 1998, 9-42. 
5  The Athenian Democracy in the Age of Demosthenes. Structure, Principles and Ideology, Oxford-

Cambridge (MA) 1991, ed. it. A. Maffi (a cura di), La democrazia ateniese nel IV secolo a.C., 
Milano 2003. 

6  P. (pp. 25 ss.) ricorda altresì come, al fine di limitare il dilagare di accuse infondate, magari pre-
sentate al solo scopo di poter ricattare l’imputato, la legislazione ateniese prevedesse sia il versa-
mento anticipato di una caparra (παράστασις) da parte dell’attore di una γραφή, sia una multa di 
mille dracme e una parziale ἀτιμία per il promotore di una γραφή conclusasi con l’assoluzione 
dell’imputato o in cui non si fosse ottenuto almeno un quinto dei voti della giuria (alle pp. 28-29, 
P. sembra sottintendere che tali ‘deterrenti’ fossero applicati unicamente alla γραφὴ 
συκοφαντίας, mentre si trattava di provvedimenti riguardanti le γραφαί in generale, come lo 
stesso P. conferma a p. 25); cf. Arist. Ath. 59.3, Dem. 21.47 e 103, 53.1 s.; M.H. Hansen, La de-

mocrazia cit., 285. P. rammenta inoltre (p. 28), sulla scorta di Isocr. 15.313 s., l’esistenza di speci-
fiche procedure contro la sicofantia: la già citata γραφὴ συκοφαντίας e la προβολή (nel passo 
isocrateo si fa menzione anche dell’εἰσαγγελία, che andava presentata alla boulé). 

7  L. Gernet, Notes de lexicologie juridique, AIPhO 5, 1937, 393. 



 

 - 423 - 

di carattere generale sull’impatto sociale e culturale della sicofantia, per giunta solo in parte 
applicabili alla polis del V sec. a.C. In queste pagine, P. evidenzia con efficacia come, nei 
tribunali attici di età classica, l’appellativo ‘sicofante’ fosse rivolto non solo ai delatori a 
caccia di facili guadagni, bensì, in senso più ampio, anche a tutti coloro che, a vario titolo, 
ne coadiuvavano l’azione, come συνήγοροι, testimoni e persino sofisti. ‘Sicofante’, in so-
stanza, era considerato chiunque fosse sospettato di voler trarre profitto in maniera poco 
limpida da un processo; non di rado, egli era rappresentato come βάρβαρος, κοινὸς ἐχθρός 
e addirittura μιαρός o ἀσεβής, proprio per enfatizzarne l’alterità rispetto alla comunità cit-
tadina e svalutarne la funzione di fronte alle giurie popolari8. Il capitolo prosegue quindi con 
un lucido excursus sulla trattatistica politico-filosofica del IV sec. a.C.9, da cui emerge come 
l’aspra polemica contro i sicofanti, sostenuta dalla propaganda aristocratica, fosse spesso 
strumentale alla delegittimazione del sistema democratico tout court

10, per concludersi con 
un’intrigante «possibile convergenza» (p. 71) tra chi, come R. Osborne11, rivaluta la sicofan-
tia, mettendone in luce gli aspetti positivi per lo Stato (che P. discute alle pp. 64-9), e chi, 
come R. Harvey12, arriva a considerare il sicofante un professionista del crimine: «il sicofan-
te, pur teoricamente utile alla causa dello Stato, incarnò con il suo eccesso di zelo (se non 
anche con i suoi abusi legali) un tipo di comportamento decisamente inviso, se non addirit-
tura nocivo, alla società ateniese. [...] “odiare il sicofante”, che nell’immaginario della polis 
costituiva l’ipostasi delle più diffuse e palesi espressioni distorsive dell’amministrazione 
della giustizia, era, come ricordava Aristotele, un sentimento condiviso da “tutti” (cf. Rh. 
1382a.6-7: μισεῖ καὶ τὸν συκοφάντην ἅπας)» (pp. 72-4). 

A rappresentare il fulcro del lavoro di P. sono però i capp. III-IV-V, specificamente de-
dicati alla maschera comica del sicofante. Prima di affrontare, nei capp. IV-V, lo studio di 
alcuni passi di Eupoli e Aristofane, P. propone, nel cap. III (pp. 75-96), una rassegna ragio-
nata di riferimenti, allusioni e metafore aventi per oggetto il sicofante e presenti nella pro-
duzione comica superstite13. Se l’autore più spesso chiamato in causa è ovviamente Aristo-

 
8  In queste riflessioni, P. segue, tra gli altri, D. Harvey, The Sykophant and Sykophancy:Vexatious 

Redefinition?, in P.A. Cartledge – P. Millett – S. Todd (eds.), Nomos: Essays in Athenian Law, 

Politics and Society, Cambridge 1990, 103-21, e M.R. Christ, The Litigious Athenian, Baltimore-
London 1998. 

9  I testi presi in esame sono: [Xen.] Ath. Pol. 1.9, 13 s., 16-8; Xen. HG 2.3.11 s., 38; Mem. 2.9.1-8; 
3.5.16; Symp. 4.29-33; Oec. 11.21-5; Isocr. Areop. 7.40 s., 51; 8.130; 15.308, 315; Pl. Resp. 405c, 
565a-c; Leg. 938c; Arist. Pol. 1304b.19-24; [Arist.] Rh. Al.1424a.31 s., fr. 611.18 Rose; Theophr. 
fr. 636A-C Fortenbaugh. 

10  P. illustra nitidamente come, nel IV sec., le fonti di tendenza aristocratica presentassero le azioni dei 
sicofanti come parte di un più ampio progetto, concepito dai πονηροί, di prevalere sui χρηστοί (vo-
caboli ovviamente polisemici, connotati in senso materiale, morale e politico), nell’ambito di una 
vera e propria lotta di classe. Il che, storicamente, non ha grande fondamento: le cause vedevano in-
fatti contrapporsi per lo più individui appartenenti al medesimo livello socio-economico (cf. R. O-
sborne, Law in Action in Classical Athens, JHS 105, 1985, 40-58, in part. 44-8). 

11  R. Osborne, Vexatious Litigations in Classical Athens: Sykophancy and the Sykophant, in P.A. 
Cartledge – P. Millett – S. Todd, Nomos cit., 83-102. 

12  R. Harvey, The Sykophant cit., 103-21. 
13  P. seleziona i passi che gli paiono «maggiormente illuminanti ai sensi della definizione degli ele-

menti connotativi della maschera comica del sicofante» (p. 75, n. 2), rimandando, per un elenco 
completo, a R. Harvey, The Sykophant cit., 119 s. e S. Beta, Giocare con le parole, in A. Came-
rotto (a cura di), Diafonie. Esercizi sul comico, Atti del Seminario di Studi, Venezia 25 maggio 
2006, Padova 2007, 13-43. 



 

 - 424 - 

fane14, le conclusioni di P. sono valide per la commedia antica nel suo complesso: «la com-
media greca [...] sottopone la figura storica, giuridica e sociale del sicofante a una rivisita-
zione caricaturale, e, per evidenti fini comici, ne altera e esaspera i tratti negativi: ingerenza 
negli affari privati dei cittadini, arrogante vis accusatoria, venalità, aggressività verbale, di-
sinvolta arte della simulazione e della dissimulazione [...]» (p. 75); «il sicofante ci appare 
come un personaggio avido e venale, infido e dissimulatore, invadente e pronto alla falsa 
denuncia, tanto ostile alla comunità da meritare casi esemplari di stigmatizzazione o decise 
prese di distanza, fino ad assurgere a sintesi di ogni forma di negatività» (p. 95). 

P. struttura i capp. IV-V in maniera differente rispetto ai primi tre, proponendo testo, tra-
duzione e commento (estremamente dettagliato) delle scene in cui il sicofante è dramatis 

persona. Il cap. IV (pp. 97-115) è dedicato a Eupoli: vengono analizzati il fr. 99, vv. 78-120 
dei Demi, in cui il sicofante si rivolge ad Aristide ‘il giusto’ per ottenere ‘giustizia’ dopo es-
sere stato arrestato, e il fr. 193 del Maricante, nel quale in effetti la presenza di un sicofante 
non è certa, ma nel cui protagonista (che costringe in maniera incalzante l’interlocutore ad 
ammettere il proprio legame con Nicia) P. riconosce «l’arrogante forza accusatoria tipica» 
del sicofante (p. 112). 

Nel cap. V (pp. 117-213), infine, P. esamina accuratamente gli episodi delle commedie 
aristofanee in cui compare un sicofante, fornendone un’esegesi puntuale ed estendendo la 
propria indagine anche a numerosi aspetti non direttamente correlati con l’argomento prin-
cipale del libro. In Ach. 818-28, un primo sicofante entra in scena minacciando di denuncia-
re il mercante megarese, ma viene allontanato bruscamente da Diceopoli. In Ach. 908-58, 
quindi, fa il suo ingresso Nicarco (riconosciuto come sicofante dai personaggi in scena), 
anch’egli pronto a intentare causa, stavolta contro il mercante beota, ma destinato a finire 
legato ‘come un vaso di terracotta’ (ὥσπερ κέραμον, v. 928; cf. vv. 904 s.). In Av. 1410-69, 
è proprio un sicofante (stavolta addirittura ‘figlio e nipote d’arte’) il terzo visitatore che si 
presenta a Nephelokokkygia, dopo il parricida e il ditirambografo Cinesia: giunge a chiedere 
un paio d’ali a Pisetero, così da poter svolgere più agevolmente il proprio compito, rime-
diando tuttavia solo frustate. L’ultima scena, la più lunga, è Pl. 850-958: il sicofante, stavol-
ta, è disperato perché, da quando Pluto ha riacquistato la vista, ponendo fine alle ingiustizie 
sociali, egli è rimasto privo di sostentamento. Stavolta l’indesiderato accusatore si congeda 
volontariamente, sdegnato perché il dio καταλύει [...] τὴν δημοκρατίαν (vv. 948 s.). 

Il volume di P. rappresenta un valido e approfondito studio sulla figura del sicofante, non 
solo in quanto ‘maschera’ teatrale, bensì anche come realtà umana e sociale, ben radicata nel 
quotidiano e nell’immaginario del cittadino greco di epoca classica. I capp. I-II sono ben 
documentati e tratteggiano un affresco dell’attività dei tribunali ateniesi del IV sec. a.C. as-
sai vivido, il cui valore va ben oltre quello di sezione ‘propedeutica’ alla disamina del sico-
fante scenico. Altrettanto interessanti i capp. III-IV-V, prezioso ‘vademecum’ della sicofan-
tia sulla scena comica, così come assai ricca è la letteratura secondaria di riferimento (basti 
pensare che, nella pur consistente nota bibliografica finale, vengono riportati unicamente i 
lavori citati almeno due volte). A rendere più compiuto «il ritratto che di questo personaggio 
(scil. del sicofante) ci ha lasciato la tradizione comica greca» (p. 10) avrebbe forse contri-
buito la presenza di una sintesi conclusiva, che riassumesse e rendesse più fruibili le pur 
numerose e proficue riflessioni disseminate nel cap. III (il cui andamento è più analitico che 
sintetico) e nel commento ai singoli passi di Eupoli e Aristofane; viceversa, il volume non 
prevede un profilo d’insieme del sicofante comico, che il lettore può comunque desumere, 
senza eccessivo sforzo, dal ricco e articolato contenuto dei capp. III, IV e soprattutto V (in 
 
14  I loci aristofanei presi in esame sono: Dait. fr. 228.1; Olk. frr. 424 e 443; Ach. 517-22; Eq. 258-

60, 300-2 + 475-9, 437 e 1224-56; Vesp. 144 s., 894-7, 1037-42 e 1094-7; Pax 191 e 653; Av. 
1467-77; Eccl. 439, 452 e 561 s. 



 

 - 425 - 

questo senso il più soddisfacente, grazie all’ampia introduzione che precede il commento 
alle singole scene). Avrebbe inoltre giovato l’inserimento, in appendice, di un elenco dei 
loci comici in cui si fa riferimento alla sicofantia (in luogo del rimando ai sopracitati contri-
buti di D. Harvey e S. Beta), tenendo conto del fatto che il cap. III, per scelta dell’autore, è 
più che altro una raccolta di esempi. Ci si potrebbe chiedere, infine, se la sequenza del pro-
cesso ‘canino’ di Vesp. 764-1008, che vede il cane Cidateneo sostenere un’accusa (γραφήν, 
v. 842; γραφῆς, vv. 894 e 907) al cane Labete in qualità di κατήγορος (κατηγορήσειν, v. 
842; κατηγόρει, v. 905; κατηγόρησε, v. 932), non meritasse una discussione più approfon-
dita (P. si limita a accennarvi brevemente alle pp. 58 s. e 86), quanto meno nel cap. III. Si 
tratta, in ogni caso, di elementi decisamente secondari, che poco avrebbero aggiunto 
all’accuratezza e al rigore del libro (impeccabile, tra l’altro, sotto l’aspetto tipografico ed e-
ditoriale), che si propone, oltre che come punto di riferimento per gli studi sul fenomeno 
della sicofantia, come pregevole e opportuno contributo alla comprensione della produzione 
drammatica e, più in generale, della realtà sociale dell’Atene di epoca classica. 

 
Cagliari Silvio Schirru 

 
 
Daniel Bühler, Macht und Treue. Publius Ventidius Eine römische Karriere zwischen Re-

publik und Monarchie, München, Allitera Verlag, 2009, pp. 258; ISBN 978-3-86906-044-
6; € 29.00. 

 
 

Seguendo l’approccio della storiografia antica, fino ad oggi la critica ha riservato 
un’attenzione marginale ed episodica a personaggi di ‘seconda fila’ dell’età triumvirale, 
concentrando l’interesse sulle figure di primo piano: Antonio, Ottaviano e, in termini mino-
ritari, Lepido. Così è avvenuto anche per Publio Ventidio, esponente di una famiglia della 
municipalità ascolana attiva nel bellum sociale tra i nemici di Roma, successivamente colla-
boratore di Cesare in Gallia e nella guerra civile, antoniano dopo le idi di marzo e console 
nel 43 a.C., primo trionfatore romano sui Parti nel 38 a.C. A partire dal secolo scorso, la ri-
cerca ha infatti approfondito aspetti specifici della sua biografia senza, tuttavia, approdare a 
una valutazione d’insieme del personaggio1. L’approccio degli ultimi anni sembra segnare 
un’inversione di tendenza, tanto che a Publio Ventidio sono stati consacrati nel 2009 due 
approfondimenti monografici2. L’obiettivo generale di entrambi questi lavori è la ricostru-
zione del profilo biografico del personaggio quale strumento per precisare talune dinamiche 
della tarda repubblica romana. 

Lo studio di Daniel Bühler delinea la biografia di Ventidio nel rispetto della sua scansio-
ne cronologica; fanno eccezione i capitoli V e VI, di carattere tematico. Secondo quanto di-
chiara lo stesso A., il maggiore dettaglio delle pagine relative agli anni della militanza anto-
niana (44-38 a.C.) è conseguente a due circostanze: la disponibilità di una tradizione storio-
grafica più articolata e solida e l’incidenza di tali eventi nel destino del personaggio e nella 
sua memoria posteriore. Un’introduzione di carattere generale contestualizza Ventidio nelle 
dinamiche del tempo (cap. I). Lo studio affronta poi il tema delle sue origini (cap. II): nome 
(il cognomen Basso, attestato da sole tre fonti tarde, è ritenuto fortemente ipotetico e quindi 
non accolto come parte della nomenclatura del personaggio), luogo e data di nascita, fami-
 
1  La sola eccezione è rappresentata dalla monografia di fine Ottocento di I. Gentile, Publio Ventidio 

Basso Ascolano, Roma-Torino-Firenze 1887.  
2  F. Rohr Vio, Publio Ventidio Basso fautor Caesaris, tra storia e memoria, Roma 2009, oltre che 

lo stesso volume oggetto di questa recensione.  



 

 - 426 - 

glia, nonché l’impegno dei suoi anni giovanili nella gestione di un’impresa di trasporti cum 

mulis. La militanza cesariana (cap. III) è la grande occasione per dimostrare le sue capacità 
operative (espletate nell’ambito della logistica) e la sua fedeltà; è, questo, il contesto 
dell’entrata in senato e forse dell’assunzione delle prime cariche magistratuali. La precoce 
scelta di campo in favore di Antonio (cap. IV) si concretizza nell’arruolamento di un eserci-
to per Antonio e, nella primavera del 43 a.C., in un decisivo intervento di mediazione tra Ot-
taviano e Antonio, prodromo della stipula del II triumvirato. Il consolato corona una carriera 
che già con Cesare aveva portato Publio Ventidio fino alla designazione alla pretura e si ag-
giunge alla recente inclusione nel collegio dei pontefici. Il comando in Oriente, nelle fun-
zioni di proconsole, garantisce l’opportunità per ottenere un posto nella Romana historia at-
traverso il primo trionfo romano sui Parti. La campagna d’Oriente viene scandagliata nei 
suoi diversi e complessi aspetti (cap. V). Attraverso lo studio in parallelo del denarius co-
niato da Ventidio e della tradizione storiografica sono affrontate le questioni più strettamen-
te tecnico-istituzionali: il ruolo rispettivamente di Publio Ventidio e di Antonio nel contesto 
orientale e il diritto agli onori da parte dell’uno e dell’altro (cap. VI). Lo studio si chiude 
con le notizie circa il trionfo di Publio Ventidio, il suo funerale pubblico e il monumento fu-
nebre che la critica gli ha attribuito, pur in forma assolutamente ipotetica (cap. VII). 

Particolarmente apprezzabili risultano alcuni aspetti dello studio, di carattere metodolo-
gico: così, ad esempio, l’attenzione a contestualizzare passaggi salienti della biografia di 
Ventidio nelle problematiche del tempo, scandagliate con acribia, e la valorizzazione della 
testimonianza di Gellio, assai informata, testimonianza comunque sempre accostata in un 
confronto dialettico con l’intera tradizione superstite e la documentazione epigrafica, arche-
ologica e numismatica.  

Numerose tra le conclusioni specifiche a cui approda l’A. risultano sostanzialmente con-
divisibili: la provenienza ascolana, sulla base della documentazione storiografica ma soprat-
tutto epigrafica; la datazione al 90 a.C. circa della nascita; la discendenza dal Publio Venti-
dio attivo nel bellum sociale e la conseguente collocazione nell’élite ascolana; l’importanza 
del servizio per Cesare nella futura fulgida carriera di Ventidio, non riducibile ad una mili-
tanza come soldato semplice; l’incidenza nel suo cursus honorum delle scelte di Ventidio nel 
dopo Modena; l’uso post eventum della memoria delle campagne di Ventidio in Oriente (e in 
questo senso particolarmente efficace è la valorizzazione della testimonianza di Ammiano 
(23.5.6) sulla menzione in termini paradigmatici dei successi del comandante antoniano in O-
riente da parte di Giuliano l’Apostata nell’adolocutio alle truppe contro i Persiani). 

A fronte di tale ricostruzione sostanzialmente efficace, alcuni aspetti della biografia di 
Ventidio sembrerebbero meritare un ulteriore approfondimento: il ruolo di Ventidio nella 
guerra civile cesariana; la notizia appianea circa il tentativo di arresto di Cicerone nel 43 
a.C.; l’incarico assunto da Ventidio in Gallia prima della partenza per l’Oriente; il ruolo di 
Ottaviano nell’affermazione di Ventidio prima e nella codificazione della memoria della sua 
biografia poi. Alla miglior comprensione di questi aspetti potrebbero concorrere alcuni studi 
moderni specificamente consacrati al personaggio e assenti dalla bibliografia di riferimento 
segnalata dall’A.: La Penna3; Ratti4; Ferriès5; Rohr Vio6; Ferriès7. 

 
3  A. La Penna, Ancora su Ventidio Basso, Maia 24, 1972, 349-51. 
4  S. Ratti, La survie littéraire de Ventidius Bassus ou le destin extraordinaire d’un muletier, IL 44, 

1992, 40-7. 
5  M.-C. Ferriès, Nam mulas qui fricabat, consul factus est, REA 98, 1996, 79-90. 
6  F.Rohr Vio, Ex virtute nobilitas coepit: percorsi di affermazione politica nell’età del secondo 

triumvirato, AIV 163, 2004-05, 19-46. 
7  M.-C. Ferriès, Les partisans d’Antoine (des orphelins de César au complices de Cléopâtre), Paris 

2007. 



 

 - 427 - 

Suscita, poi, qualche perplessità la valutazione accordata dall’A. a questioni specifiche: 
l’interpretazione del rapporto con Antonio come funzionale alla sua promozione personale, 
forse invece inteso a realizzare il disegno politico di Cesare attraverso l’appoggio al più ‘ce-
sariano’ tra gli eredi del dittatore; l’ostilità nei confronti di Asinio Pollione, non confermata 
da alcuna prova nemmeno in relazione alla guerra di Perugia. Tra tali valutazioni non com-
pletamente condivisibili due in particolare meritano una riflessione più ampia, perché coin-
cidenti con passaggi salienti della vita di Ventidio: la credibilità della sua partecipazione 
quale captivus al trionfo celebrato nell’89 a.C. da Pompeo Strabone sugli Ascolani insorti 
nel bellum sociale e l’interpretazione da accordare al denarius fatto coniare da Publio Ven-
tidio e di cui sono pervenuti alcuni esemplari. Nella lettura dell’A. la notizia circa la presen-
za di Ventidio al corteo trionfale di Strabone è una probabile falsificazione storiografica. Si 
tratterebbe di una leggenda elaborata dopo il trionfo celebrato da Ventidio sui Parti nel 38 
a.C. per attribuire alla storia del generale piceno, sviluppatasi tra due trionfi, l’uno patito da 
captivus e l’altro celebrato da protagonista, il carattere di exemplum dei rivolgimenti di for-
tuna e per ricondurre ad essa toni di assoluta eccezionalità. A forgiare tale tradizione sareb-
bero stati esponenti dell’aristocrazia tradizionalista: costoro avrebbero letto nell’assunzione 
del consolato e nella celebrazione del trionfo da parte di Ventidio una minaccia al monopo-
lio di cariche e onori fino ad allora a loro garantito dal mos maiorum.  

Diversi argomenti indirizzerebbero, secondo l’A., a questa conclusione: le particolari 
modalità della codificazione storiografica della notizia, giocate su una struttura narrativa 
‘simmetrica’, la assimilerebbero ad un topos letterario; le fonti coeve ostili a Ventidio (su 
tutte Munazio Planco in una lettera a Cicerone; i versi anonimi vergati sui muri di Roma in 
occasione della nomina di Ventidio al consolato di cui informa Gellio, ma anche Cicerone 
che pure nelle Philippicae attacca con violenza Ventidio) dimostrano di non conoscere que-
sta notizia, che avrebbe potuto essere efficacemente strumentalizzata in ottica antiventidiana 
disvelando le sue umili origini e la sua appartenenza alla categoria dei nemici di Roma; le 
fonti che conservano la tradizione di un Ventidio captivus a Roma sono invece più tarde e 
comunque successive al trionfo del 38 a.C.  

A fronte di tale lettura, alcune considerazioni sembrano, al contrario, accreditare la noti-
zia della partecipazione di Ventidio al trionfo di Strabone, per quanto dubbi sull’episodio 
siano stati in passato espressi da Badian8 e Gabba9. In primo luogo numerose sono le fonti 
che conservano memoria della circostanza (Vell. 2.65.3; Val. Max. 6.9.9; Plin. nat. 
7.44.135; Iuv. 7.199-201; Gell. 15.4.3; Dio 43.51.4-5; 49.21.3); alcune di queste risalgono 
ad un’epoca molto vicina ai fatti; sono in gran parte riconducibili a tradizioni diverse, in al-
cuni casi di comprovata affidabilità. In seconda istanza non è pervenuta fino a noi l’intera 
tradizione ostile a Ventidio (tra cui segmenti importati delle stesse Philippicae), in seguito a 
una selezione forse solo in parte casuale. Infine la partecipazione a un trionfo in un ruolo di 
primo piano sancisce l’appartenenza di un individuo – adulto o bambino (e Orosio in V 18, 
26 testimonia che Strabone lasciò in vita i bambini di Ascoli) – a una famiglia dell’élite del 
popolo sconfitto e rappresenta, quindi, un elemento di valorizzazione anziché di denigrazio-
ne; nel caso specifico, inoltre, certo nel frangente specifico gli Italici rappresentarono il ne-
mico di Roma, ma non si deve dimenticare che per secoli erano stati gli alleati dell’Urbe e 
che in un periodo davvero breve a partire dall’89 a.C. si compì la loro perfetta integrazione 
nella classe dirigente romana; la notizia, dunque, non rappresenta un tema di discredito a ca-
rico di Ventidio, ma attribuisce solo una collocazione sociale al personaggio, comprenden-
dolo nella categoria in ascesa delle municipalità italiche che giocavano un ruolo decisivo 

 
8  E. Badian, Notes on Roman Senators of the Republic, Historia 12, 1963, 127-43, in part. 141-3. 
9  E. Gabba, Esercito e società, Firenze 1973, 93 n. 119. 



 

 - 428 - 

nelle sorti dei leaders politici della tarda repubblica, in linea con quella disponibilità al rin-
novamento senza pregiudizi che aveva connotato l’Urbe fin dagli esordi della sua storia. Se 
tale apertura agli homines novi italici poteva, parzialmente, essere osteggiata dagli esponenti 
dell’aristocrazia tradizionalista, certo non così da Cicerone, figura emergente centro italica 
come Ventidio, e nemmeno da Lucio Munazio Planco, espressione di una famiglia di cava-
lieri del Lazio.  

Anche l’interpretazione del denarius di Ventidio non risulta del tutto persuasiva. Si tratta 
di una moneta nota in un numero esiguo di esemplari che al recto reca l’immagine di Anto-
nio barbuto, con lituus e legenda M(arcus) Ant(onius) Imp(erator) III V(ir) R(ei) P(ublicae) 
C(onstituendae); al verso ritrae un personaggio nudo che regge nella mano sinistra un ramo-
scello di ulivo e nella destra una lancia, da taluni interpretata come uno scettro, con la le-
genda P(ublius) Ventidi(us) Pont(ifex) Imp(erator). La moneta, che attribuisce a Ventidio 
una salutatio imperatoria non altrimenti attestata e la carica di pontefice, cui invece allude 
anche Gellio (15.4.4), riveste un’importanza notevole nella ricostruzione del profilo biogra-
fico del personaggio; presenta, tuttavia, non pochi problemi interpretativi e sollecita, di con-
seguenza, a uno sforzo di esegesi. L’A. data il denarius al 38 a.C.: la moneta, coniata presso 
una zecca in Siria, sarebbe stata emessa in connessione alla vittoria conseguita da Ventidio 
presso il Monte Tauro; ricorderebbe una salutatio imperatoria ricevuta da Ventidio da parte 
delle sue truppe nella circostanza e raffigurerebbe, oltre ad Antonio, Giove Vittorioso, iden-
tificabile sulla base dell’abbigliamento e dello scettro, con un ramo di olivo simbolo appun-
to della vittoria. Tale ricostruzione lascia, tuttavia, non pochi problemi aperti. In primo luo-
go i contesti di rinvenimento degli esemplari, che non sono circoscrivibili al solo tesoretto di 
Chantenay bensì vanno estesi anche a un ripostiglio del Gargano10 e a Rennes11, suggerisco-
no una localizzazione occidentale del denarius (rinvenimenti occidentali in contesti con una 
preponderanza di monete occidentali che quindi cautamente caldeggiano l’ipotesi di una 
zecca occidentale); l’assenza delle designazioni al II e al III consolato di Antonio, stabilite 
probabilmente nell’ambito degli accordi di Brindisi o di Miseno, più che imputarsi a carenze 
informative di Ventidio si può giustificare con una retrodatazione della moneta a fasi ante-
riori al 40 a.C.12; la rappresentazione del ramoscello di ulivo assai più facilmente sembra da 
connettersi a un messaggio pace piuttosto che di vittoria13. Più probabile risulta quindi una 
collocazione del denario al 43 a.C., nelle fasi successive alla guerra di Modena, collocazione 
supportata anche da altre considerazioni: la raffigurazione del lituus attestata in emissioni di 
Antonio e Lepido proprio nel 43 a.C. in Gallia14 e poi sostituita dalla sigla AUG nelle emis-
sioni del periodo 39-31 a.C.15; la barba di Antonio che fu caratteristica di quest’ultimo da 

 
10  Vd. RRCH 438; C. Cavedoni, Ragguaglio storico archeologico de’ precipui ripostigli antichi di 

medaglie consolari e di famiglie romane d’argento pel riscontro de’ quali viensi a definire o limi-

tare l’età d’altronde incerta di molte di quelle, e che può servire anche di repertorio delle meda-

glie medesime, Modena 1854, 40 e 236. 
11  A. Toulmouche, Histoire archéologique de l’époque gallo-romaine, de la ville de Rennes, précé-

dée de recherches sur les monnaies et antiquités, Paris 1847, 41. 
12  Così CRRBM II, p. 403; V. Gardthausen, Augustus und seine Zeit, I, Leipzig 1891 (1964), 229; E. 

Bernareggi, La monetazione in argento di Marco Antonio, NAC 2, 1973, 63-105, in part. 64-77; 
P.V. Hill, Coin-Symbolism and propaganda during the Wars of Vengeance (44-36 B.C.), NAC 4 
1975, 157-207, in part. 171; R. Newman A Dialogue of Power in the Coinage of Antony and Oc-

tavian, AJN 2, 1990, 37-63, in part. 45-7 e nr. 39. 
13  E. Cocchi Ercolani, La propaganda di Pace attraverso la monetazione nell’ultimo secolo della 

repubblica, RIN 74, 1972, 67-130, in part. 70-9. 
14  CRRBM II pp. 392-4, nrr. 31-5 = RRC, I, pp. 498 s., nr. 489. 
15  Newman, A Dialogue of Power, cit., 45 s., n. 22 e p. 62. 



 

 - 429 - 

Modena a Filippi come ostentazione del lutto per il cesaricidio16; la mancata menzione del 
consolato di Ventidio della fine del 43 a.C.; considerazioni, infine, di ordine stilistico che 
difficilmente possono legare tale moneta, di non eccellente fattura, a una zecca orientale. 
L’ipotesi di un legame tra questa moneta e le campagne orientali di Ventidio sembra poi 
forse inficiata anche dal rinvenimento, sulla cui veridicità gravano tuttavia forti dubbi, di un 
denarius coniato in occasione del trionfo sui Parti del generale romano, moneta censita dal 
Vaillant ma presente già in Goltzius (1566) e ora perduta17. Rispetto all’interpretazione se-
condo cui, quindi, Ventidio avrebbe coniato il denarius noto nel 38 a.C. in Oriente, più pro-
babile pare un’altra lettura: Ventidio sarebbe stato festeggiato dai suoi legionari, in gran par-
te veterani cesariani, con una salutatio imperatoria per aver concorso alla riunificazione dei 
leaders cesariani Antonio e Lepido nel maggio del 43 a.C.; nell’autunno di quello stesso an-
no avrebbe corrisposto alle sue truppe evocate nel nome di Antonio il donativo promesso al 
momento dell’arruolamento (e garantito dalla cassa di Antonio) coniando denarii nella zec-
ca antoniana di Lione e scegliendo un apparato figurativo e un messaggio per scripta che 
ricordassero nel medesimo tempo lui e Antonio ed il loro legame con Cesare. 

Nonostante le perplessità sollevate da tali questioni specifiche, la monografia costituisce 
un prezioso avanzamento nelle conoscenze sulla tarda repubblica romana. Oltre a definire 
nelle loro dinamiche evenemenziali alcuni momenti importanti di fine I secolo a.C., chiari-
sce infatti le modalità di affermazione politica nel tempo della Rivoluzione romana, fase sto-
rica in cui potere e fedeltà, Macht und Treue, concetti che caratterizzano il Publio Ventidio 
di Bühler secondo la stessa felice formula del titolo del suo libro, rappresentarono proprio le 
condizioni imprescindibili per l’affermazione di un comprimario sulla scena della politica 
romana. 

 
Università Ca’ Foscari Venezia  Francesca Rohr Vio 

rohr@unive.it 
 
 

Sophie Van Laer, La préverbation en latin: étude des préverbes ad-, in-, ob- et per- dans la 

poésie républicaine et augustéenne (Collection Latomus, vol. 325), Bruxelles, Éditions La-
tomus, 2010, 501 pp.; ISBN 978-2-87031-266-7; € 70,00. 
 
 
La versione rielaborata di una tesi, sostenuta nel 2003 alla Sorbona sotto la direzione di Mi-
chèle Fruyt, si colloca opportunamente nella linea di ricerca che dieci anni prima aveva pro-
dotto, nella stessa collana, la tesi di Jean-Paul Brachet, dedicata all’analisi di dē- ed ex-. 
Nell’introduzione (pp. 7-24), l’autrice definisce in via preliminare la ‘preverbazione’ come 
un procedimento di creazione lessicale, che utilizza un ‘prefisso del verbo’, il quale non è in 
grado di modificare la categoria sintattica della base, ma solo la sua semantica; inoltre, so-
stiene che la preverbazione non può essere considerata una forma di composizione nomina-
le, perché il preverbo non è un lessema autonomo. Nonostante entrambe le affermazioni sia-
no state talvolta contestate nella linguistica contemporanea, esse sono largamente condivisi-

 
16  Bernareggi, La monetazione in argento, cit., 64-77; Hill, Coin-Symbolism, cit., 171; Newman, A 

Dialogue of Power, cit., 45-47 e nr. 39. 
17  Cfr. R. Riva, Publius Ventidius Bassus ed il suo denario, in Memorie dell’Accademia Italiana di 

Studi Filatelici e Numismatici 3, 1988, 105-9; vd. H. Goltzius, Fastos magistratuum et triumpho-

rum Romanorum ab urbe condita ad Augusti obitum ex antiquis tam numismatum quam marmo-

rum monumentis restitutos S.P.Q.R. Hubertus Goltzius Herbipolita Venlonianus dedicavit, Brugis 
Flandrorum 1566. 



 

 - 430 - 

bili. Il metodo di analisi è essenzialmente sincronico e funzionalista, con l’uso opportuno 
della formalizzazione. Il preverbo è definito in generale come un ‘relatore’, che mette in 
rapporto una ‘entità collocata’ (entité située) con una ‘entità punto di riferimento’ (entité re-

père): ad esempio, nel sintagma adire aliquem, l’entità collocata è il referente del soggetto, 
mentre l’entità punto di riferimento è il referente dell’oggetto. L’oggetto specifico 
dell’analisi sono i quattro preverbi ad-, in-, ob- e per-, con particolare attenzione al contri-
buto semantico che di volta in volta essi apportano alla base verbale, nel dominio spaziale, 
temporale e nozionale, all’interno di un corpus linguistico formato dalle opere dei più signi-
ficativi poeti dell’età tardo-repubblicana e augustea (Catullo, Lucrezio, Virgilio, Properzio, 
Tibullo e Ovidio).  

L’analisi è articolata in tre parti. Poiché il significato fondamentale dei preverbi è quello 
di caratterizzare il movimento di un oggetto nello spazio, la prima parte è dedicata a quelli 
che sono chiamati ‘verbi di spostamento agentivo’. Il quadro tassonomico (cap. 1: pp. 27-
37) prevede infatti la rinuncia all’etichetta tradizionale di ‘verbi di movimento’, perché in 
teoria essa potrebbe applicarsi anche ai verbi che esprimono una posizione, come sedeō e 
sīdō. L’autrice propone pertanto la nuova etichetta di ‘verbi di spostamento’ (verbes de dé-

placement), a sua volta suddivisa in ‘verbi di spostamento agentivo’ (eō e veniō) e ‘verbi di 
spostamento fattitivo’ (iaciō e mittō), che denotano lo spostamento, rispettivamente, 
dell’attante soggetto e dell’attante oggetto. Ai verbi di spostamento propriamente detti, si 
aggiungono poi le sotto-classi dei ‘verbi di spostamento intrinseco’ (ambulō) e dei ‘verbi di 
modo di spostamento’ (volō). Per quanto riguarda le modalità del movimento, la terminolo-
gia tradizionale di ‘moto a luogo’, ‘moto da luogo’ e ‘moto per luogo’ è sostituita invece da 
‘luogo iniziale’, ‘luogo finale’ e ‘luogo mediano’, a cui si aggiunge una quarta categoria di 
‘luogo del processo’, per esprimere il moto in un luogo circoscritto (ambulat in hortō). 

Seguono poi i capitoli dedicati ai singoli preverbi. La semantica di ad- (cap. 2: pp. 38-
50) è definita come l’avvicinamento (accēdō) o il raggiungimento (adveniō), in rapporto a 
un luogo finale. Oltre che con i verbi di spostamento propriamente detti, compresi quelli che 
esprimono un movimento verticale (verso il basso: accidō, o verso l’alto: ascendō), il pre-
verbo è compatibile con i verbi di modo di spostamento (accurrō, advolō), ma non con i 
verbi di spostamento intrinseco, che sono incompatibili con il forte valore direzionale e-
spresso dal preverbo. Lo stesso motivo permette di spiegare perché, anche nel caso in cui la 
base sia un verbo di stato (adsum), la semantica complessiva può essere non solo ‘stare ac-
canto’, ma anche ‘avvicinarsi’, ‘venire’ (ad es. in Verg. ecl. 7.9 huc ades, o Meliboee). Tra i 
valori secondari, contestuali, sono registrati quelli di un processo ‘favorevole’ (accurrō) od 
‘ostile’ (adgredior), e infine quello genericamente ‘additivo’ (accēdō), qualora il movimen-
to sia inteso in senso figurato.  

Il preverbo in- (cap. 3: pp. 51-78) si dimostra invece compatibile con tutti di verbi di 
spostamento, ed esprime due valori fondamentali: ‘ingressivo’ e ‘locativo’. Il gruppo più 
numeroso è quello dei verbi di modo di spostamento (incurrō, ingredior), che esprimono 
l’entrata in un luogo finale. Riprendendo la terminologia di B. Pottier, l’autrice distingue il 
diverso significato di in- e ad- con riferimento ad un ‘limite semplice’ (adeo) e un ‘limite 
doppio’ (ineo): quest’ultimo è inteso come uno spazio interno, tra un limite iniziale attraver-
sato e un limite finale non attraversato. I valori secondari sono attribuiti in parte al significa-
to della base (illābor ‘entrata fluida’, irrumpō ‘entrata brutale’, incidō ‘movimento vertica-
le’), in parte allo stesso preverbo, che assai più di ad- si presta a connotare un valore ‘ostile’ 
(incurrō, invadō), soprattutto quando il punto di riferimento è marcato dal tratto [+umano]. 
Il valore locativo è attestato invece con alcuni verbi di spostamento intrinseco (inerrō) e di 
modo di spostamento (innatō). Infine, il valore propriamente spaziale, detto ‘a portata ester-
na’, si può ridurre in alcuni casi ad un valore ‘a portata interna’, aggiungendo una semplice 
sfumatura semantica rispetto al significato della base (incēdō). 



 

 - 431 - 

Il preverbo ob- (cap. 4: pp. 79-88) è caratterizzato dal ridotto numero forme attestate nel 
corpus, a causa di una sua scarsa affinità con i verbi di spostamento agentivo. Anche l’unico 
verbo di frequente attestazione, obeō, assume in realtà, per un quarto delle sue attestazioni, 
il valore figurato di ‘morire’. Le pur scarse occorrenze permettono comunque di definire con 
chiarezza i due significati fondamentali del preverbo: uno ereditato, ‘ricopertura’ (ora / pal-

lor obit Ov. met. 11.417 s.), e uno proprio del latino, ‘faccia a faccia’ (vis obit Lucr. 1.222). 
Infine, il preverbo per- (cap. 5: pp. 87-101) esprime un ‘attraversamento’, e pertanto di-

mostra una particolare affinità con i verbi di modo di spostamento (non solo peragrō e per-

currō, ma anche permānō e permeō, le cui basi non sono attestate con altri preverbi). 
L’assenza di verbi di spostamento a dimensione verticale è spiegata dal carattere di movi-
mento sul piano orizzontale espresso dal preverbo. Per rendere conto del possibile valore 
terminativo, l’autrice introduce infine un’ulteriore sotto-classificazione: i ‘verbi di percorso’ 
(VP: percurrō), i ‘verbi di percorso a carattere finale’ (VPF: perveniō), e i ‘verbi di percorso 
misto’ (VPM: pervolitō). 

La sezione è conclusa da alcuni capitoli (6-10: pp. 102-51), dedicati allo studio dettaglia-
to dei rapporti tra i quattro suffissi sopra elencati e le basi costituite dai verbi di spostamento 
agentivo più usuali: eō, currō e veniō. Il confronto tra adeō e ineō permette di osservare, ac-
canto all’opposizione prevedibile ‘avvicinamento’ / ‘ingresso’, le opposizioni secondarie 
‘luogo di accesso difficile’ / ‘luogo familiare’; ‘tappa’ / ‘insediamento’; ‘fine’ / ‘inizio’ di 
un viaggio. Queste particolarità sono spiegate per mezzo della formalizzazione grafica della 
distanza iniziale, del limite semplice e del limite doppio (p. 119). Similmente, l’uso di for-
mule astratte (dove A1 per il primo attante e R per il punto di riferimento) permette di di-
stinguere i diversi significati principali e secondari di accurrō ‘A1 si precipita verso R (per 
prestare soccorso)’, incurrō ‘A1 si precipita su R (per attaccarlo)’, e occurrō ‘A1 si affaccia a 
R (per caso, per accoglierlo, per dirgli qualcosa o per fare ostacolo)’. Infine, pur 
nell’estrema complessità dei rapporti, soprattutto per quanto riguarda il carattere centripeto 
o centrifugo del movimento, si riscontra ancora in adveniō il concetto di distanza iniziale, e 
in perveniō il verbo di percorso a carattere finale. 

La seconda parte del volume riprende in maniera più dettagliata lo studio semantico dei 
singoli preverbi. A proposito di ob- (cap. 1: pp. 155-208), le ulteriori osservazioni sono 
l’esistenza di serie paradigmatiche formate dallo stesso preverbo e da basi di significato af-
fine (ad es. officere atque obstare Lucr. 1.338); il fenomeno della cosiddetta ‘affinità seman-
tica’ tra base e preverbo (ad es. i verbi di emissione sonora e l’ob- di ‘faccia a faccia’: oblo-

quor, obmurmurō, obstrepō); e infine l’emergere di nuovi valori semantici, accanto ai già 
noti ‘ricopertura’ e ‘faccia a faccia’, cioè ‘ostacolo’ (obsum) e ‘schermo’ (obtegō).  

Lo studio semantico di per- (cap. 2: pp. 209-50) conduce ad osservare il passaggio 
dall’originario valore spaziale di ‘percorso’ (perarō) ai valori cosiddetti nozionali o aspet-
tuali ‘intensivo’ (perfringō) o ‘terminativo’ (perlegō), tenendo però sempre presente 
‘l’ancrage spatial’ (p. 229) di tali valori. Il caso di permittō dimostra il passaggio metaforico 
dal concreto ‘lanciare’, al più generico ‘lasciar andare’, fino all’astratto ‘permettere’ (pp. 
230 s.). Nel caso di verbi che esprimano processi di gradazione, come gli incoativi, il pre-
verbo indica infine il raggiungimento di un grado superiore (percalēscō). 

I preverbi ad- e in- sono invece oggetto di un’analisi contrastiva (cap. 3: pp. 251-322). 
La consueta formalizzazione grafica cerca di spiegare perché il valore di ad-, che era ‘avvi-
cinamento’ con i verbi di spostamento, diviene ora ‘prossimità’ con i verbi di posizione (ac-

cumbō, adsum). Si ritrova inoltre il valore ‘additivo’ (addō, adiungō), accanto ai nuovi valo-
ri di ‘adesione intellettuale’ (adopīnor e adsentiō) e ‘accrescimento interno’ (accēdō, adi-

ciō). La maggiore novità è il cosiddetto valore ‘medio’, in apparenza di carattere aspettuale, 
ma che viene spiegato anch’esso in termini spaziali, affermando che il soggetto diviene il 
punto di riferimento dell’azione, verso il quale si indirizza ad- (accipiō, adsūmō). L’effetto 



 

 - 432 - 

‘riflessivo’ è prodotto perciò da un movimento centripeto. Anche il preverbo in- mantiene in 
parte i suoi valori semantici già noti, cioè ‘ingressivo’ e ‘locativo’, localizzando la posizione 
‘sopra’ o ‘dentro’ (incumbō, insum), mentre le novità sono da un lato la sua tendenza ad as-
sumere un significato verticale, con orientamento dall’alto verso il basso (immineō, impen-

deō), e dall’altro la sua capacità di esprimere un processo interno (incrēscō, incendō). 
La terza e ultima parte è dedicata al rapporto della preverbazione con altri procedimenti  

morfologici e sintattici. Per quanto riguarda la morfologia (cap. 1: pp. 325-63), sono presi in 
esame i verbi in –scō, i denominativi e i parasintetici. L’autrice sostiene che il preverbo non 
si riduce mai ad una pura marca aspettuale, perché i diversi preverbi non sono mai inter-
cambiabili tra loro in maniera indifferenziata, ma ciascuno di essi mantiene il proprio valore 
semantico particolare. Nei verbi in –scō si ritrovano infatti i valori già noti di ad- ‘accresci-
mento interno’ (adaugēscō, adolēscō), di in- ‘processo interno’ (incalēscō, intumēscō), e di 
ob- ‘ostacolo’ (obūmtēscō) o ‘faccia a faccia’ (obdūrēscō). Considerazioni analoghe si ap-
plicano ai verbi denominativi e parasintetici. A proposito di questi ultimi, oltre a ritrovare i 
consueti valori semantici dei preverbi ob- di ‘ricopertura’ (obrētiō) e in- di ‘ingresso’ (insi-

nuō), la definizione del prefisso come ‘preverbo funzionale’ (p. 356) conferma l’analisi pro-
posta da altri studiosi, secondo la quale il preverbo si aggiunge appunto ad un verbo (ob-

(ser-āre)), e non ad un suffisso che verbalizzerebbe il prefisso (ob- -āre).   
L’incidenza sintattica della preverbazione (cap. 2: pp. 364-403) si manifesta nell’influsso 

del preverbo sulla struttura argomentale del verbo in cui è incluso (currō intransitivo / per-

currō transitivo). L’autrice esprime riserve contro la troppo semplicistica identificazione del 
preverbo con la preposizione (adīre aliquem = īre ad aliquem), ma propone un’analisi basa-
ta sull’introduzione nella valenza del verbo di un nuovo attante, che funge da ‘punto di rife-
rimento’ del preverbo. In tal modo, è possibile comprendere che il ruolo sintattico svolto ta-
le punto di riferimento è realizzato a volte all’accusativo (adīre aliquem), a volte al dativo 
(occurrere alicui). Il fenomeno della ‘duplicazione’ (adīre ad aliquem) è spiegato invece 
come una scelta espressiva marcata: ad esempio (p. 367), in due passi di Lucrezio, la pre-
senza della preposizione (accedere ad aras 5.1199) esprime una connotazione di distanza 
rispettosa, mentre il semplice avvicinamento ad un obiettivo da raggiungere (accedere fon-

tes 1.927) è espresso dal solo preverbo. Data la complessità della stessa nozione di ‘transiti-
vità’, le conclusioni sono tuttavia molto prudenti. 

L’ultimo capitolo (cap. 3: pp. 404-27) intende illustrare il senso più astratto assunto dal 
preverbo rispetto alla base, ma in realtà si limita a una rapida presentazione di alcune carat-
teristiche del vocabolario latino relativo alla morte. In obīre e oppetere mortem si riconosce 
l’ob- di ‘faccia a faccia’, mentre in occidō e occumbō il prefisso localizza un corpo a terra, 
partendo forse dall’ob- di ‘ricopertura’, ma assumendo un valore più astratto, che semplice-
mente ‘stabilise et renforce le signifié de la base’ (p. 411). Per quanto riguarda invece pereō, 
il preverbo sembra assumere un valore ‘déviante’ (p. 421), che rappresenta la morte come 
un viaggio per una destinazione sconosciuta. 

La breve conclusione generale (pp. 429-33) individua la specificità della preverbazione 
nella sua capacità di far intervenire nel processo verbale un ‘repère’, cioè un ‘punto di rife-
rimento’, rispetto ad un’entità mobile, e ribadisce che i significati dei preverbi partono da un 
concreto dominio spaziale per estendersi ad un più astratto dominio nozionale. Un’ampia 
bibliografia (pp. 434-53), accurati indici analitici delle parole, dei passi e delle nozioni stu-
diate (pp. 455-488), e un ampio indice generale (pp. 489-501), rendono estremamente age-
vole l’utilizzo del volume come opera di consultazione.  

Nel complesso, il lavoro si dimostra estremamente utile e originale. L’analisi linguistica 
è precisa e l’informazione bibliografica aggiornata. La maggiore novità teorica è la dimo-
strazione che, al di là della molteplicità apparentemente caotica delle innumerevoli forme e 
delle singole occorrenze, i diversi preverbi mantengono sempre un loro valore semantico ri-



 

 - 433 - 

conoscibile, tutto sommato semplice e coerente, limitato ad alcuni nuclei semantici unitari, 
ben definibili e formalizzabili. In altre parole, il preverbo non può essere mai considerato 
come un elemento semanticamente vuoto, una pura marca di relazione morfologica, o peg-
gio un morfema di tipo puramente aspettuale, ma al contrario mantiene sempre una sua ‘li-
sibilité’ (pp. 427; 433). Si tratta di una conclusione assolutamente condivisibile, che modifi-
ca sensibilmente un luogo comune diffuso nella linguistica latina contemporanea, e pertanto 
deve essere salutato come un indubbio progresso scientifico. 

Vorrei sottolineare infine che l’opera riveste un interesse di carattere non solo linguisti-
co, ma anche filologico-letterario. Anche chi non condividesse l’impianto teorico generale 
del volume, potrà comunque apprezzare il valore esegetico delle innumerevoli analisi di 
singoli passi di poeti latini. L’autrice dimostra infatti un’apprezzabile precisione filologica 
nella citazione dei testi, e soprattutto una grande sensibilità letteraria nel cogliere le sfuma-
ture, non solo semantiche e sintattiche, ma anche stilistiche della preverbazione, che per la 
sua stessa collocazione a inizio di parola si presta a generare fenomeni di allitterazione (pp. 
425 s.). Ad esempio, a p. 95, magnum percurrunt murmura caelum (Lucr. 5.1221) l’autrice 
sottolinea come lo stacco dell’aggettivo magnum, rispetto al nome caelum, abbia lo scopo di 
creare un iperbato a cornice rispetto al verbo e al suo agente murmura (allitterante con ma-

gnum), che ha l’effetto di sottolineare l’estensione del processo verbale. Similmente, a p. 
271, ter sese attollens cubitoque adnixa levavit (Verg. Aen. 4.690) è colto un tipico esempio 
di influsso del suono sulla forma: l’uso di adnītor, al posto dell’atteso innītor, si spiega con 
l’architettura sonora del verso, il quale fa partecipare eccezionalmente adnītor dello stesso 
valore semantico di movimento verso l’alto, espresso regolarmente dall’allitterante attollō. 

 
Università degli Studi di Udine  Renato Oniga 

renato.oniga@uniud.it 
 

 

Plutarco, Lingua e testo, Atti dell’XI Convegno plutarcheo della International Plutarch 
Society – Sezione Italiana (Milano, 18-20 giugno 2009), a cura di Giuseppe Zanetto – Ste-
fano Martinelli Tempesta, Cisalpino-Istituto Editoriale Universitario (“Quaderni di Acme” 
122), Milano, 2010, pp. XIV-370; ISBN 978-88-205-1016-9; € 38,00. 
 
 
Curati e introdotti da Giuseppe Zanetto e Stefano Martinelli Tempesta, vedono la luce nei 
Quaderni di Acme gli Atti del IX Convegno dell’IPS – Sezione Italiana, svoltosi a Milano 
due anni fa e dedicato a molteplici aspetti del testo plutarcheo. Le sezioni in cui s’articola il 
volume spaziano dalla Textgeschichte di Moralia e Vitae a riflessioni prettamente ecdotiche, 
da puntualizzazioni sulla diversificata κοινή dei Moralia a criteri auspicati per tradurre Plu-
tarco in lingue moderne, da tentativi esegetici di luoghi discussi al Fortleben rinascimentale 
del Cheronese, per toccare infine, su punti specifici ma pure in uno sguardo d’insieme, 
l’insidiosa silloge dei cosiddetti frammenti. 

Ad una premessa orientativa dei curatori (pp. IX-XI), compendiata nell’«executive 
summary» (p. XIII), segue la concisa ma densa prolusione di Antonio Garzya (pp. 3 s.), che 
pone l’accento su due fattori d’assoluto momento: 1. l’urgenza che si approntino, su solida 
base testimoniale e con oculata selezione dei copiosi emendamenti congetturali, apparati 
«rigorosamente critici, e non documentarî» (p. 2; questi ultimi, peraltro, si rivelano sovente 
incompleti); 2. la necessità di contestualizzare lingua e stile di Plutarco entro il gene-
re/sottogenere delle singole opere, evitando «che un certo velo d’indistinzione finisca con 
l’ammantare il tutto con l’etichetta di koinè o simili» (p. 4). 



 

 - 434 - 

Da p. 5 a 68 si estende il magistrale saggio di Stefano Martinelli Tempesta Pubblicare 

Plutarco. L’eredità di Daniel Wyttenbach e l’ecdotica plutarchea moderna. Con l’acribia 
che gli è consueta e fornendo a ogni passaggio del proprio percorso documentazione di 
prima mano, l’A. prende le mosse dall’impresa wyttenbachiana sui Moralia, monumentale 
summa – parzialmente incompiuta per sfortunate vicende occorse al dotto svizzero – dei 
precedenti sforzi ecdotico-critici a partire dall’Aldina. Nondimeno, benché basata su un nu-
mero di codici più consistente rispetto a quelli frequentati fino allora, «la tecnica editoriale 
di Wyttenbach [era] profondamente radicata in un contesto ‘pre-lachmanniano’» (p. 8): per 
inveterata prassi, l’editore si limitò a migliorare, ope codicum vel ingenii, il testo vulgato, 
confinando in note a piè di pagina, se non in commentarî separati, proposte congetturali o 
financo varianti parse troppo distanti dalla vulgata. Resta il fatto che Wyttenbach fu il primo 
a esibire un apparato che desse ragione della constitutio textus e a fornire, oltre a fittissime 
Animadversiones storico-esegetiche, liste di lezioni varie cui la critica successiva attingerà a 
larghe mani. Assai meno scientifica, al confronto, sarà l’ed. Didot di Dübner (Parisiis 1841-
55), sia perché priva d’apparato, sia perché basata sulle frettolose collazioni di un tal 
Κόντος, tuttora non identificato (cf. pp. 33 s. e n. 84). Martinelli Tempesta passa quindi in 
rassegna le principali tappe ecdotiche del testo plutarcheo, soffermandosi segnatamente su 
meriti e limiti sia di Bernardakis (pp. 37-44), valente grecista ma troppo sbilanciato verso il 
presunto codex optimus D (Par. gr. 1956), sia della successiva ‘rivale’ teubneriana patroci-
nata da Wilamowitz e Treu (pp. 47-50): benemerita opera di varî studiosi, ma irta di evitabi-
li interventi congetturali (in specie normalizzazioni all’attico) e non sempre fondata sul-
l’autopsia di pur rilevanti testimoni. Attenzione particolare spetta poi, relativamente ai Mo-

ralia, alle eterogenee collezioni Loeb (pp. 50-3) e Budé (pp. 54 s.), con ricordo 
dell’eccezionale contributo di Jean Irigoin alla Textgeschichte plutarchea (p. 55); sono quin-
di illustrati, in sintesi, scopi e aspetti innovativi (edizione di opuscoli separati [quasi cin-
quanta ad oggi], allargamento della recensio a recenziori, oculato conservatorismo) del 
Corpus Plutarchi Moralium, fondato nel 1988 da Italo Gallo e Renato Laurenti, e ora diretto 
da Gennaro D’Ippolito, Amneris Roselli e Paola Volpe Cacciatore (pp. 57-9). Martinelli 
Tempesta conclude il suo denso prolegomenon invitando a riflettere, ai fini di un’ἔκδοσις 

seriamente critica di Plutarco, su urgenti questioni di metodo: anzi tutto la necessità 
d’ampliare la base di lavoro non solo alla tradizione diretta nella sua integralità, apografi in-
clusi («descripti non eliminandi» [p. 59], specie là dove meglio spiegano lo stratificarsi 
degl’interventi critici planudei), ma pure a fonti indirette e alle edizioni a stampa, senza tra-
scurare versioni siriache e umanistiche, nonché i numerosi postillati cinquecenteschi (pp. 59 
s.). Tra i moniti dell’A., in particolare, suona condivisibile (chi scrive lo sta verificando en-
tro la selva di codici del Prometheus Vinctus) la risposta a chi obietti il modesto profitto di 
escussioni ‘a tappeto’: «un riesame completo della tradizione manoscritta serve non soltanto 
a rettificare errori degli apparati correnti o a precisare i πρῶτοι εὑρεταὶ di brillanti conget-
ture, ma anche, e soprattutto, a conoscere a fondo la storia di un testo e a verificarne diret-

tamente i meccanismi di trasmissione, entrambi elementi che, se adeguatamente combinati 
con una corretta valutazione della lingua e dello stile dell’autore, consentono una constitutio 

textus in cui l’arbitrio – non lo iudicium, si badi – sia ridotto al minimo» (pp. 61 s.). 
D’altronde, non va accantonato ogni tentativo stemmatico pur dinanzi a pervasive contami-
nazioni: lungi da criteri ‘meccanicistici’, Martinelli Tempesta esorta opportunamente a e-
ventuali stemmi elastici, che peraltro si giovino dei progressi scientifici sia paleografici sia 
codicologici, e lascino distinguere, qualora possibile (e spesso è così), «ciò che è frutto di 
trasmissione verticale da ciò che si è trasmesso orizzontalmente» (p. 66). 

La sezione sui Moralia (pp. 69-169) si apre con l’istruttivo saggio di Carlo Carena sulla 
ricezione del Plutarco ‘morale’ nel Rinascimento europeo (pp. 71-83). In particolare, sono 
prese in esame le figure di Erasmo (sia per le fortunate versioni latine – perlopiù 



 

 - 435 - 

προγυμνάσματα dedicati ad amici o potenti – d’opuscoli etico-filosofici plutarchei, sia per 
la messe di citazioni dai Moralia negli Adagia), di Racine (che a soli diciassette anni s’era 
letto in originale e postillato gli opera omnia del Cheronese), di Amyot (cui si deve la cele-
bre, benché in varî punti non esente da fraintendimenti testuali, versione francese di Moralia 

e Vitae) e di Montaigne (assiduo lettore di Plutarco nella traduzione amyotiana, amatissima 
a dispetto di pur riconosciute ‘infedeltà’ rispetto al greco).  

Segue un notevole contributo di Gennaro D’Ippolito su Norma e variazione nella scrittu-

ra plutarchea (pp. 85-111). Nel solco degli studi condotti una ventina d’anni or sono da 
Giuseppe Giangrande (bibliografia compendiata a p. 87 n. 12), l’A. rimette in discussione il 
pregiudizio che la lingua di Plutarco sia «un monòlito, un blocco omogeneo» (p. 87), pre-
supposto che ha improntato la serie teubneriana di un esprit de géométrie normativistico, 
con criteri atticizzanti (laddove il greco dei Moralia «non è un atticismo con elevata compo-
nente di κοινή, bensì la κοινὴ con una misurata componente di atticismo»: così a p. 89). 
Anziché dar enfasi, come si suol fare, a varianti diacroniche (avvicinandosi all’età matura, 
Plutarco sarebbe sempre meno incline ad artifizi retorici), peraltro problematiche giacché in 
molti casi sussiste incertezza nella datazione delle singole opere, D’Ippolito esorta a valo-
rizzare, piuttosto, le cosiddette varianti diafasiche e diamesiche, che assai meglio, e con 
maggior sicurezza, aiutano a spiegare differenze di lingua e stile quando passiamo da una 
categoria di opuscoli ad un’altra. È ipotesi di lavoro feconda, che permette più equilibrati 
giudizî sul corpus e più obiettive valutazioni – anche in casi di presunta pseudepigrafia – dei 
singoli scritti. Il fatto, ad es., che determinate opere esibiscano connettivi esterni quali deis-
si, plurale didattico e strutture pseudoamebeiche (cf. p. 97) orienta, a livello genetico, verso 
il genere ‘conferenza’, caratterizzato per sua natura da forte sensibilità per l’ἀκοή: in tali ca-
si, più che nei testi nati per iscritto e fruiti in muta consultazione (cf. p. 93), dovremmo por-
re attenzione all’horror hiatus e al ritmo in clausola; diversamente, in opuscoli ascrivibili al 
polo opposto (la cosiddetta categoria ‘scritto-scritto’), come sillogi di apoftegmi, aneddoti 
paradossali e trattati, un relativo disinteresse per gli aspetti acustici, tra cui anzi tutto lo iato, 
non desterà particolare stupore né sbrigativi sospetti d’inautenticità (che colpirebbe a torto, a 
giudizio dell’A. [cf. pp. 108 s.], larga parte dei diciassette Moralia comunemente giudicati 
spurî). 

Un originale studio sui miti plutarchei, e segnatamente sull’anticipazione, in fac. lun. 942 
F-945 D, di lessico e metafore che diverranno usuali nel neoplatonismo, soprattutto di Ploti-
no, propone Elena Gritti alle pp. 113-41. L’argomentazione è supportata da paralleli costanti 
con le Enneadi, e invita senz’altro a riflettere; tuttavia, rimane aperta e irrisolta la questione, 
evidenziata dalla stessa Gritti, «se e quanto Plotino potesse leggere i testi plutarchei» (p. 
140), visto che Porfirio non cita Plutarco, peraltro divergente sul piano dottrinale, fra le auc-

toritates lette e discusse dal maestro. (Di sfuggita sia permesso di osservare che, in ser. num. 

vind. 563 E, la problematica similitudine, menzionata alle pp. 136 s., del φρονοῦν di Tespe-
sio che ‘cade fuori’ dal corpo come un timoniere [τις… κυβερνήτης è appunto la lezione 
concorde dei mss.] è sbalzato da una nave avrebbe meritato, magari in nota, un tentativo e-
segetico, presumibilmente con ricadute notevoli ai fini della σύγκρισις con le Enneadi). 

Fabio Vendruscolo conclude la sezione sui Moralia con un puntuale e articolato saggio 
sulla ‘libidinosa’ recensio Δ (pp. 143-69). La principale tesi sostenuta, con dovizia 
d’esempî, è che le varianti peculiari in D, il succitato codice prediletto da Bernardakis, siano 
spiegabili, dalla prima all’ultima, come congetture del recensore bizantino, senza necessità 
d’ammettere fonti extra-stemmatiche. Di avviso opposto, cioè persuaso della genuinità di 
tali lezioni, era stato Bernardakis, il quale, «non senza un certo orgoglio ‘bédieriano’ ante 

litteram, vedeva anche l’affidarsi alla guida di un codex optimus concretamente esistente, 
accuratamente selezionato e direttamente conosciuto, un progresso metodologico, una solu-
zione più trasparente e lineare rispetto all’incerto oscillare degli editori precedenti fra osse-



 

 - 436 - 

quio alla vulgata e ricorso a congetture e lezioni di varia provenienza, per lo più attinte a 
farraginose raccolte altrui» (p. 150). Ma l’assenza d’un vero apparato nell’edizione di Ber-
nardakis, che forse più del dovuto s’affidò allo iudicium, la rese inadeguata ai tempi; né var-
rà particolarmente l’obiezione che le basi stemmatiche tracciate da Pohlenz sono in definiti-
va fragili, giacché tramite più affinati strumenti scientifici (storici, paleografici, codicologi-
ci) possiamo delineare meglio la storia del testo di Plutarco e delineare – sia pure in quella 
veste ‘elastica’ raccomandata da Martinelli Tempesta – genealogie di massima del materiale 
manoscritto (cf. pp. 152 s.). Vendruscolo coglie l’occasione, a tal riguardo, per esprimere 
legittime perplessità (pp. 167 s.; di analoghe vedute Martinelli Tempesta supra, p. 44 n. 
114) sull’iniziativa, promossa da Panagiotis D. Bernardakis (nipote di Gregorios) e Heinz 
Gerd Ingenkamp, di un ‘Plutarchus auctus’ (che corrisponderebbe alla progettata editio 

maior di Bernardakis, rimasta allo stato d’abbozzo) sulla base d’appunti inediti del grecista 
di Mitilene e d’informazioni sui codici integrate dagli apparati Teubner e Budé (finora sono 
comparsi tre volumi del ‘secondo’ Bernardakis, editi dall’Università di Atene tra il 2008 e il 
2010). Ora, a prescindere dall’innegabile interesse, e non solo documentario, della pubblica-
zione di materiali inediti di Bernardakis, trovo condivisibili i garbati ma fermi rilievi di 
Vendruscolo sull’operazione, dal «carattere in parte provocatorio» e scientificamente «un 
po’ pericolosa» (p. 167), del Bernardakis maior. Se infatti Ingenkamp (autore, alle pp. 189-
203, di un intervento sull’impresa ecdotica del quale anticipiamo la menzione per miglior 
coesione tematica) è nel giusto sia quando rileva l’incoerenza di Paton riguardo a D (cf. pp. 
193 s.), sia quando eleva lo iudicium al ruolo prioritario che deve avere nel processo edito-
riale (cf. p. 193, ov’è citata l’autorità di Pasquali), va però ribadito, con Vendruscolo, che lo 
iudicium non deve porsi in alternativa al metodo (cf. p. 168), né «accontentarsi di paragona-
re i testi [sc. stabiliti dagli editori moderni] e scegliere quello che intrinsecamente appare 
‘migliore’» (p. 145). Risulta, a onor del vero, poco suasiva la scelta di P. Bernardakis e In-
genkamp di ricorrere alle collezioni Teubner e Budé «allo scopo di informare il lettore su 
tutte le essenziali varianti», sì da poter «lottare ad armi pari con [le edizioni] che sono nelle 
mani di tutti» (p. 193). Si può obiettare, infatti, non solo che attenersi ad apparati di edizioni 
anche quotate espone a rischi molteplici (sia per imprecisioni/omissioni, inevitabili e più 
frequenti di quanto non si creda, dell’apparato assunto a fonte, sia perché, nello specifico, si 
son registrati progressi sul piano storico e codicologico non ignorabili), ma pure, come ret-
tamente osserva Vendruscolo, che «la scelta più probabile […] è quella capace di spiegare 
la situazione tradizionale nel suo complesso nel modo più plausibile ed ‘economico’» (p. 
145). Ma per spiegare la paradosi «nel suo complesso» occorre procedere a collazioni com-
plete, compresi i recenziori, purché s’intenda Pasquali per ciò che realmente disse: non che 
«si può fare a meno degli stemmi perché tutti i testimoni indifferentemente possono conser-
vare la lezione giusta, ma al contrario che bisogna prendere in considerazione e collazionare 
tutti i testimoni, anche i più recenti, perché possono rivelarsi stemmaticamente indipendenti 
e quindi portatori di tradizione» (p. 168). 

La seconda sezione del libro (pp. 171-203) consiste nei due contributi rispettivamente di 
P. Bernardakis e Ingenkamp sui Moralia di G. Bernardakis (del secondo s’è detto; il primo, 
A Brief Introduction to the Life of G.N. Bernardakis [pp. 173-88], è un agile ricordo biogra-
fico del professore di Mitilene, corredato da fotografie di famiglia nonché d’alcuni fogli 
manoscritti confluiti nel ‘Plutarchus auctus’; interessante altresì un biglietto in greco [tra-
scritto alle pp. 176 s. e riprodotto a p. 179] che Friedrich Blass spedì da Halle l’11 febbraio 
1897 a G. Bernardakis, a testimonianza del buon rapporto tra i due a torto revocato in dub-
bio da Wilamowitz).  

La terza sezione (pp. 205-59), sulle Vite, inizia con un fine saggio di Timothy E. Duff su 
Il linguaggio della narrazione in Plutarco (pp. 207-24). L’A., apportando un congruo nume-
ro di esempi, mette in guardia dalla diffusa consuetudine di traduttori e interpreti di presup-



 

 - 437 - 

porre, in varî passaggi delle Vite, nessi cronologici anziché logici, laddove «Plutarco è solito 
portare esempi del comportamento del protagonista per illustrarne un tratto del carattere an-
che quando ciò sfoci in una sequenza non-cronologica» (p. 208). In particolare, si ricorda 
opportunamente come il biografo tenda a relegare ‘in sottofondo’ – specie attraverso co-
strutti participiali o frasi all’imperfetto – eventi ritenuti di rilievo secondario, cioè soltanto 
«premessa per un’altra azione decisiva o […] significativa narrata in aoristo» (p. 221). 

Seguono due lavori incentrati su questioni testuali. Rosa Giannattasio Andria (Il tradut-

tore delle Vite e i problemi del testo, pp. 225-46), dopo aver affrontato alcuni criteri relativi 
alla traduzione (tra cui si segnala il monito, alle pp. 232-3, a non sottovalutare/semplificare 
le sequenze sinonimiche, sempre che si tratti d’effettivi sinonimi), approva (pp. 236-9) 
Μαρίων di Reiske (Μαρίου codd.) in Caes. 5.2 e difende (pp. 239-45) i tràditi πάντων (vs 

πάντως anon.) e ταῦτα (vs πάντα Reiske) in Ages. 5.5. Angelo Meriani (pp. 247-59), inve-
ce, accoglie e ampiamente motiva l’espunzione del tràdito οὐκ (o l’economico ‘ritocco’ in 
οὖν) in Lyc. 5.8, rimettendo in auge la duplice congettura proposta da Thomas Gataker nel 
suo commento a Marco Aurelio (Cantabrigiae 1652). 

La quarta e ultima sezione (pp. 261-327) è dedicata ai frammenti, dei quali è stata recen-
temente edita, a cura di varî studiosi coordinati da Paola Volpe Cacciatore, una traduzione 
italiana corredata da note e con testo greco di Sandbach a fronte (Napoli 2010). I saggi con-
clusivi discutono alcune questioni puntuali. Tommaso Raiola (pp. 263-79) è incline a consi-
derare il fr. 81 S., scolio parafrastico a Hes. OD 591-6, come non plutarcheo: la precisa ter-
minologia matematica ivi esibita sonerebbe estranea al registro linguistico altrove adottato 
da Plutarco, orientando all’ipotesi che sia penetrata nel commento plutarcheo agli Erga una 
postilla, se non di Proclo, quanto meno di un autore mosso da analoghi interessi (cf. pp. 276-
8). Rosario Scannapieco (pp. 281-315) propone invece un’analisi delle strutture formali-
retoriche, con approfondimento dei modelli letterari citati o allusi dal Cheronese, del fr. 136 
S. (tratto dal perduto Περὶ ἔρωτος), affrontando altresì due problemi testuali (pp. 297-305). 
Paola Volpe Cacciatore, infine, articola il suo studio Per la comprensione di un testo perdu-

to (pp. 317-27) essenzialmente in tre parti: nella prima (pp. 317-9) si problematizza la defi-
nizione stessa di frammento, che nel caso di Plutarco incontra difficoltà aggiuntive per 
l’esistenza d’un omonimo neoplatonico figlio di Nestorio; la seconda (pp. 319-23) passa in 
rassegna sezioni e tipologie circoscrivibili nella silloge di Sandbach; la terza (pp. 323-7) af-
fronta invece una questione puntuale, cioè la possibile paternità plutarchea del cosiddetto fr. 
1 Tyrwhitt, in cui si potrebbe riconoscere parte, se non di «un’opera compiuta e pubblicata» 
(p. 327), almeno di uno ὑπόμνημα. 

Corredano il volume tre indici: dei luoghi plutarchei (pp. 329-35), dei nomi, antichi e 
moderni (pp. 337-49) e delle fonti manoscritte (pp. 351 s.). 
 
Freiburg im Breisgau  Matteo Taufer 
 
 
Plutarco, Frammenti (Strumenti per la ricerca plutarchea 6), a cura di Paola Volpe Cacciato-
re, Napoli, M. D’Auria Editore, 2010, pp. 256; ISBN 978-88-7092-308-7; € 40,00.  
 
 
La scuola salernitana di greco costituita intorno a Paola Volpe ha ereditato dai precedenti 
grecisti un impegno nello studio di Plutarco connesso all’International Plutarch Society e lo 
ha incrementato grazie a una intensa attività di ricerca, con l’organizzazione di convegni e la 
partecipazione ad essi in varie parti d’Europa e contatti internazionali a vari livelli: il pros-
simo è previsto a Ravello per la fine di settembre 2011; negli ultimi anni anche la collana 



 

 - 438 - 

del Corpus Plutarchi Moralium, iniziata a suo tempo sotto la direzione di Italo Gallo, ha a-
vuto un significativo incremento.  

Come altri volumi della scuola salernitana, anche questo nasce da un lavoro di équipe, in 
cui la Volpe ha coinvolto nove suoi allievi e collaboratori (Anna Caramico, Adele Tepedino, 
Giovanna Pace, Mariella De Simone, Maria Carmen De Vita, Rosa Giannattasio, Rosario 
Scannapieco, Stefano Amendola e Tommaso Raiola). Il greco riproduce l’apprezzata edi-
zione di Sandbach nel quindicesimo volume del Plutarco della Loeb Classical Library, con 
l’indicazione delle relative fonti e delle perplessità espresse dall’editore a proposito di alcuni 
frammenti. Una breve introduzione di Paola Volpe (pp. 7-13) puntualizza efficacemente i 
problemi posti dalle raccolte di frammenti in generale e della funzione che di volta in volta 
esse hanno ai fini del recupero delle personalità e del pensiero dei relativi autori, e informa 
puntualmente dei motivi di alcune esclusioni. Il volume adempie felicemente la funzione 
che gli è stata destinata collocandolo in una collana di ‘Strumenti per la ricerca’; le tradu-
zioni sono eseguite con chiarezza e proprietà, in modo di mettere a disposizione degli stu-
diosi un accesso agevole ai frammenti plutarchei, assai meno noti di quanto lo siano le opere 
che ci sono giunte integre, ma che hanno la loro importanza per la comprensione del pensie-
ro del Cheroneese. 
 

Vittorio Citti 
vittorio.citti@gmail.com 

 

 

Phlegon Trallianus, Opuscula de rebus mirabilibus, de longaevis, edidit Antonio Stramaglia, 
Berlin-New York, De Gruyter, 2011 (Bibliotheca Scriptorum Graecorum et Romanorum 
Teubneriana), pp. LXX-94; ISBN 978-3-11-024597-4; € 69,95. 
 
 
Antonio Stramaglia (d’ora in avanti S.) si occupa ormai da molti anni di Flegonte di Tralle, 
come attesta una serie di contributi comparsi nell’ultimo ventennio. Ci si può riferire in par-
ticolare a Sul Περὶ θαυμασίων di Flegonte di Tralle: problemi di tradizione, lingua ed ese-

gesi, SCO 45, 1995, 191-234, a The textual transmission of ancient fantastic fiction: some 

case studies, in Fremde Wirklichkeiten: literarische Phantastik und antike Literatur, hrsg. 
von N. Hömke – M. Baumbach, Heidelberg 2006, 289-310, ed infine ai vari loci in cui si 
tratta di questioni flegontee all’interno di Res inauditae, incredulae: storie di fantasmi nel 

mondo greco-latino, Bari 1999. Nel corso degli anni, S. dunque non  ha mai smesso di riflet-
tere sul testo di Flegonte, giovandosi tra l’altro del procedere generale degli studi e di fitti e 
proficui contatti con altri studiosi (attestati tra l’altro dalla tabula gratulatoria dell’edizione 
qui in oggetto), e riuscendo dunque, in più di un caso, ad affinare le proprie posizioni e otte-
nere una visione sempre più chiara della superstite opera di un autore presso il quale, per u-
sare le stesse parole di S., omnia… aut abstrusa aut obscura sunt, et saepe utroque vitio af-

ficiuntur. 
L’edizione critica del De rebus mirabilibus e del De longaevis costituisce dunque la 

summa di questi studi, e fornisce finalmente alla comunità degli studiosi (ci si permetta di 
anticiparlo) un testo affidabile e ponderato, che permette di lasciarsi definitivamente alle 
spalle le ormai datate edizioni di Jacoby (FGrHist II B, 257, pp. 1169-94) e di Giannini (Pa-

radoxographorum Graecorum reliquiae, Milano 1966, 169-219). 
I meriti di S., peraltro, non si limitano al testo critico stricto sensu. Quest’edizione teub-

neriana, infatti, è caratterizzata dalla presenza di ausilii di vario tipo, a partire dalle pagine 
introduttive, che permettono al lettore di ampliare di molto le proprie prospettive e di ottene-
re un solido inquadramento dell’autore e della sua opera. 



 

 - 439 - 

La prefazione, molto ampia, si sofferma inizialmente sulla figura di Flegonte e sulla 
struttura del De rebus mirabilibus e del De longaevis. Segue poi (pp. XII-XXIII) una esau-
stiva trattazione sul codex unicus P (Heidelberg. Pal. Gr. 398, del IX secolo), che beneficia 
tra l’altro delle ultime acquisizioni di Filippo Ronconi. Si può peraltro ricordare che recen-
temente il codice è stato digitalizzato nella sua totalità e messo online sul sito dell’università 
di Heidelberg (http://diglit.ub.uni-heidelberg.de/diglit/cpgraec398/): chiunque lo voglia, po-
trà dunque leggere le pagine di S. consultando sinotticamente il manoscritto. 

Il codice P, tra l’altro, fa parte della cosiddetta ‘collezione filosofica’, e S. ha buon gioco 
a delucidare i motivi che avevano potuto portare all’inclusione del testo flegonteo all’interno 
di un corpus risalente verosimilmente ad una scuola platonica tardoantica (forse la stessa 
Scuola di Atene chiusa da Giustiniano nel 529), individuandoli nell’interesse per il meravi-
glioso ed in particolare le storie di spettri e revenants (argomento, ricordiamolo, dei primi e 
più celebri capitoli del De rebus mirabilibus) rilevabili presso le maggiori figure dell’ultimo 
neoplatonismo, come Damascio e Proclo.  

Seguono poi utili pagine sulle edizioni flegontee, a partire dalla princeps dello Xylander 
nel 1568, con una particolare enfasi anche sulla parallela storia ecdotica dell’oracolo sibilli-
no sui giochi secolari, tramandato, oltre che dal De longaevis 6.3, anche da Zosimo (2.6), il 
quale probabilmente a sua volta attingeva ad un’opera perduta di Flegonte Sulle feste roma-

ne. I consilia e la ratio dell’edizione sono enucleati da S. alle pp. XXXII-XXXVI: del tutto 
condivisibile, in particolare, l’intento di ‘deatticizzare’ il greco, restituendogli la sua patina 
linguistica tipica della koinè di età imperiale; e particolarmente meritoria, come già si ac-
cennava, la decisione di arricchire il testo di un ‘apparato ausiliario’, chiaramente distinto da 
quello critico e comprendente fonti, loci similes, e brevi rimandi critico-bibliografici alle 
questioni contenutistiche sollevate dal testo flegonteo. 

La bibliografia (pp. XXXVIII-LIX) è estremamente ampia ed esaustiva. In una futura ri-
stampa potrà eventualmente essere ampliata con i recenti contributi di Dóra Pataricza, in 
particolare i saggi Phlegon and the Giants, in Kalendae. Studia sollemnia in memoriam Jo-

hannis Sarkady, Budapest-Debrecen 2008, 271-82; Father or Mother? Stories of male pre-

gnancies in Phlegon’s De mirabilibus, ACD 45, 2009, 129-33, e con la tesi di dottorato del-
la medesima, dedicata specificamente al De rebus mirabilibus: Phlegón Csodálatos történe-
tek című műve, diss. Debrecen 2010. 

Il testo critico vero e proprio, come già si accennava, rende conto delle riflessioni e degli 
studi di S. nel corso di più di quindici anni, che come usualmente succede lo hanno talora 
portato a correggere posizioni precedenti (cfr. e.g. p. 3, 39), ed è naturaliter destinato a por-
si come imprescindibile standard per tutti coloro che sono intenzionati a cimentarsi con il 
testo di Flegonte, che risulta sanato, chiarito e recuperato in moltissimi punti (oltreché guar-
nito di un apparato molto preciso e attento, che mette in luce anche alcuni problemi presenti 
in edizioni precedenti: cfr. e.g. p. 9, 128). Ovviamente in questa sede non si può dare conto 
di tutte le scelte di S., peraltro in genere condivisibili, e che in molti punti difendono e recu-
perano il testo tràdito. Ci limiteremo a qualche riflessione su alcuni limitatissimi casi nei 
quali, forse, è possibile proseguire l’indagine critica ed esegetica. A p. 7, 107, l’indovino Il-
lo prescrive di κατακλείειν ἐκτὸς ὁρίων (qualcosa come ‘segregare fuori dai confini’) il ca-
davere della revenante Filinnio, secondo il dettato di P accettato da S. come lectio difficilior; 
ci si può chiedere, tuttavia, sulla base di paralleli interni relativi ad un altro monstrum (p. 9, 
135 s. οἱ δὲ δεῖν ᾤοντο τὸ παιδίον καὶ τὴν μητέρα ἀπενέγκοντας εἰς τὴν ὑπερορίαν 
κατακαῦσαι, peraltro segnalati dallo stesso editore in apparato) e di riflessioni ad ampio 
raggio come quelle di J.C. Lawson, ΠΕΡΙ ΑΛΙΒΑΝΤΩΝ, Part I, CR 40.2, 1926,  52-8, se 
non convenga emendare in κατακαίειν con l’Hemsterhuys.  

A p. 24, 308 (δημωθέντων δὲ τῶν ἄλλων καὶ κομισθέντων εἰς Ῥώμην), nel contesto di 
una profezia sul ritorno in patria dei Romani dopo la vittoria su Antioco di Siria e i Galati 



 

 - 440 - 

(188-187 a.C.), S. accoglie δημωθέντων di Xylander a fronte di δηλωθέντων di P, inten-
dendo il participio come ‘confiscati’ e riferendo tutto il genitivo assoluto al bottino dei Ro-
mani. Tuttavia, visto che nelle righe immediatamente precedenti si ricorda una sconfitta su-
bita dagli stessi Romani, sulla strada del ritorno, da parte dei Traci, ci si può domandare se il 
periodo in questione non si riferisca al ritorno in patria degli uomini superstiti, e se dunque 
non convenga emendare il tràdito δηλωθέντων in δειλωθέντων, ‘scossi, sconvolti’.  

A p. 25, 318 ss., infine, in una delle numerose profezie antiromane che corredano il testo 
del terzo capitolo del De rebus mirabilibus, si dichiara che Roma subirà indicibili disgrazie 
ἡνίκα Νησαῖοι χρυσάμπυκες ἀργέται ἵπποι / βῶσιν ἐπὶ χθόνα δῖαν, ἑὴν προλιπόντες 
ἐφέδρην / – οὕς ποτ’ ἐν ἄστει τεῦξε Συρηκοσίων πολυόλβων / δαίδαλος Ἠετίων κτλ. Di 
questo passo sono state fornite interpretazioni tanto complicate quanto, spesso, discutibili. Si 
concorda, generalmente, sul fatto che si accenni ad un gruppo statuario (non meglio identifi-
cato) rappresentante la quadriga del Sole, e che si profetizzi che, quando questi cavalli si 
muoveranno, allora avranno luogo grandi sciagure per i Romani. S., ponendosi sulla scia di 
Gauger e di altri, lo intende come un adynaton (ma già questo sembra in contrasto con il te-
nore degli altri oracoli), interpretando non banalmente ἐπὶ χθόνα δῖαν sulla scorta di Hom. 
Il. 24.532 come ‘in cielo’ e glossando ad loc.: «cum Solis currus aheneus et aureus, ab Ee-
tione artifice Syracusis olim confectus, podium suum reliquerit et in caelum advolaverit, 
tum magna clades Romae continget». In realtà, più semplicemente (su questa linea sembra 
tra l’altro collocarsi anche Hansen), qui potrebbe esservi un riferimento ad uno dei più co-
muni omina negativi, quello della caduta di statue al suolo, provocato da tempeste, terremoti 
o quant’altro (si può rimandare per esempio a Giulio Ossequente 5, 7, 18, 49), o forse, più 
semplicemente, ad un trasferimento del monumento stesso in un altro luogo, qualificato co-
me «terra divina», il cui uso generico è anch’esso attestato fin da Omero (Il. 14.347). Può 
darsi benissimo che, negli anni dello scontro con Antioco III, si fosse verificata una simile 
occorrenza rispetto ad un gruppo statuario effettivamente custodito a Siracusa (il nome dello 
scultore, Eezione, è attestato anche in un epigramma di Teocrito: vd. AP 6.337), e che per-
tanto si fosse proceduto a creare una profezia post eventum. 

Queste poche e sparse riflessioni, tuttavia, non vogliono affatto oscurare l’eccellenza e la 
profondità del lavoro di S., tanto più meritevole se si pensa che è stato compiuto su un auto-
re ‘minore’ e frammentario come Flegonte.  

Il volume infine si chiude con un succintissimo Index nominum verborumque notabilium 
curato da Giuseppe Russo, limitato a vocaboli e nomi che compaiono solo in Flegonte, o che 
comunque hanno particolare rilevanza: una scelta ‘moderna’ che probabilmente sarà sempre 
più diffusa, vista la crescente diffusione delle ricerche su repertori digitalizzati, come il 
TLG, che tendono a sostituirsi ai tradizionali ed esaustivi indices verborum.  
 
Università di Siena Tommaso Braccini 

via Lucchese 312 – loc. Spazzavento 
I-51030 Pistoia 

tom.braccini@libero.it 
 
 
Francesca Mestre – Pilar Gómez (eds.), Lucian of Samosata, Greek Writer and Roman 

Citizen, Barcelona, Publicacions i edicions de la Universitat de Barcelona, 2010, pp. 290; 
ISBN 978-84-475-3406-7; € 23,00.  
 
Come evidenziato da P. Gómez nell’introduzione al volume (pp. 11-5), seguita da un inter-
vento di C. Miralles (Del meu tracte amb Llucià, pp. 19-25 – On my Dealings with Lucian, 
pp. 27-34) sui fruttuosi studi lucianei suoi e dell’Università di Barcellona, gli interventi rac-



 

 - 441 - 

colti fanno capo alle due principali correnti di studio dell’opera di Luciano: una attenta al 
versante letterario, l’altra più interessata a collocarne l’autore nel mondo in cui vive e in 
rapporto agli scrittori contemporanei; rispetto ad essi, infatti, Luciano ricorre alla letteratura 
passata in maniera più flessibile, attento ai metodi scolastici del tempo e producendo 
un’opera che si presenta, di fatto, come il risultato di una complessa costruzione letteraria. 
D’accordo con la scelta della Gómez nell’introduzione, i contributi saranno qui presentati 
secondo un fil rouge tematico che si discosta, in parte, dall’ordine di comparsa. 

Nella prima sezione (Lucian the Writer, pp. 35-141), M. García Valdés (Luciano: diálogo 

y compromiso intelectual, pp. 73-86) mostra con chiarezza un Luciano attento osservatore 
del suo tempo, neutrale nella scelta tra società greca e romana, che, tuttavia, è noto, critica 
da barbaro ellenizzato. La commistione di serio e comico che ne caratterizza l’opera e sui 
cui si sono concentrati, almeno a partire dal fondamentale lavoro di R.B. Branham (Unruly 

Eloquence. Lucian and the Comedy of Traditions, Cambridge (MA)-London 1989) numero-
si lavori, è qui studiata funzionalmente alle sue finalità artistiche. I famosi passi autobiogra-
fici, fondamentali alla comprensione del ‘programma letterario’, primo fra tutti il celeberri-
mo Bis acc. 33, tratteggiano un dialogo nuovo, non solo in quanto dotato di elementi comici, 
ironici, caricaturali e parodici, che permettono di raggiungere un pubblico più ampio e meno 
selezionato, ma soprattutto perché sembrano proporre, in maniera innovativa, una visione 
controcorrente del mondo. Il dialogo appare, così, il mezzo migliore per inoculare la verità 
nelle anime e svelarla sotto la falsità imperante.  

Il lavoro di M. Bonazzi (Luciano e lo scetticismo del suo tempo, pp. 37-48) propone 
un’interpretazione sfumata e puntuale della posizione di Luciano rispetto allo scetticismo, 
confermandone il carattere estremamente complesso che letture talvolta superficiali e ridut-
tive hanno mancato di riconoscere. Solo apparentemente, infatti, i giudizi positivi di opere 
come il Bis accusatus fanno da contrappunto alle critiche di altre come l’Icaromenippus; 
analogamente, alla conoscenza approssimativa dello scetticismo e delle differenze tra Aca-
demici e Pirroniani si oppone, altrove, una chiara padronanza dei tropoi e del vocabolario 
scettico. Allo sguardo attento di Bonazzi affiora, sotto l’apparente confusione, quella consa-
pevole strategia riconosciuta dagli studi lucianei a partire dalla seconda metà del secolo 
scorso, che lo porta legittimamente a riconoscere nelle critiche alla scuola scettica poco, se 
non niente, a che vedere con gli attacchi più forti ad altre. Emerge, dunque, l’immagine di 
un autore sostanzialmente favorevole allo scetticismo e alle sue argomentazioni, strumento 
di critica contro il dogmatismo di altre scuole. Ma, detto ciò, Bonazzi non cede alla tenta-
zione, rischiosa e comune, di attribuire un’etichet-ta filosofica a Luciano, per il quale, anzi, 
lo scetticismo sembra continuare a essere una filosofia dagli esiti etici assurdi, se perseguito 
rigorosamente. Il suo è uno scetticismo ‘urbano’, in cui le armi del dubbio confutano i dog-
matismi ma non i fatti della vita ordinaria, in un’accettazione disincantata della realtà e dei 
suoi limiti.  

Sulla stessa linea, B. Decharneux (Lucien doit-il être rangé dans la boîte des philosophes 

sceptiques?, pp. 63-71), concentrandosi anch’egli sulla filosofia scettica, nota come l’opera 
dell’eclettico Luciano sfugga, in realtà, a qualsiasi categorizzazione filosofica. Il confronto 
tra Hermotimus, Vitarum Auctio e il banchetto elisio cui partecipano i filosofi nel II libro 
delle Verae Historiae mostra, infatti, con chiarezza quanto sia difficile e riduttivo conside-
rarlo un ‘semplice’ scettico. Alcune conclusioni sono, tuttavia, logicamente e quasi sconta-
tamente, tratte: Luciano esprime, infatti, un giudizio di valore nei confronti dei filosofi para-
gonandone propositi e azioni a qualsiasi pretesa teorica che finisce, in questo modo, per es-
sere ridotta al ridicolo.  

Argomento di grande interesse per gli studi lucianei, quello dei rapporti tra l’autore di 
Samosata e le scuole filosofiche dell’epoca è affrontato, ma in termini generali, anche da P. 
Gómez e M. Jufresa (Llucià a taula: aliments i simposi, pp. 99-113) relativamente al Sym-



 

 - 442 - 

posium sive Lapithae, un’opera in cui filosofia e commedia si fondono in maniera comples-
sa. Nel titolo, l’autore rimanda al genere simpotico di lunga tradizione e a un e-pisodio miti-
co, quello delle nozze di Ippodamia e Piritoo, segnato dall’insolenza e dal-l’eccesso, senza, 
però, approdare alla censura del bere in quanto tale né del banchetto come istituzione socia-
le. La sua ne è, infatti, una decostruzione letteraria, in cui la parodia occupa, come sempre 
nell’opera di Luciano, spazio centrale (e il rimando al prezioso studio di A. Camerotto, Le 

metamorfosi della parola, Pisa-Roma 1998 mi pare doveroso). In questo senso, i personaggi 
che tradizionalmente ne animano la scena diventano, nel simposio di Luciano, espressione 
dell’impossibilità di costruire un banchetto serio: il simposiarca non è in alcun modo in gra-
do di controllarne lo svolgimento, cosa normalmente richiestagli, e il medico è sì figura cen-
trale ma per via dell’esplosione di violenza. Allo stesso modo, i filosofi, e con loro gli uo-
mini di lettere, spostano la rivalità dal piano intellettuale a quello fisico e, in una fusione di 
filosofia e commedia, dimenticano facilmente chi sono, in nome della lotta per il cibo mi-
gliore. 

Riguarda, invece, la relazione tra Luciano, i Cristiani e Gesù Cristo lo studio di O. Kara-
vas (Luciano, los cristianos y Jesucristo, pp. 115-20), per il quale l’autore di Samosata, at-
tento ai fenomeni religiosi dell’epoca, è testimone degno di fede per gli storici del Cristiane-
simo primitivo e della religione di età imperiale. Nei riferimenti ai Cristiani (Peregr. 11-3, 
16; Alex. 25, 38), infatti, mostra una certa conoscenza del vocabolario biblico e liturgico e 
dei precetti fondamentali della nuova religione, come confermato da quelli a Gesù Cristo 
(Peregr. 11, 13; Pseudolog. 16), il solo cui il termine ‘sofista’ è riferito con accezione posi-
tiva. Infine, se pare certo che Luciano conosce questa figura e i suoi miracoli per averne sen-
tito parlare, non sembra comunque potersi escludere una conoscenza anche diretta di almeno 
alcuni libri del Nuovo Testamento.  

L’atteggiamento derisorio del nostro autore nei confronti di superstizioni e rituali magici è 
oggetto dello studio di T. Whitmarsh (The Metamorphoses of the Ass, pp. 133-41), in quanto 
in netto contrasto con la forte fascinazione esercitata dal fenomeno della metamorfosi sul 
protagonista dell’Asinus. La tematica si intreccia con la possibilità di riconoscere in Lucio 
un alter ego autoriale, problema complesso e molto dibattuto, già adombrato dall’apparente 
confusione in Fozio tra due differenti versioni della vicenda, una più lunga, le Metamorfosi 
di Lucio di Patre, e una più corta, l’Asinus del noto autore satirico Luciano. I temi 
dell’identità sono, infatti, centrali in un’opera che, sviluppandosi interamente intorno alle 
metamorfosi, invita a riflettere sull’instabilità del sé, con implicazioni filosofiche, letterarie, 
meta-letterarie e meta-autoriali. Whitmarsh sceglie, dunque, cautamente di non prendere po-
sizione sulla paternità dell’opera, preferendo, piuttosto, inserirla (e questo è dato non facil-
mente contestabile) all’interno di tutta una tradizione filosofica e letteraria in cui il tema 
dell’instabilità del sé è elemento cardine e fondamentale.  

Nomi e pseudonimi lucianei sono al centro del lavoro di K. Ni-Mheallaigh (The Game of 

the Name: Onymity and the Contract of Reading in Lucian, pp. 121-32), che apre l’analisi 
con la considerazione, legittima, che la presenza dei nomi di determinati autori in un testo 
innesca nel lettore una serie di attese, di cui il caso di VH 2.28, con Omero, Ctesia di Cnido 
e Iambulo, è un efficace esempio; infatti, inscrivendone i nomi nella propria opera, Luciano 
invita i lettori a contestualizzare se stesso in rapporto ad essi. Inoltre, la scelta dei nomi dei 
personaggi è centrale per l’interpretazione di un testo in quanto fededegno e lo studio della 
Ni-Mheallaigh non è il primo a concentrarsi, anche se solo limitatamente ad alcuni casi, su 
questo aspetto dell’opera lucianea; qui, il problema del-l’identificazione tra autore e perso-
naggi passa notoriamente attraverso l’assonanza di alcuni nomi (si pensi a Licino) e il loro 
carattere parlante (Parresiade, per citare un solo esempio), su cui tanto si è scritto e tanto pa-
re ci sia ancora da scrivere. Il primo passo presentato è tratto, anche questo, da VH 14, dove 
compare il nome di Luciano; che questo possa essere significativo, viste le rare apparizioni 



 

 - 443 - 

nel corpus del nome autoriale, osservate per primo da R. Hirzel, Der Dialog. Ein literarhis-

torischer Versuch, Leipzig 1895, II, 306 n. 3, la studiosa non è la sola a notarlo, essendo, an-
zi, parere condiviso, largamente ma non unanimemente, dagli studiosi. Per K. Ni-
Mheallaigh, attraverso esso il lettore è invitato a una lettura referenziale e auto-biografica 
che il testo, di per se stesso, nega. Negli altri due casi considerati, invece, i dialoghi Imagi-

nes e Pro Imaginibus, il nome di Licino, straordinariamente vicino a quello dell’autore, nega 
l’interpretazione autobiografica, permessa, invece, dal testo. Che la si condivida o meno nel-
la sua totalità, questa interpretazione è senz’altro significativa, perché mostra Luciano inten-
to a giocare consapevolmente col potere contrattuale del nome; questa problematica finisce, 
pertanto, per inserirsi in quella più ampia del complesso rapporto tra menzogna e verità, un 
tema con cui tutti gli studi di Luciano, presto o tardi, sembrano doversi confrontare. 

Proprio del significato di pseudos in opposizione ad aletheia e logos tratta il lavoro di I. 
Gassino (Par-delà toutes les frontières: le pseudos dans les Histoires vraies de Lucien, pp. 
87-98), incentrato sulle Verae Historiae. Qui, nel prologo, Luciano annuncia l’intenzione di 
volgersi allo pseudos, essendo il fatto che menta la sola verità. Le sue parole sono, dunque, 
formulate in maniera verosimile e lo pseudos, artificio dell’autore accettato dal lettore, è op-
posto e associato alla realtà, a un discorso che mira a convincere. Come, infatti, osserva at-
tentamente la studiosa, i rapporti tra realtà e finzione sono invertiti, essendone le frontiere 
permeabili; così, personaggi mitici e divinità non si distinguono dagli uomini, mentre Lu-
ciano, autore e narratore, acquista prestigio attraverso coloro cui si accosta, divenendo per-
sonaggio del mito. In questo modo, i prodotti dello pseudos hanno una realtà equivalente a-
gli esterni al racconto. Anche le parole trascendono i confini tra reale e fittizio, intervenendo 
concretamente sulla realtà intradiegetica, rendendo concreti gli oggetti e possibile 
l’impossibile. Inoltre, proprio nel momento in cui Luciano fa segno di scacciare lo pseudos, 
questo mostra tutta la sua forza; infatti, quando un ragionamento apparentemente solido, un 
logos, è formulato, allora, la finzione trionfa: dettagli arbitrariamente inventati portano con-
clusioni logiche e pretesi ragionamenti scientifici sono applicati a oggetti che non lo richie-
dono. La funzione del logos è, dunque, subordinata allo pseudos; nel mondo della letteratu-
ra, infatti, il potere della parola è la sola realtà che conta. 

Infine, J. Carruesco e M. Reig (Fontenelle i els Nous Diàlegs dels Morts: unes Vides 

Paral·leles a la manera de Llucià, pp. 49-61) si occupano dei Nous Diàlegs dels Morts pub-
blicati, nei primi due volumi, nel 1683 da Fontenelle, su ispirazione lucianea ma con forma 
nuova. Tali cambiamenti si inquadrano nella Querelle tra antichi e moderni della Francia del 
XVII sec., e, in particolare, nei problemi della traduzione e del genere letterario. Così, Fonte-
nelle legge il Luciano di D’Ablancourt (1654), in una delle belles infidèles, riconoscendone 
il carattere interpretativo, con eliminazione o armonizzazione dei passi più acerbi. Ciò che 
vuole prendere da Luciano è lo stile conciso, ironico e naturale, intriso della raillerie fon-
damentale allo spirito del buon senso e del buon gusto, caro al XVII sec. Inoltre, il genere 
dialogico, espressione di spontaneità e naturalezza, si mostra adatto alle controversie e, per-
tanto, facilmente sfruttabile e inseribile nella Querelle. I ‘Dialoghi dei Morti’ hanno, infatti, 
semplicità e libertà, essendo migliori di quelli tra vivi per moralizzare e ragionare, anche se 
le parole dell’autore non vanno credute ciecamente. Nel modificare e adattare i Dialogi 

Mortuorum lucianei, Fontenelle riconosce la necessità di cambiarne i temi, di cui sono state 
esaurite le possibilità, sopprimere la mitologia a favore della storia e costruire il dialogo sul 
contrasto tra due personaggi e la sorpresa in essi generata dalle parole che l’autore ha messo 
loro in bocca. Queste innovazioni, tuttavia, sono sostanzialmente funzionali al solo tema 
d’interesse per Fontenelle, la Querelle tra antichi e moderni che innova giungendo alla nuo-
va forma modello del genere nel secolo successivo.  

La seconda parte del volume (Lucian the Citizen, pp. 143-233) include una serie di contri-
buti che guardano al nostro autore in quanto uomo del suo tempo. Di introduzione 



 

 - 444 - 

all’argomento è lo studio di C. Darbo-Peschanski (L’historia d’un citoyen romain de langue 

grecque, pp. 161-8) che lo colloca all’incrocio tra due diverse tradizioni retoriche della hi-

storia, termine generico per qualsiasi genere di resoconto o voce specifica per la narrazione 
di fatti realmente accaduti. Questa ambiguità è, infatti, ereditata da Luciano, come mostrano 
Quomodo Historia conscribenda sit e Verae Historiae, e ulteriormente complicata dalla po-
sizione storico-politica dell’autore. Pur, infatti, criticando una historia cortigiana che ha a 
che fare con un potere personale, Luciano si trova prudentemente costretto ad ammettere 
l’elogio.  

L’intervento di J. Gómez Espelosín (Luciano y el viaje: una strategia discorsiva, pp. 169-
82) tratta il tema del viaggio in Luciano, che, pur avendo viaggiato molto, non sembra aver 
scritto nulla di riconducibile al genere. Gómez, però, rileva con accurata precisione numero-
sissime allusioni occasionali, più o meno intenzionali, a questa esperienza, anche sotto for-
ma di metafore, senza tralasciare mai il sostrato letterario cui queste immagini vanno in par-
te ricondotte né gli straordinari viaggi fantastici che si devono alla penna dello scrittore di 
Samosata. È giustamente notato, però, come anche in questi casi, con il cielo e l’Oltretomba 
destinazioni privilegiate, topografia e descrizioni siano trascurate a vantaggio dei soliti ob-
biettivi preferenziali. Come mostrato altrove per altri argomenti nella prima sezione del vo-
lume, cui, forse, il contributo di Gómez sarebbe maggiormente pertinente, anche il tema del 
viaggio ha, dunque, in Luciano funzionalità letteraria, in quanto strategia narrativa per la 
presentazione delle proprie idee, in linea con i reali interessi culturali e ideologici 
dell’autore.  

De Saltatione, Imagines, Pro Imaginibus, Quomodo Historia conscribenda sit e Apologia 
sono oggetto del lavoro di A. Billault (Lucien, Lucius Vèrus et Marc Aurèle, pp. 145-59), in 
quanto opere in cui Luciano, da cortigiano, cerca i favori di Lucio Vero e Marco Aurelio, 
senza, però, dimenticare la condizione di scrittore e perdere, così, di dignità. Egli si dimo-
stra, infatti, un retore virtuoso, interessato a distinguersi dagli ordinari adulatori, difensore 
dell’arte, della cultura, della bellezza e della verità. Così, nelle prime quattro opere, si rivol-
ge direttamente a Lucio Vero, legittimandone il gusto per la pantomima, lodandone la con-
sorte e celebrandone, a modo proprio, la vittoria sui Parti, senza, però, ottenerne verosimil-
mente nulla. Lo stesso destino sembra accomunarlo nella lode di Marco Aurelio che, pure, 
aveva assentito a che, dal 171 al 175, Luciano occupasse un importante posto 
nell’amministrazione dell’Egitto. A propria difesa, per aver accettato l’incarico, lo scrittore 
compone l’Apologia, in cui, a più riprese ma con dignità, elogia l’imperatore, di cui tra 
l’altro riprende alcune idee, ma senza ottenerne i benefici sperati. 

Si concentra, invece, specificamente sul periodo egizio di Luciano, A. Martin (Lucien et 

l’Égypte, pp. 191-201), difendendone l’importanza come fonte diretta di informazioni su al-
cuni aspetti della cultura e civiltà egizia. Lo studioso mostra, infatti, quanto la sua opera sia 
ricca di riferimenti a momenti della vita religiosa, culturale e sociale dell’E-gitto dell’epoca, 
riconoscendone, però, senza remore anche il carattere perlopiù ripetitivo e poco originale, 
soprattutto in relazione al pantheon. Altrove, invece, Luciano si rivela non solo la fonte più 
antica e meglio informata, ma anche l’unica, proprio perché testimone diretto (indipenden-
temente dal modo e dal tempo in cui avvenne) di alcuni riti descritti, confermati da recenti 
ritrovamenti archeologici e papirologici.  

Il contatto con altre culture interessa anche B. Rochette (La problématique des langues é-

trangères dans les opuscules de Lucien et la conscience linguistique des Grecs, pp. 203-15), 
che, a partire dal problema linguistico, mostra un Luciano innovatore nel rispetto cosmopo-
lita delle pluralità. Fiero delle proprie origini barbare, l’autore riconosce, comunque, 
l’importanza della cultura greca come mezzo di promozione sociale e considera il greco la 
lingua della comunicazione e della cultura. Allo stesso tempo, però, le altre lingue, latino 
incluso, hanno un ruolo importante; per esse Luciano nutre una curiosità quasi filologica e 



 

 - 445 - 

accuratamente registrata da Rochette, ben diversa dal tipico disprezzo greco; in effetti, la fi-
gura dello straniero non è scontatamente negativa. I Greci e la loro lingua non sono, dunque, 
un assoluto; quel che, invece, Rochette fa emergere è una sorta di relativismo culturale e 
linguistico che ancora lo scrittore di Samosata al contesto in cui ha vissuto.  

In maniera simile, F. Mestre ed E. Vintró (Lucien ne sait pas dire bonjour…, pp. 203-15) 
partono da un aneddoto della prolalia Pro Lapsu, in cui il protagonista e voce narrante giusti-
fica l’errore in un saluto mattutino (ὑγίαινε al posto di χαῖρε) con una serie di esempi della 
letteratura e della storia greca, per approdare all’interesse lucianeo per il problema linguistico. 
Scrupoli per un buon uso della lingua a parte, sono, infatti, sostanzialmente tre le ipotesi per le 
reali ragioni della prolalia: pretesto per una declamazione, il cui vero scopo è l’omaggio alle 
divinità protettrici della salute, Asclepio e sua figlia Igea; reale giustificazione di un effettivo 
errore dell’archistator Luciano durante la salutatio mattutina (ipotesi, però, poco credibile, vi-
sta l’accurata competenza dello scrittore); e, infine, possibilità che la salutatio, istituzione tipi-
camente romana, avvenisse, appunto, in latino e che l’errore si sia verificato in questa lingua, 
nella formula di saluto (haue), per confusione con il greco. Quale che sia l’ipotesi corretta, la 
prima e l’ul-tima, apparentemente le più probabili, mostrano l’esistenza di due lingue, il greco 
e il latino, dall’uso molto vicino e facilmente interscambiabile.  

Infine, D. Konstan (Anacharsis the Roman, or Reality vs. Play, pp. 183-9) si con-centra 
sullo ‘scontro’ tra cultura greca e stile di vita romano incarnato da Anacarsi. Nel-l’omonima 
opera, la perplessità dello Scita di fronte agli esercizi dei giovani nei gymnasia, difesi nella 
loro legittimità e utilità da Solone, è il punto di partenza per una riflessione più ampia sui 
costumi tradizionali del mondo greco e che vede opposti i due protagonisti: da un lato, il 
barbaro, che sembra, in parte, condividere il rifiuto romano per la partecipazione dei cittadi-
ni a pubbliche competizioni e alla preparazione atletica per esse, perché non capace di ap-
prezzare il piacere della mimesi, confusa con la realtà della battaglia; dall’altro, Solone che 
finisce, però, per lasciarsi trascinare sul terreno del-l’oppositore, quello dell’aspetto pratico 
della preparazione atletica, dimenticando, così, il piacere inerente all’attività, riconosciuto e 
sottolineato nelle prime battute. Scopo del contrasto, secondo Konstan, sarebbe la difesa da 
parte di Luciano di un concetto per lui fondamentale, quello della paidiá, alla fin dei conti, 
non così differente dalla paideia.  

Il volume si presenta, dunque, come una revisione di alcuni aspetti, già ampiamente stu-
diati ma di cui ancora non sono state esaurite le possibilità, dell’opera di Luciano di Samo-
sata: dal legame tra scuola e paideia, alle più o meno reali scelte filosofiche supposte, di tan-
to in tanto, dagli studiosi moderni, sino al rapporto che ne lega la produzione a diversi mo-
menti della vita, da vero letterato e uomo del suo tempo, perfettamente calato nella realtà 
dell’epoca, ma senza mai rinnegare l’ampia tradizione alle proprie spalle. La raccolta si 
conclude con una piccola sezione (Lucian in the Library of the University of Barcelona) 
contenente un unico ma prezioso e dettagliato resoconto corredato da fotografie ad opera di 
L. González Julià e L. Bofill (Edicions conservades al Fons Antic de la BUB, pp. 237-50), 
su un’importante collezione di vecchie edizioni e traduzioni di Luciano, databili tra il XVI e 
il XVII secolo, conservate nella Biblioteca dell’Università di Barcellona. 
  
Cagliari  Morena Deriu 
 
 



 

 - 446 - 

Timothy D. Barnes, Early Christian Hagiography and Roman History, Tübingen, Mohr 
Siebeck, 2010, pp. XX + 437; ISBN 978-3-16-150226-2; € 29,00. 

 
 

Parliamo di una monografia degna di suscitare reazioni in chiunque – per professione o per 
diletto – si occupi di storia imperiale e letteratura tardo-antica. Il nome dell’autore è ben no-
to al pubblico, e non solo degli specialisti (già dal Tertullian uscito per la prima volta nel 
1971), la produzione articolata e vasta (The Sources of the Historia Augusta, 1978; Constan-

tine and Eusebius, 1981; Ammianus Marcellinus and the Representation of Historical Rea-

lity, 1998; etc.): ma B. ha ora compiuto un bilancio di quattro decenni di lavoro sopra i temi 
prediletti, che possono sintetizzarsi nel titolo scelto per questa sua raccolta di lectures a Jena.  

Le pagine di prefazione (e soprattutto XI s.) informano sulla diversa origine dei materiali 
che costituiscono il volume, in massima parte inediti a stampa; ma quasi nessuna disarmonia 
si percepisce nell’opera, che sin dal principio appare generosa di idee, stravagante e stimo-
lante: incalzante addirittura nei ritmi argomentativi – sicché talvolta il lettore gradirebbe una 
pausa, per ragionare a freddo su percorsi e risultati che portano lontano, spiazzando molte 
opinioni sinora pacifiche. E tanto per fornire il primo esempio (tratto dalle pagine 
d’apertura, 5-9), si intuisce a quali esiti diriga la certezza che il supplizio subìto da San Pie-
tro comportasse la cremazione del corpo: snodo decisivo nell’economia del ragionamento di 
B., e frutto di un’esegesi implacabile sopra due versetti del vangelo di Giovanni (21.18 s.). 

Si sviluppa lungo i sette capitoli – pur in assenza apparente di un progetto predisposto o 
di uno schema concluso – la cronistoria dei rapporti tra cultura romana ufficiale e movimen-
to cristiano; partendo dall’età apostolica (cap. I), attraverso il periodo di esitazioni o ambi-
guità che arriva a Decio e conosciamo meglio dagli Atti e Passioni dei martiri (cap. II), sino 
alla Great Persecution di Diocleziano e all’affermarsi della Chiesa istituzionalizzata (cap. 
III). Con la svolta di Costantino i documenti – soprattutto quelli di impronta ‘cattolica’, che 
servivano ad istanze di edificazione più che di proselitismo – piegano verso una specie di 
Fictitious Hagiography, destinata a crescere nei decenni fino all’età teodosiana (cap. IV). 
Un ruolo cruciale in tali intrecci di History and Invention, a mezzo tra realtà e fantasia, gio-
cò la figura di Martino di Tours: eroe popolare e taumaturgo, fatto oggetto di una celeberri-
ma biografia romanzata composta ancor prima della sua morte avvenuta nell’anno 397; cioè 
a pochi mesi dalla scomparsa dell’altro e così diverso modello di santità episcopale – so-
cialmente aristocratica, teologicamente ortodossa, politicamente normativa – che fu Ambro-
gio di Milano (cap. V). 

Nell’esperienza letteraria parallela bilingue del mondo tardoimperiale e romanobarbari-
co, fra quinto e sesto secolo, la strada era ormai aperta al racconto favoloso e meraviglioso, 
ad ogni sfrenata immaginazione pronta a svariare all’infinito i modelli ricevuti, senza dover 
rispondere più ad alcuna istanza di realtà o di realismo (cap. VI). L’ultima parte del libro 
perde qualcosa in brillantezza espositiva che può diventare facile autocompiacimento, la-
sciando spazio a uno stile misurato, addirittura didascalico, di sicuro profitto per il lettore; se 
ne ricava una mappa di luoghi in cui la ricerca storica in senso stretto, con la necessaria ac-
cortezza, può scambiare, acquisire, talvolta persino sfruttare a proprio vantaggio i dati di 
provenienza agiografica (cap. VII). 

Nove appendici (pp. 329-413) sono rivolte all’approfondimento di singoli temi già presi 
in esame nel corpo dell’opera. Possono servire a contestare risultanze ‘ufficiali’ 
dell’archeologia religiosa romana (mi riferisco soprattutto a 8. Stolen Bones e 9. Vatican 

Graffiti, in polemica con le posizioni di Margherita Guarducci sulla sepoltura di San Pietro); 
o altre volte (punti 2. e 3.) a censire i contenuti delle principali sillogi agiografiche pubblica-
te nel Novecento; o ancora a classificare gli Early Hagiographical Texts, con umiltà peda-
gogica proporzionata ai benefici pratici. In tali faccende B. moltiplica volentieri i suoi tributi 



 

 - 447 - 

di ammirazione per la tolleranza e la tenacia, l’onestà intellettuale e la serietà di metodo af-
finate durante i secoli dai padri gesuiti della Société des Bollandistes; in particolare da Hip-
polyte Delehaye (1859-1941), una cui frase posta in esergo a questo volume – 
«L’hagiographie critique est une branche de la science historique» – altrettanto bene com-
pendia le convinzioni dello studioso che l’ha scritta e di quello che la richiama.  

Come accennavo, il libro affronta una nutrita schiera di controversial theses: dapprima 
per capi singoli, dibattuti ciascuno a suo luogo, poi agevolmente riproposti in sinossi pres-
soché manualistiche; il lettore capirà bene l’importanza degli argomenti presi di petto se, dal 
fondo del capitolo d’apertura Apostles and Martyrs (p. 40 s.), si desume una lista coi sei 
punti che possono riassumersi pressappoco così: 1. Mancano le condizioni di base 
all’esistenza di una tomba con le ossa di Pietro nell’antico sepolcreto vaticano, viste le mo-
dalità delle pene inflitte ai presunti colpevoli dell’incendio del 64 d.C. da Nerone; 2. 
L’apostolo Paolo fu ucciso in Spagna e non a Roma; 3. Il Libro della Rivelazione fu compo-
sto in Asia Minore nell’inverno del 68-69 d.C., ma nulla impedisce di credere che l’apostolo 
Giovanni sia autore della Apocalisse e poi del quarto vangelo; 4. Non esiste alcuna conce-
zione o ideologia di ‘martirio’, e quindi di culto dei martiri, prima della metà del II secolo; 
5. L’innalzamento di una Memoria a San Pietro sul colle Vaticano intorno al 160 presuppo-
ne la sua venerazione come martire, oltre che come apostolo; 6. Il 29 giugno del 258 la co-
munità cristiana di Roma, con una cerimonia pubblica, trasferì il culto di Pietro, dal Vatica-
no, e di Paolo, dalla via Ostiense, al sito ad catacumbas sulla via Appia. 

Sarebbe difficile dar conto della pluralità di pensieri, proposte e suggestioni riunite 
all’interno del volume; dove colpisce certo la signorile padronanza delle fonti primarie (dote 
in sé peculiare e sicura dell’Autore, in generale condivisa dai suoi connazionali fin dai tempi 
di Gibbon), ma anche un’insufficiente attenzione per ciò che sugli argomenti in esame si 
pubblica in lingue diverse da quella inglese; B. avrebbe potuto approfittare di una letteratura 
secondaria, magari sovrabbondante e non sempre fresca, però in taluni casi indispensabile: an-
ticipo solo, a proposito del famoso Christenkapitel tacitiano, le pagine recenti di Allan A. 
Lund, Zur Verbrennung der sogenanten Chrestiani, ZRGG 60, 2008, 253-61: la cui disamina 
del testo può giudicarsi tra le migliori mai condotte sul merito. E quanto agli aspetti giuridici 
delle esecuzioni, era desiderabile una maggior cautela nel momento in cui (a p. 337) si so-
stiene che «i cristiani non furono tecnicamente ‘crocifissi’, la croce era solo simbolica»; sarà 
lecito dubitare che Tacito o Nerone distinguessero Ebrei e Chrestiani, ma le croci su cui 
questi ultimi salirono con addosso una veste infiammabile erano ‘vere’: pronte ad accogliere 
da sempre gli uomini di bassa condizione rei di gravi crimini, cui il diritto romano destinava 
le pene della «sinistre triade: crux, crematio, bestiae» (così la definizione di Jean-Pierre Cal-
lu: Le jardin des supplices au Bas-Empire, in Du châtiment dans la cité. Supplices corporels 

et peine de mort dans le monde antique, Rome 1984, p. 336), raccapriccianti e per di più fra 
loro cumulabili. Giudice in una cognitio extra ordinem, il principe operò legalmente irro-
gando i tre summa supplicia: aggiunse semmai varianti spettacolari, a suo modo un tocco 
d’artista, per l’ulteriore oltraggio delle vittime e il divertimento del popolo. Una considera-
zione maggiore verso il lavoro appena citato, o altri ancora più specifici (solo in parte sosti-
tuiti: penso ai precedenti di Harald Fuchs, Tacitus über die Christen, VChr 4, 1950, 65-93; 
Valentino Capocci, Christiana I, SDHI 28, 1962, 65-99), non avrebbe potuto non implicare 
interpretazioni diverse – a prescindere dall’assetto del testo, su cui fra breve torneremo. 

Una delle linee di studio seguìte da B. con più passione (e non da ora: basta scorrere i 
saggi raccolti in From Eusebius to Augustine, Aldershot 1994) riguarda la narrazione bio-
grafica. Il cui ritorno negli ultimi decenni potrebbe forse reagire in superficie ad una conce-
zione marxista della storia portata a trascurare le singole figure degli attori, a fronte dei mo-
vimenti e dei conflitti sociali di massa. Ma lo storico della letteratura latina non può esimersi 
dall’evocare almeno il precedente della opposizione tra una annalistica ‘repubblicana’ (Ca-



 

 - 448 - 

tone ne fu il rappresentante più noto), ove era la collettività dell’esercito romano a governa-
re gli eventi bellici ininterrotti, di contro al racconto per monografie personali (Nepote, Sallu-
stio) che valorizzano al massimo i caratteri delle grandi individualità – non importa se positive 
o negative. 

Anche se già nel 1971 Arnaldo Momigliano levava il lamento che «the borderline betwe-
en fiction and reality is thinner in biography than in ordinary historiography» (e lo riprende 
a sua volta Daniël den Hengst in un’altra bella lettura da segnalare: Emperors and Historio-

graphy, Leiden 2010, p. 87), di certo la tematica è in gran voga ai nostri tempi – anche a li-
vello giornalistico, o per i gusti del pubblico televisivo, cui sembrano piacere sceneggiature 
ambientate in un mondo sospeso fra (poca) storia e (tanta) fiction; dove svanisce ogni confi-
ne tra fatti e racconto dei fatti; dove non solo non si distingue più cosa è realtà da cosa è fan-
tasia, ma neppure ai più importa saperlo. Alberto Manguel, esperto autore di Todos los 

hombres son mentirosos, sostiene che «solo i lettori possono decidere se la finzione è fin-
zione»; con ciò, lo storytelling mostra inevitabili intrecci con la scrittura agiografica, dove il 
racconto meraviglioso domina ignorando tranquillamente la verisimiglianza. Sulla base di 
prototipi elementari, si riproducono all’infinito copioni sempre uguali, destinati ad agire 
sull’immaginario della gente (la massa dei semplici lettori, o spettatori, o un tempo ascolta-
tori di legendae) per via di pretesa immediatezza e ingenuo patetismo; nel mentre situazioni 
e scenari ritornano continuamente, i caratteri appaiono schematici, quasi privi di sensibilità e 
spessore psicologico; i personaggi svolgono ruoli fissi e seguono tracciati prevedibili, scon-
trandosi ovvero incontrandosi senza odio e senza amore, estranei a qualsiasi coinvolgimento 
emotivo. Insomma, la palestra di esercizi per una analisi di scuola delle strutture testuali; e 
qui occorre dire che gli esiti di B. erano forse ancor più felici se il confronto della ricerca 
storica si allargava ad una letteratura recente, varia e plurilingue, di taglio narratologico: do-
ve tra le cose migliori distinguo l’edizione della Passio Anastasiae curata da Paola France-
sca Moretti (Roma 2006), per l’atteggiamento critico, sobrio ma fermo, in materia di Stories 

people want applicato all’agiografia tardoantica. 
Nel capitolo IV, dedicato a quei Beginnings of Fictitious Hagiography che si pongono in 

tempi successivi alla ‘pace della Chiesa’, B. mostra come il genere evolva rispetto alla fase 
delle persecuzioni; qui egli ricava anche un piccolo spazio particolare (p. 152 s.) per la a-
giografia donatista, che tiene viva l’esecrazione dei settari verso le autorità politiche, i magi-
strati romani e gli stessi imperatori (Costantino e i suoi figli, Costante e Costanzo). Si tratta 
di un dossier di relazioni da definire senz’altro ‘storiche’ secondo i criteri del p. Delehaye, 
ma escluse dagli Acta Sanctorum per la loro eterodossia; vi si distingue con chiarezza un fi-
lo ininterrotto che le lega alla trafila dei grandi testi cartaginesi che si apre con la Passio 

Perpetuae et Felicitae, prosegue con gli Acta Cypriani e la Passio Montani et Lucii per 
giungere alla Passio martyrum Abitinensium. La nutrita documentazione andava forse me-
glio sfruttata nell’economia di questo libro, anche alla luce dei ritocchi apportabili alla cro-
nologia dei Tempora Macariana sulla base dei nuovi assetti testuali, perché offre l’esempio 
di quali vantaggi (alla ‘grande’ storia e alle sue discipline ancillari) possano offrire queste 
agiografie, la cui attendibilità è garantita dalla loro redazione stessa, avvenuta a breve di-
stanza di tempo dagli eventi narrati.  

Il capitolo che B. riserva a Sulpicio Severo offre spunti per toccare una faccia parti-
colare del problema: l’impiego del falso volontario. Fin dall’esordio della Vita Martini 
questo prosatore accattivante, di rango sociale ed estrazione culturale elevati, sembra 
volersi premunire: rivendica per sé un credito più alto perfino rispetto a Sallustio e a Li-
vio (1.1 e 6), professando aderenza totale alla verità dei fatti mediante una chiara excu-

satio non petita (1.9 obsecro autem eos qui lecturi sunt ut fidem dictis adhibeant, neque 

me quicquam nisi compertum et probatum scripsisse arbitrentur: alioquin tacere quam 

falsa dicere maluissem), laddove è ben conscio del contrario: fin dal proemio sa di pre-



 

 - 449 - 

levare i luoghi comuni da modelli collaudati, che forniscono la base al suo stesso rac-
conto agiografico (p. 221 s.). Nell’indagare questa tecnica maliziosa, e in generale gli 
indirizzi della letteratura ecclesiastica ‘trionfante’ agli inizi del V secolo, B. suggeri-
sce taluni stretti paralleli verbali con le prefazioni alle biografie più tarde della Histo-

ria Augusta (p. 223 s.); colpisce soprattutto, dinanzi ai materiali ‘mitistorici’ raccolti 
dai sedicenti Trebellio Pollione e Flavio Vopisco, la sfrontata legittimazione del men-

dacium e la proclamata sfiducia verso i più autorevoli storiografi latini (riuniti nella 
canonica ‘quadriga’ composta da Sallustio, Livio, Trogo e Tacito). E qui merita fare 
almeno un rinvio alle pagine, altrettanto gustose, scritte di recente da Daniel Pausch: 
Libellus non tam diserte quam fideliter scriptus? Unreliable Narration in the ‘Historia 

Augusta’, Ancient Narrative 8, Groningen 2010, 115-36 – attualmente consultabili an-
che in < http://www.ancientnarrative.com/pdf/anvol08frontandback.pdf >. 

Nel capitolo conclusivo, un furore iconoclastico investe con precisione particolare alcune 
figure storiche di santi – ancor prima che le loro biografie leggendarie. Emblematico fra tutti 
è il caso di Giorgio (p. 318 ss.), sul quale B. concentra prove nuove e meno nuove per mo-
strare che il futuro patrono dell’Inghilterra non morì martire al tempo di Diocleziano, ma 
può identificarsi con il patriarca di Alessandria, successore di Atanasio, linciato dalla folla 
nel dicembre del 361. Certo impressiona il fatto che molti ‘invented characters’ della Vita 

Georgii si trovano a portare nomi di personaggi storici attivi fra la metà e la fine del quarto 
secolo. Il fenomeno è diffuso, e «many further examples of real names reflected in hagio-
graphical invention could be added» (p. 321); tra loro, visto che l’abbiamo già richiamata 
poco fa, è il caso della favolosa protagonista della Passio Anastasiae, martire a Roma sotto 
Diocleziano, la cui nobiltà garantisce nientemeno che l’essere figlia di un senatore definito 

cultor idolorum, il uir inlustris Praetextatus: per certo l’anacronismo riguarda il celebre pre-
fetto urbano morto alla fine del 384, mentre il magistrato che interroga la giovane a Sirmio è 
Probus, praefectus Illyrici come quello veramente attestato in carica più volte fra il 364 e il 
383. 

È questa comunque la sezione più densa del volume, ove si coglie uno slancio che anima 
l’autore sul piano emotivo: civile e personale, prima che professionale e scientifico. Quando 
Eusebio di Cesarea, in testa al suo regesto di testimonianze sui Martiri della Palestina, di-
chiara di voler preservare il ricordo di eventi passati e offrirli alle future generazioni, com-
pie un atto di onestà e accuratezza storica, cioè persegue l’identico scopo cui poteva guarda-
re in precedenza chiunque stendesse relazioni scritte delle sofferenze patite dai confessori e 
martiri della fede; la stessa motivazione avrebbe spinto molti secoli dopo John Foxe a stilare 
il suo celebre Book of Martyrs, cioè l’elenco delle vittime della regina Mary tra il 1555 e il 
1558; e per questo ancora un sopravvissuto del ghetto di Kaunas lasciò memoria in un diario 
della sorte degli ebrei lituani durante la seconda guerra mondiale (p. 323 s.). Ne deriva un 
tacito ma severo giudizio morale verso chi ad un certo punto si mise ad ‘inventare’ storie e 
personaggi, in modo oggettivamente irrispettoso nei confronti dei martiri genuini. Certo non 
capitava da tempo di leggere parole di sdegno voltairiano come quelle scelte per la frase con 
cui B. sigilla la conclusione (p. 328): «The need for critical hagiography will abide until op-
pression vanishes from the face of the earth and there are no more victims of religious per-
secution».  

Anche se ci sarebbe tantissimo altro da dire, almeno un’ultima ragione di apprezzamento 
vorrei esprimere, per questo libro fuori dal comune. Si accennava che B. ripresenta in aper-
tura un luogo tra i più scabrosi della storiografia classica, consentendocene l’esame da una 
prospettiva diversa, inattesa; si tratta della notissima pagina tacitiana (ann. 15.44) in cui Ne-
rone, per stornare il sospetto di aver ordinato lui stesso l’incendio di Roma, indica alla pub-
blica vendetta un ‘capro espiatorio’: coloro cioè che per flagitia invisos vulgus Chrestianos 

appellabat. Questa la forma del testo, da Georg Andresen stabilita un secolo fa, dopo varie 



 

 - 450 - 

vicende divenuta negli ultimi anni canonica e offerta al dibattito nuovamente in questa occa-
sione (a p. 4, con ripresa e sviluppo nella appendice sui Nero’s Entertainments a pp. 331-7): 

 
et pereuntibus addita ludibria, ut ferarum tergis contecti laniatu canum interirent aut crucibus 
adfixi [aut flammandi atque], ubi defecisset dies, in usum nocturni luminis urerentur.  

 
Alla storia critica del luogo, tra «i più complicati di Tacito» a detta di Lund, neppure è il ca-
so di far cenno (benché forse non altrettanto ci saremmo aspettati da B., che almeno per la 
semplice rassegna poteva rinviare utilmente a C. Pellegrino, Una crux tacitiana, Latomus 
59, 2001, 105-8). Conto di tornarvi in altra sede, onde meglio discutere la soluzione che qui 
sotto è proposta in poche battute.  

Il mantenimento a testo delle parole incluse tra parentesi quadre richiama l’attenzione sul 
ripetersi di aut: un fatto davvero strano, entro la breve pericope. Inevitabile pensare che in 
questo passo tràdito dal Laurenziano Mediceo 68.2 – codice unico, da oltre un secolo già in-
dividuato come portatore di questa tipologia di guasti – si sia prodotto il fenomeno ampia-
mente riferito da Giuseppina Magnaldi nei suoi studi (per tutti: La forza dei segni. Parole-

spia nella tradizione manoscritta dei prosatori latini, Amsterdam 2000). Gli antichi ama-
nuensi, nel caso saltassero una o più parole e si accorgessero dell’errore, vergavano in linea 
o a margine quanto era rimasto nella penna, ripetendo un termine contiguo che serviva da 
segnale; come per noi quando rivediamo le prove della tipografia, loro scopo era avvertire i 
successivi copisti sul punto esatto di sutura, perché reintegrassero il corpo del testo; non 
sempre però le cose filavano lisce: qui, come in circostanze analoghe documentate da varie 
altre paradosi di autori antichi, il valore ‘simbolico’ di uno dei due aut fu disatteso: dunque 
il monosillabo identico rientrò fuori posto, e così le parole di séguito flammandi atque – 
dapprima tralasciate, ma logicamente necessarie. 

Il ripristino dell’assetto d’origine, una volta trovata la genesi dell’errore, è un intervento 
di facile quanto indolore chirurgia: 

 
et pereuntibus addita ludibria, ut ferarum tergis contecti laniatu canum interirent, aut <flam-
mandi atque> crucibus adfixi [aut flammandi atque], ubi defecisset dies, in usu<m> nocturni 
luminis urerentur. 

 
Appare sicuro il vantaggio della proposta sul senso generale della frase: 

 
… per quanti andavano a morire si sommava lo scherno, come l’essere ricoperti di pelli di ani-
male selvaggio e finire fatti a pezzi dai cani; ovvero destinati alle fiamme e fissati a una croce: 
non appena calavan le tenebre ardevano, a mo’ di torce per illuminare la notte.  

 
Se non è sottigliezza eccessiva, potremmo ipotizzare che quando Sulpicio Severo reimpiega 
questi materiali e li rielabora nei Chronica (2.29.1-4; il passo è citato da B. alla p. 332), si 
sia accorto di qualche incongruenza fra l’ormai consolidata leggenda di Pietro crocifisso in-

verso capite e la narrazione storica tacitiana, secondo cui i Cristiani – nessuno escluso – fu-
rono fatti sbranare dai cani, oppure messi in croce e poi dati alle fiamme; probabilmente egli 
leggeva un testo già guasto come quello del Mediceo, ma (forse a prevenire obiezioni come 
quella che ora viene lanciata) manomise il dettato, facendo sì che almeno una quota dei col-
pevoli fossero solo crucibus affixi, e non anche bruciati:  
 

… Interea abundante iam Christianorum multitudine accidit ut Roma incendio conflagraret, Ne-
rone apud Antium constituto. sed opinio omnium invidiam incendii in principem retorquebat, 
credebaturque imperator gloriam innovandae urbis quaesisse. Neque ulla re Nero efficiebat, 



 

 - 451 - 

quin ab eo iussum incendium putaretur. igitur vertit invidiam in Christianos, actaeque in inno-
xios crudelissimae quaestiones; quin et novae mortes excogitatae, ut f erarum tergis  con-
tec ti  lania tu canum inter irent ,  mul t i  c rucibus af f ixi  aut  f lamma ust i ,  p ler ique  
in id reservat i ,  ut  cum defec isse t  dies ,  in usum noc turni  luminis  urerentur.     
[ … ] Tum Paulus ac Petrus capitis damnati; quorum uni cervix gladio desecta, Petrus in crucem 
sublatus est. 

 
Venezia  Paolo Mastandrea 

mast@unive.it 
 
 
Severino Boezio, La ricerca della felicità (Consolazione della Filosofia III), a cura di Mar-
co Zambon, Venezia, Marsilio, 2011, pp. 174; ISBN 978-88-317-0827-2; € 14,00. 

 
 
Nei secoli in cui sussisteva l’antico sistema di valori – almeno per come noi crediamo di co-
noscerlo – la conquista della ‘felicità’ (εὐδαιμονία, in latino vita beata) rappresentò il fine 
di ogni uomo che si chieda se la propria esistenza abbia un senso, e quale esso sia; a nulla di 
meno un’indagine filosofica doveva aspirare, e con la frase (tratta dall’Hortensius) «Beati 

omnes esse volumus» Agostino aveva aperto il secondo dei suoi dialoghi cassiacesi; il titolo 
da lui scelto (De beata vita, con minima alterazione dell’ordine verbale rispetto alla conven-
zionalità della lingua) appariva del resto tradizionale, essendo passato da Cicerone appunto 
(così è detto il V libro delle Tusculanae) a Seneca (il secondo dei dialogi), da Lattanzio (ul-
timo delle Divinae Institutiones) ad Ambrogio (due libri De Iacob et vita beata). A Boezio il 
retroterra concettuale e letterario si presentava allora ricco; ma l’universo romano, sotto ef-
fetto di formidabili spinte esterne, aveva subìto enormi trasformazioni fra IV e VI secolo, 
cosicché il significato dei termini di riferimento anche fondamentali di quella civiltà era 
soggetto a mutare continuamente. Verte dunque su temi di ampio respiro questo volume che 
apre – con discrezione ed eleganza – la rinnovata serie de Il Convivio, da ora “Collana di 
classici del mondo antico e tardo-antico diretta da Gianluigi Baldo”. La lettura è utile, e 
muove alcune riflessioni. 

Sin dall’inizio del suo intervento (che si estende in oratio perpetua da pr. 2.2 a pr. 3.5), 
donna Filosofia indica all’interlocutore sofferente l’argomento da svolgere: Omnis morta-

lium cura, quam multiplicium studiorum labor exercet, diverso quidem calle procedit, sed 

ad unum tamen beatitudinis finem nititur pervenire; secondo la traduzione di Z., «Tutte le 
sollecitudini dei mortali, sottoposte all’affanno di tanti desideri, procedono, sì, per vie diver-
se, ma si sforzano di giungere a un unico fine, la felicità». Boezio rinvia in sèguito a con-
trapposizioni un po’ banali e schematismi di scuola (ove d’altronde la polemica antiepicurea 
appare meno virulenta del solito, come registra il commento a p. 144 nt. 12); ma ci spinge-
remmo a dire che nella difformità dei tramiti per giungere al summum bonum si misura non 
di meno la distanza che intercorre fra due giganti del pensiero occidentale, un paio di Foun-

ders of the Middle Ages i cui corpi sarebbero fortunosamente convenuti (e divenuti oggetti 
di culto) nella basilica di San Pietro in Ciel d’Oro a Pavia. Scopo naturale nell’opinione di 
entrambi è la vita beata; ma laddove Agostino attribuisce al completo servizio di Cristo, 
cioè all’abbandono nella fede, l’unica vera libertas ed esclusiva possibilità di salvezza, Boe-
zio continua ad indicare all’uomo un’altra strada regia, da percorrere in piena autonomia e 
responsabilità individuale, senza paure o cedimenti; animato dallo spirito e alimentato dal 
cibo del sapere, egli si propone così quale guida per il credente coltivato, maturo, perfetta-
mente fiducioso nella bontà della natura umana non meno che in quella del suo Creatore. 



 

 - 452 - 

 Tanto per cominciare, nell’approccio a temi così spinosi e complessi è apprezzabile in 
Z. un understatement che fa spendere più di qualche pagina a riassumere la trama dell’opera, 
al cui centro non per caso sta il libro da lui privilegiato (pp. 27-36). Dà così un esempio di 
convergenza d’attenzione sugli aspetti storici, letterari e filosofici di un testo importante 
come pochi altri, se la Consolatio può ritenersi il più vero (cioè secondo e definitivo, dopo il 
De civitate Dei) termine di partenza del millennio medievale; ma anche strettoia di clessidra 
donde si distilla una sapienza ‘ellenica’ antichissima, prediletta ed esaltata – ben lungi 
dall’essere sconfessata e rigettata. Un solo dato basterebbe a dimostrarlo, e riguarda la natu-
ra degli ostacoli frapposto ai terrena animalia sul loro retto cammino: proprio a noi, che ad 

verum bonum naturalis ducit intentio et ab eodem multiplex error abducit (pr. 3.1). È questa 
la prospettiva di Platone, e semmai di Plotino, non di Agostino o di San Paolo.   

L’interpretazione del testo è condotta lungo i tracciati paralleli di un’esegesi essenziale, 
ma che non lascia interrogativi aperti, e di una traduzione italiana garbata, ma sempre preci-
sa. Il profilo del pensatore in capo al volume (pp. 9-20) ne sa disegnare un quadro fresco, 
attraverso letture a volte dirette dei testi (e interessante ci è parso il prologo al secondo libro 
del commento alle Categorie di Aristotele, composto durante il consolato di Boezio 
nell’anno 510; è reperibile solo sopra le colonne della Patrologia, volume 64, 201B). Nella 
rivendicazione dell’indissolubile legame fra politica e filosofia (vale a dire tra res publica e 
sfera privata dell’esistenza umana), si avverte un sentimento di continuità della caratteristica 
nazionale più nobile fra quante gli antichi Romani amarono nei secoli autoattribuirsi: una 
topica ideologica che troviamo rappresentata e ben diffusa lungo i dialoghi di Cicerone co-
me in testa ai Saturnalia di Macrobio. Per servire a quel progetto ambizioso, in pari misura 
culturale e letterario (come all’interno della Consolatio mostra il poeta sensibile alla varietà 
metrica), Z. vede la formazione del filosofo sottoposta ad influssi ellenici tradizionalisti «so-
stanzialmente estranei, se non ostili, al cristianesimo» (p. 26). L’argomento, volentieri ripre-
so di petto dopo che fu campo di scontro degli studiosi fra Otto- e Novecento, è svolto dal 
curatore in un capitoletto a parte (pp. 43-7), con tranquilla sicurezza, nel più rigoroso rispet-
to dei dati oggettivi. Una volta scontato che Boezio magis fuit philosophus quam theologus 
(p. 55 nt. 38), dice bene Z. che non si può entrare nella coscienza degli individui, né cono-
scere quali riserve ideali alimentasse un uomo che compiva il bilancio della propria vita spi-
rituale senza dedicare una sola parola (p. 46) «al Nuovo Testamento, al Cristo, alla tradizio-
ne ecclesiale», e insomma non lasciava segno che connotasse il suo scritto come un’opera 
cristiana. La generica precettistica cui sembra aderire il suo universo morale, e gli stessi trat-
ti di religiosità che Boezio mostra, potevano risalire in pari misura all’insegnamento cristia-
no come al pensiero diffuso tra i neoplatonici pagani del tempo (la famosa chiusura della 
Scuola d’Atene ad opera di Giustiniano avvenne solo tre anni dopo la morte del filosofo); 
ma «più che domandarsi se il suo cristianesimo fosse o no autentico, conviene registrare il 
fatto che i modi in cui si potevano declinare l’appartenenza alla Chiesa e la fede cristiana 
erano ai suo tempi estremamente differenziati (come, per altro, avviene in ogni epoca): 
Simmaco, Cassiodoro, Ennodio, [ … ] Benedetto, mostrano quale varietà di modi di attua-
zione potesse avere l’essere membri della Chiesa cattolica durante il regno di Teodorico». E 
come altre volte osservavo a proposito di Massimiano elegiaco, per questi prototipi della no-
stra ‘identità nazionale’ vale già il celebre principio enunciato da Benedetto Croce, secondo 
cui «non possiamo non dirci cristiani». Farei notare che i personaggi storici elencati costitui-
scono la prima generazione entrata nel Dizionario Biografico degli Italiani – essendosi con-
venuto all’anno 476 il limite iniziale dell’opera. 

Boezio è una figura che fa fatica, o comunque tarda nel tempo ad essere riconosciuta ed 
accolta dalla cultura ecclesiastica; non sarà un caso che le prime testimonianze su di lui 
vengono da figure contemporanee che ignorano consapevolmente (quando addirittura non 
ribaltano con malizia) quella sua dimensione ‘spirituale’ che in seguito avrebbe oscurato tut-



 

 - 453 - 

to il resto: Ennodio l’ecclesiastico profano, Massimiano l’elegiaco paganizzante, Cassiodoro 
il burocrate letterato. In tanta dovizia e varietà di produzione religiosa (il vescovo di Pavia 
era un parente povero degli Anici e dei Simmachi, probabilmente l’ostilità per Boezio aveva 
ragioni familiari e insomma inconfessabili), non c’è un solo autore che mostri di apprezzare 
incondizionatamente il filosofo, mentre era in vita, più che il martire, fino a cinque o sei lu-
stri dopo la morte. Gli elogi, gli onori e insomma la santificazione arrivarono solo quando lo 
ritenne opportuno la prudenza dei senatori italiani in esilio a Costantinopoli – laici e clerica-
li, intrecciati fra loro e spesso identificati nelle stesse persone; ciò avvenne soltanto dopo la 
metà del secolo, quando i Goti furono militarmente annientati senza possibilità di recupero; 
non è un caso che un testo come l’Anonimo Valesiano, in perfetta sincronia dia inizio alla 
leggenda nera dell’ariano Teodorico (che poi avrà sviluppo nei Dialoghi di Gregorio Ma-
gno), proprio mentre compie un falso consapevole dilungandosi sulle presunte torture inflit-
te a Boezio per causargli la morte. Il filosofo giusto e l’iniquo tiranno, la vittima e il carnefi-
ce, saranno accomunati per sempre dal medesimo trattamento di alterazione della realtà. 
Prudenza ecclesiastica e gravità senatoria ormai convergevano nella cura di interessi circo-
scritti – non di rado incarnati nelle persone di rappresentanti di quella società aristocratico-
clericale che domina a Roma, in carenza del potere politico imperiale, tra V e VI secolo. Ri-
tengo indicativo in tal senso un episodio narrato da Procopio (bell. 7.20), riferito 
all’abbattimento di alcune statue di Teodorico ad opera di Rusticiana, figlia di Simmaco e 
vedova di Boezio; quando al termine dell’ultimo assedio (era il dicembre del 546, nel dodi-
cesimo anno della guerra greco-gotica) Totila riconquista la città, la donna fu accusata di 
aver voluto vendicare l’assassinio del padre e del marito, ma il re la protesse e ne ebbe in 
cambio fama di moderazione. Ciò consente di avanzare l’ipotesi che solo dopo la definitiva, 
e abbastanza improvvisa, disfatta dei Goti a opera di Narsete (552/554), si offrano le circo-
stanze per esprimere in sicurezza opinioni nette sulle figure dei due antagonisti, nonché sui 
termini veri della controversia asimmetrica – molte altre volte destinata a ripetersi nella sto-
ria occidentale – fra il re e il suo ministro.  

Aggiungerei qualche minimo rilievo sulla sezione di inquadramento storico introduttivo. 
La «dura polemica» di Simmaco oratore – antenato in ascendenza diretta del suocero di Bo-
ezio – col vescovo Ambrogio riguardava la rimozione dalla Curia non tanto della statua, ma 
della ara per i sacrifici alla dea Victoria (p. 10). Il bambino erede al trono e successore di 
Teodorico non era figlio suo, ma di sua figlia Amalasunta (p. 19). Nella nota sulla fortuna 
del testo (p. 49 s.), è ovviamente giusta la scelta di non appesantire il volume con minuzie 
tecniche e di bibliografia (data pure l’esistenza di strumenti specifici di raccolta, come il re-
cente Cambridge Companion di J. Marenbon, 2009), però meritava un cenno l’apporto delle 
ricerche davvero innovative di Fabio Troncarelli, e prima fra tutte: Tradizioni perdute. La 

Consolatio Philosophiae nell’alto medioevo, Padova 1981. 
Concludo richiamando le riflessioni di p. 47, riguardo ad alcuni aspetti che gli studiosi di 

solito trascurano, e invece servirebbe approfondire – insieme a tutto ciò che concerne la 
prima circolazione dell’opera, cioè il riconoscimento dei destinatari: «i lettori ai quali Boe-
zio pensava erano persone educate come lui e provenienti dal suo medesimo ambiente», di 
gusti antiquari e raffinati, «capaci di cogliere un’allusione virgiliana, un riferimento a Cice-
rone o un’espressione presa dal Timeo». L’itinerario che la Consolazione propone è adatto a 
chi sa almeno un po’ di filosofia, ma soprattutto è attento allo stile – e non solo del discorso; 
«interessati al problema, che fu cruciale per la classe dirigente romana, di come riproporre 
nelle circostanze contemporanee un ideale di pratica filosofica e ricerca della felicità perso-
nale, insieme a un attivo servizio reso alla collettività; tesi tra lealtà verso il potere e difesa 
della propria dignità»; pur essendo sia l’autore che il pubblico ormai cristiani, i «modelli 
culturali e letterari che ispiravano la sensibilità e le scelte personali di Boezio e dei suoi let-
tori erano quelli del passato classico di Atene e di Roma ed erano ancora dotati di 



 

 - 454 - 

un’autonoma e piena capacità di orientare e normare la comprensione di sé e della realtà». 
Sull’ultima linea del crepuscolo tra la fine di un mondo e i primi segnali di avvento di un 
altro, l’autore non poteva sapere che l’intera élite di persone cui egli apparteneva si sarebbe 
dissolta entro pochi decenni, ma la propria eredità avrebbe favorito alla lontana i principi 
moderni dell’autonomia etica, cioè della separazione tra fede religiosa e morale laica. 

 
Venezia  Paolo Mastandrea 

mast@unive.it 
 
 
Luciano Canfora, La meravigliosa storia del falso Artemidoro, Palermo, Sellerio Editore, 
2010, pp. 251; ISBN 978-88-389-2561-0; € 14. 

 
Luciano Canfora – Giovanni Bottiroli – Claudio De Simoni – Salvatore Granata – Sergio 
Namias – Alberto Cottignoli – Silio Bozzi, Fotografia e falsificazione, Repubblica di San 
Marino, AIEP Editore, 2011, pp. 125; ISBN 978-88-6086-069-9; € 10. 

 
 

La discussione sul papiro di Artemidoro (P. Artemid.) occupa ormai non soltanto lo spazio 
concreto della ricerca scientifica (convegni, seminari, volumi, riviste specialistiche) e della di-
scussione culturale (mostre, quotidiani, pubblicazioni divulgative), ma anche quello virtuale di 
Internet: un’autorevole mailing-list dell’Università di Copenhagen, moderata da A. Bülow-
Jacobsen e dedicata ad argomenti papirologici (papy@lists.hum.ku.dk), ha ospitato alla fine di 
giugno 2011 un vivace scambio di opinioni tra sostenitori dell’autenticità del papiro e L. Can-
fora, con le rimostranze di coloro che ormai mal sopportano questi diverbi.  

A leggere i due libri che qui si recensiscono, tuttavia, la questione sembra chiusa, tali e 
tanti sono gli indizi raccolti dal filologo barese e dai suoi collaboratori, disposti in un quadro 
ineccepibile dal punto di vista retorico e argomentativo. Dalla lettura di Fotografia e falsifi-

cazione, volume che raccoglie gli Atti del convegno tenuto presso il Dipartimento di Studi 
Storici dell’Università di San Marino il 5 e 6 novembre 2010 (libro prezioso anche per 
l’ampio corredo di immagini a colori, pp. 97-125), addirittura a un profano risultano eviden-
ti i troppi punti oscuri che circondano l’unica immagine del manufatto (il Konvolut) da cui 
sarebbe stato tratto questo papiro. Dopo aver seguito le minuziose analisi dei tecnici (G. 
Bottirolli, C. De Simoni, S. Namias, S. Bozzi) in merito a immagini digitali, pellicole, nega-
tivi, carte fotografiche, ingrandimenti, si prova insieme stupore e consenso di fronte alla ca-
tegorica affermazione di S. Granata: «la stampa fotografica del Konvolut [è] frutto a nostro 
parere di un intervento in anni posteriori al 1990. A tale proposito la tecnica analogica ado-
perata consiste nel fotografare un Konvolut non scritto, stamparlo in grande formato (alme-
no 40x60 cm), affidarlo ad un buon pittore capace di utilizzare gli appositi kit di pittura su 
stampa fotografica per ritocco, rifotografare lo stesso “ritoccato” e farne una stampa di pic-
colo formato» (pp. 45 s.). In ogni caso si può, da filologi, condividere la sensata osservazio-
ne di A. Cottignoli che ribadisce la necessità di un esame autoptico del papiro per rilevare 
eventuali «tracce di inchiostro sullo spessore del papiro» lasciate dal falsario o almeno 
«l’indebolimento della pressione sul pennello nei pressi delle fratture» (p. 75) – sempre che 
il contraffattore abbia usato un calamo/pennello e non una diversa tecnica tipografica come 
la litografia. 

Il volume La meravigliosa storia del falso Artemidoro è suddiviso in sedici capitoli, 
scanditi in tre parti (Il falso del secolo, Il moderno artefice, Spiegazione dell’enigma), e pre-
senta una ricca sezione di immagini (32 tavole), un’appendice costituita da una crestomazia 
di ritagli giornalistici, una «bibliografia selettiva ed esplicativa», l’indice dei nomi (curato 



 

 - 455 - 

da M.R. Acquafredda e A. Russo) e l’elenco delle tavole. Quest’opera è una ricapitolazione 
degli argomenti fin qui addotti per contestare l’autenticità del papiro, per la cui elaborazione 
l’autore ringrazia G. Carlucci, V. Maraglino, R. Otranto, M. Pinto, C. Schiano e i compo-
nenti della Societas emunctae naris; inoltre tali elementi vengono qui ricomposti, insieme a 
nuovi indizi, al fine di presentare al grande pubblico quella che per Canfora è l’unica solu-
zione plausibile per spiegare le modalità seguite nella costruzione di questo falso. Il filologo 
si concentra in modo analitico su ogni componente del documento papiraceo e cerca di for-
nire una giustificazione per le caratteristiche di ciascuna sezione: le varie parti delle colonne 
scritte, le figure sul retto (la mappa e i particolari anatomici), le figure del verso (figure di 
animali con didascalie), la scrittura impressa. Per quanto riguarda la componente testuale 
l’analisi segue due piste parallele: da un lato sono delineate le caratteristiche materiali, con-
tenutistiche e stilistiche delle quattro colonne di scrittura, dall’altro è tracciato un profilo 
storico-culturale di C. Simonidis, il falsario ottocentesco che secondo Canfora produsse 
questo artefatto, con l’individuazione puntuale delle sue possibili fonti per Artemidoro e con 
il riferimento a relazioni di suoi contemporanei (in particolare quella di A.D. Mordtmann 
sulle sue imposture letterarie, pp. 106-13) e a materiale autobiografico di recente scoperta 
(Viaggio di studio archeologico, pp. 122 s.). 

Certo anche in questo contributo, come nei precedenti, ampio spazio viene dedicato a ri-
levare le incongruenze presenti nelle descrizioni e nelle interpretazioni offerte dai sostenitori 
dell’autenticità del papiro, spesso con un confronto sinottico tra le varie versioni (si vedano, 
per esempio le tabelle di pp. 46-8, 50-5) e con un’attenzione minuziosa per la cronologia. In 
questo volume, tuttavia, c’è molto di più: attraverso un raffinato gioco retorico, che alterna 
procedimenti di accumulazione alla disseminazione di indizi puntuali, evidenti confronti fi-
gurativi a lunghe sezioni argomentative (che dimostrano, per esempio, la derivazione della 
figura di Artemidoro, come immaginata da Simonidis, dalla coeva bibliografia su tale autore 
antico, pp. 77-93), Canfora si scaglia in modo diretto non solo contro il falsario ottocente-
sco, l’autore di un ‘frammento sano’, che «si presenta nella paradossale veste di “frammen-
to” (per giunta vistosamente danneggiato) e al tempo stesso di testo intero, completo» (p. 
165), ma anche contro chi, in tempi più recenti, ha cercato di mettere insieme un «caleido-
scopio di pezzi e pezzetti di varia tonalità cromatica» che «non convissero mai in un mede-
simo unitario rotolo “lungo oltre 3 metri” e “perfettamente integro”» (pp. 173 s.). Fin da su-
bito la tesi è chiara: secondo l’autore del volume, il papiro, come noi lo conosciamo, 
l’abbiamo veduto esposto, l’abbiamo studiato sull’edizione critica, non è mai esistito (nono-
stante la cifra considerevole pagata dalla Compagnia di San Paolo per il suo acquisto), ma è 
il frutto dell’unione surrettizia di tre falsi di Simonidis sottratti al Museo di Liverpool, dove 
sono conservate altre sue creazioni insieme ad alcuni suoi strumenti di lavoro (pp. 213 s.). 
Ancora secondo Canfora, «così si spiegherebbero meglio fenomeni come: la scomparsa del-
la didascalia IBHPIA [letta sulla mappa dal papirologo L. Koenen, p. 45], la creazione ex 

nihilo del Konvolut, l’epifania di un pezzetto di testo incollato sul Konvolut» (p. 60). 
In un libro che mantiene ancora le caratteristiche di frammentarietà degli studi preceden-

ti, sembra tuttavia che il quadro si stia delineando con sempre maggiore chiarezza e lucidità. 
In particolare convince la nuova interpretazione offerta per la cosiddetta «scrittura impres-
sa» sul verso: già nel 2009, in modo indipendente, G. Bastianini e G.B. D’Alessio attraverso 
l’analisi di questo inusuale fenomeno avevano scardinato l’impianto offerto dall’edizione 
critica; ora Canfora è categorico nel sostenere che «se le impronte sporadiche, e come tali 
non spiegabili […], sono state aggiunte, allora è evidente che siamo di fronte a una manipo-
lazione che consistette nel “conflare” tavole + testo geografico» (p. 195). 

 
Università di Torino  Amedeo Alessandro Raschieri 

amedeo.raschieri@unito.it 



 

 - 456 - 

Fulgence, Virgile dévoilé. Traduit, présenté et annoté par Étienne Wolff suivi de Pseudo-
Fulgence, Sur la Thébaide – Isidore de Seville, Étymologies (extraits) – Bernard Silvestre, 
Commentaire à Martianus Capella (préface) – Boccace, Interprétation de la Comédie de 

Dante (extraits). Textes traduits, présentés et annotés par Françoise Graziani et Étienne 
Wolff. Postface de Françoise Graziani, Villeneuve d’Ascq, Presses Universitaires du Sep-
tentrion, 2009, pp. 242; ISBN 978-2-7574-0091-3; € 25,00. 

 
 

Con questo volume le Presses Universitaires du Septentrion inaugurano la collana ‘Mytho-
graphica’, curata dal gruppo di ricerca ‘Polymnia’ diretto da J. Fabre-Serris e F. Graziani, il 
cui intento è quello di proporre, nel testo originale e in traduzione francese accompagnata da 
note di commento e preceduta da un’introduzione, le principali fonti sul mito e le sue inter-
pretazioni dall’antichità all’età rinascimentale. 

Il volume può a tale proposito essere considerato programmatico, dal momento che pre-
senta, riuniti in unico corpus, i testi più significativi tra quelli consacrati all’esegesi allegori-
ca della poesia e in genere della letteratura a tema mitologico, fondata sulla ‘ricerca della 
verità delle parole’ e dei nomi tramite il procedimento etimologico, sull’esempio dato da 
Platone nel Cratilo, e fornisce pertanto la chiave per intendere il modo con cui un’epoca 
lunghissima della cultura occidentale ha letto la poesia. I testi presentati abbracciano infatti 
ben otto secoli, movendo dal trattato Expositio Virgilianae continentiae di Fulgenzio mito-
grafo per giungere, attraverso estratti dalle Etymologiae d’Isidoro di Siviglia, il trattatello 
Super Thebaiden attribuito a Fulgenzio vescovo di Ruspe e parti del Commentum in Martia-

num Capellam di Bernardo Silvestre, ad ampî brani delle Esposizioni sopra la Comedia di 

Dante di Giovanni Boccaccio. A questa prima silloge di testi fondamentali seguirà un se-
condo volume dedicato alle Mitologiae dello stesso Fulgenzio. 

Il libro si apre con una dettagliata introduzione di Étienne Wolff, che affronta in primis 
la complicata questione dell’identità di Fulgenzio e della possibile esistenza di due diversi 
autori omonimi, il mitografo e il vescovo di Ruspe, vissuti entrambi in Africa nel VI secolo 
d.C. Dopo aver premesso una rassegna dossografica dall’unitarismo medievale e rinasci-
mentale fino alla critica tendenzialmente separatista dell’Ottocento e alle due opposte cor-
renti di pensiero prevalenti nel Novecento, Wolff rigetta a buon diritto alcuni degli argo-
menti tradizionali in favore della distinzione, quali l’incompatibilità assoluta tra appartenen-
za al clero cristiano e attenzione verso la letteratura pagana o la diversità stilistica tra i lavori 
mitografici e gli scritti esegetici, scontata tra opere che appartengono a generi letterarî diver-
si. Considera invece definitiva la soluzione prospettata in anni recentissimi da G. Hays e K. 
Vössing1, i quali avendo riscontrato nei testi del mitografo evidenti imitazioni di Boezio e di 
Corippo (rispettivamente morto nel 525 e fiorito negli anni 548-566) lo disinguono per forza 
dal vescovo, certamente già morto nel 533. Poiché adopera assai volentieri parole rare e 
ἅπαξ λεγόμενα, e il trattato De aetatibus mundi et hominis costituisce l’unico esempio di 
lipogramma risalente all’età antica, il mitografo era forse un maestro di scuola o un erudito, 
verisimilmente appartenente all’aristocrazia locale. Dopo essersi brevemente soffermato sul 
grado di conoscenza della lingua greca dimostrato dall’autore, Wolff passa quindi ad esami-
nare nel dettaglio il contenuto dell’Expositio Virgilianae continentiae, costruita in forma di 
dialogo tra l’autore che scrive in prima persona e Virgilio che gli appare in sogno per spie-
gargli che il suo poema dev’essere letto a un livello più profondo, in cui il protagonista è 
 
1  Rispettivamente G. Hays, The Date and Identity of the Mythographer Fulgentius, The Journal of 

Medieval Latin 13, 2003, 163-252, e K. Vössing, Notes on the Biographies of the Two African 

Fulgentii, in Studia patristica 42. Papers Presented at the Fourteenth International Conference on 
Patristic Studies Held in Oxford 2003, Leuven 2006, 523-29. 



 

 - 457 - 

l’anima umana e le sue avventure simboleggiano la vita stessa. A tale proposito alcune os-
servazioni del curatore su una presunta scarsa cura per la verisimiglianza drammatica delle 
situazioni ci paiono tenere in poco conto che appunto dell’apparizione di un defunto si trat-
ta: a nostro modo di vedere non fa perciò molta difficoltà il fatto che, esattamente come ac-
cade per il personaggio dantesco, «Virgile … cite sans problème des auteurs qui lui sont 
bien posterieurs, Tiberianus … Pétrone … Optatianus Porfyrius» (p. 18); del resto la stessa 
Graziani rileva che il Virgilio della Commedia, derivazione diretta del personaggio fulgen-
ziano, ragiona secondo gli schemi della Scolastica (p. 196). A proposito dei fondamenti 
dell’interpretazione allegorica del poema Wolff osserva come le premesse fossero state po-
ste tra IV e V secolo da Servio e Macrobio, che ne proponevano una spiegazione di tipo psi-
cologico-morale, sulla scia delle teorie dei secondi sofisti, che avevano definito il mito ‘una 
menzogna che dice il vero in immagini’. Fulgenzio, commentatore cristiano, trasforma la 
figura di Virgilio da quella di semplice poeta a quella di sapiente, che lo caratterizzerà poi 
per tutto il medio evo. Il personaggio di Enea si carica così di nuovi valori: la cosiddetta me-
tà odissiaca del poema è vista come allegoria dell’infanzia e della giovinezza, quella iliadica 
rappresenterebbe invece la messa in pratica nell’età adulta di quanto precedentemente ac-
quisito. Sono poi discusse le caratteristiche del metodo etimologioco-dimostrativo fulgen-
ziano e della lingua, vicina per più di un aspetto a quella del conterraneo Marziano Capella, 
ma più rilassata nella sintassi. Segue un paragrafo consacrato alla fortuna dell’Expositio 

Virgilianae continentiae e del suo metodo in cui interagiscono etimologia e allegoria: dopo 
aver trattato in modo cursorio il periodo fino al Rinascimento (poiché oggetto di attenzione 
specifica nei testi proposti in appendice), sono affrontati più nel dettaglio i secoli dal XVI in 
poi. In tale contesto si evidenzia la totale incomprensione dello spirito allegorico fulgenzia-
no da parte della critica positivista a cominciare da D. Comparetti, il quale dubitava persino 
della salute mentale del nostro autore, per arrivare ad alcuni studiosi del nostro tempo; in 
generale invece la fortuna del trattato fu notevole durante tutte le epoche interessate 
all’allegoresi, poiché il metodo è affine a quello che i Padri della Chiesa avevano già frut-
tuosamente applicato all’esegesi veterotestamentaria e biblica in generale, tanto che 
l’apparente stravaganza di alcune spiegazioni non potrebbe in nessun caso servire da argo-
mento contro l’identificazione del mitografo con il vescovo. L’ultimo paragrafo 
dell’introduzione è dedicato alla storia del testo, presentato secondo l’edizione teubneriana di R. 
Helm, che è riprodotta con pochissime modifiche, quasi esclusivamente nella punteggiatura. 

Introduzioni più brevi sono premesse a ciascuna delle opere contenute nella silloge. Il 
trattato Super Thebaiden, conservato in un unico manoscritto che lo attribuisce a «s. Fulgen-
zio vescovo» ma già da tempo datato al X secolo o più tardi ancora, in cui i sette condottieri 
alle porte di Tebe sono le sette arti liberali che intendono conquistare l’anima umana, domi-
nata da Eteocle, cioè l’avidità (il nome è spiegato con ἔθος e ὄχλος, inteso come morum 

interitus), è ricondotto da F. Graziani a un imitatore che condivideva il metodo allegorico 
fulgenziano, da ricercarsi nell’ambito della cosiddetta scuola di Chartres (secc. XI-XII). Ella 
suppone poi che l’idea prospettata da Dante nel Purgatorio (22.31-94) di uno Stazio che si 
fa «chiuso cristian» dopo aver meditato l’Eneide, abbia potuto essere influenzata da questa 
lettura. Il testo, tradotto e annotato da Wolff non ripropone l’editio princeps di Helm bensì 
l’ultima edizione critica curata da R. D. Sweemey (1997).  

Delle Etymologiae d’Isidoro di Siviglia, vero testo fondante dell’esegesi etimologica 
medievale nella sua sistematica ricerca dei legami tra cose e nomi, vengono proposti, secon-
do la canonica edizione di W. M. Lindsay e con premessa di F. Graziani, tre brani di prima-
rio rilievo: quello contenente la definizione di etimologia (1.29) e quelli dedicati rispettiva-
mente all’analisi etimologica dei termini che designano i poeti (8.7) e dei nomi degli dèi pa-
gani (8.11). 



 

 - 458 - 

Nel proemio del commento a Marziano Capella di Bernardo Silvestre, presentato secon-
do la recente edizione di H. J. Westra (1986) con un’introduzione di F. Graziani, si espon-
gono, sulle orme di Fulgenzio, i criterî dell’esegesi allegorica dei testi, e in particolare si fis-
sa la differenza tra integumentum e allegoria, ovvero tra ciò che Dante nel Convivio (2.1-1-
7) avrebbe definito rispettivamente «allegoria dei teologi» (in cui è vera anche la lettera) e 
«allegoria dei poeti» (in cui invece il significato letterale è di fantasia). 

La poesia trova la sua giustificazione appunto nell’allegoria, ed è perciò necessariamen-
te, come scrive Giovanni Boccaccio nell’esposizione letterale del I canto della Comedia, o-
scura e «polisenica», ovvero dotata di più sensi. Del commento boccacciano sono proposti, a 
cura di F. Graziani e secondo il testo critico stabilito da G. Padoan (1994), oltre al paragrafo 
relativo all’origine e alla funzione della poesia (1.1 lett.) e alla necessaria oscurità del suo 
linguaggio (1.2 alleg.), quello relativo all’interpretazione etimologica dei nomi delle nove 
Muse, fondata su Fulgenzio e Isidoro (2.1 lett.), nonché due passi sulla plurivocità 
dell’allegoria (7.1 lett. e 7.2 alleg.). 

I singoli testi presentai sono curati assai diligentemente, tanto che il numero degli errori 
di stampa sfuggiti al controllo risulta davvero minimo, e riguarda quasi esclusivamente gli 
estratti di Boccaccio (p. 92, 4 personare per personae; p. 92, 32 loto per luto; p. 108, 12 è 
omesso il numero del paragrafo; p. 132, 39 maaestro per maestro; p. 134,15 dittà per città; 
p. 136, 3 dic per dice, p. 138, 21 noscosa per nascosa; p. 140, 4 cosnoscere per cognoscere; 
p. 140, 32 dichiacherò per dichiarerò; p. 142, 8 trittamente per tritamente; p. 146, 4 daglil 
per dagli; p. 146, 13 ragiioni per ragioni; p. 146, 18 mancasse per mandasse; p. 148, 7 po-

gnente per ponente; p. 152, 1 vovi per vivo; p. 154, 4 duo per suo; p. 154, 38 conaltre per 
con altre; mancano poi qua e là gli accenti delle parole tronche, ad es. p. 158, 14 e 32 cosi 
per così, p. 160, 41 senti per sentì). 

Simili considerazioni possono valere per la traduzione, in genere improntata a una certa 
scioltezza e libertà, in coerenza con i principî enunciati dai curatori: se i testi latini sono resi 
correttamente e con efficacia, non si può sempre dire lo stesso per l’italiano di Boccaccio, 
talora insidioso per gli stranieri non specialisti. Ad esempio a p. 131, 19 ss. la frase «e per 
questo [scil. quegli che dall’avvilire altrui credono sé essaltare] sprezzano e avviliscono e 
annullano in quanto possono i poeti, ingegnandosi, oltre a questo, di scacciargli e di stermi-
nargli del mondo, nel cospetto del non intendente vulgo gridando i poeti per autorità di Pla-
tone dovere esser cacciati delle città» è reso con «à cause de quoi ils méprisent et avilissent 
et réduisent à rien, autant qu’ils le peuvent, les poètes, s’ingéniant en outre à les chasser et 
extirper du monde, et s’accordant au point de vue du vulgaire qui n’y comprend rien pour 
crier, au nom de l’autorité de Platon, que les poètes doivent être chassés de la cité», quando 
invece l’autore intende dire che queste persone, lungi dall’accordarsi con il parere del volgo, 
mirano invece a persuadere quest’ultimo della bontà dei loro intenti. A p. 146, 2 ss. «ag-
giungendo poi [scil. Macrobio] le Muse essere il canto del mondo, e questo, non che 
dall’altre genti, ma eziandio dagli[l] uomini di villa sapersi» è reso con «il ajoute ensuite 
que les Muses sont le chant du monde, ce que savent sinon les autres, du moins les hommes 
de la campagne», ma l’autore intende sottolineare come quella esposta sia una verità talmen-
te evidente da esser conosciuta persino da chi è completamente estraneo alla cultura. A p. 
150, 7 «come gli vide», riferito a Dante e Virgilio, è reso con «a sa vue», riferito al solo 
Dante. A p. 158, 6 ss. «l’oscura, cioè stolta, deliberazione d’acquistare quello che non è di 
bisogno, dalla quale il cupido, senza riguardare il fine, si lascia tirare», tradotta con 
«l’obscure, c’est-à-dire sotte volonté d’acquérir ce dont on n’a nul besoin, et par laquelle le 
désir, sans aucun but, se laisse tirer», dove è evidente la confusione tra ‘cùpido’ aggettivo e 
‘cupìdo’ sostantivo. 

Segue la sezione delle note ai singoli testi una lucida discussione generale riassuntiva 
(postface) di F. Graziani dall’eloquente titolo La parole voilée, in cui si rimarca ancora una 



 

 - 459 - 

volta come il modo di porsi di fronte al testo poetico non sia sostanzialmente cambiato 
dall’antichità al Rinascimento (cfr. per i secoli XV e XVI rispettivamente il De laboribus 

Herculis di C. Salutati e il De deis gentilium di L.G. Giraldi): il metodo etimologico di a-
scendenza platonica che ricerca analogie tra significante e significato, rispondendo perciò a 
un’idea connotativa e non denotativa del linguaggio, rimase valido fino alla svolta razionali-
stica impressa al pensiero occidentale da Cartesio, e sarebbe perciò un grossolano equivoco 
bollare simili etimologie con la qualifica di ‘popolari’, ché tali non erano affatto, erano anzi 
frutto di una ricerca della ‘verità della parola’ che solo i poeti erano in grado di condurre 
dietro l’invenzione mendace delle loro narrazioni. Particolare significato riveste al proposito 
il metodo esegetico di Bernardo Silvestre, il quale sovrappone le funzioni dell’etimologia a 
quelle dell’allegoria; la polisemia del linguaggio poetico è quindi uno stimolo per la ‘ricerca 
della verità della parola’ in quella sorta di ‘sintesi dei saperi sull’uomo, sul mondo e sul di-
vino’ che è la poesia, volutamente oscura perché, plurivoca ed equivoca, suggerisce molto 
più di quanto esplicitamente dica. Perciò il trattato di Fulgenzio vuole solamente mettere 
sulla strada il lettore, fornirgli un metodo, presentando soltanto alcune delle piste percorribi-
li; perciò il suo Virgilio è nei discorsi ora platonico, ora stoico ora epicureo, senza essere ve-
ramente nulla di tutto ciò. 

Chiudono il volume quattro dettagliati indici: degli autori citati, allegorico-mitologico, 
etimologico ed esegetico. 

Da ultimo, poiché anche il libro come oggetto ha la sua importanza, spiace dover muove-
re un appunto critico a proposito della bassa qualità della rilegatura, eseguita con la tecnica a 
caldo, che comporta il distacco dei singoli fogli già dopo la prima lettura. 

 
Stefano Di Brazzano 

 
 
Enjambement. Teoria e tecniche dagli antichi al Novecento, Atti del Seminario di studio 
(Urbino 5-6 maggio 2005), a cura di Giorgio Cerboni Baiardi – Liana Lomiento – Franca 
Perusino, Pisa, ETS, 2008, pp. 254; ISBN 978-884671810-5; € 18,00. 

 
Amor, ch’a nullo amato amar perdona, 

mi prese del costui piacer sì forte 

 
Antonomasticamente effigiato da un distico così celeberrimo, l’enjambement (d’ora in poi 
enj.) denota in via generale la rottura dell’unità metrico-sintattica all’interno di un compo-
nimento poetico: forgiato in Francia nel quadro del linguaggio tecnico-giuridico del XVII 
secolo1, il termine vanta un ampio spettro sinonimico: scavalcamento, empiètement, pere-
nos, intralciamento, valicamento, rompimento, inarcatura etc. Ma se questo ventaglio di les-
semi rimanda, in modo sostanzialmente omogeneo, alla medesima immagine di un arco teso 
fra due versi intervallati da una pausa più o meno forte, l’enj. non può dirsi fenomeno ridu-
cibile a un’unica configurazione tipologica. La ragione della sua multiforme fisionomia ri-
siede in una pluralità di fattori: da un lato, la lunghezza del verso o più latamente del blocco 
frastico di volta in volta implicato, dall’altro la diversità delle tradizioni culturali, la diffor-
mità accentuativa delle lingue occidentali (ex. gr. italiano vs. francese vs. russo), 
l’eterogeneità dei fonostili (ossia dei tempi di dizione), la varietà della forme letterarie (ad 

 
1  In misura tuttavia conforme ad un atteggiamento marcatamente antimodernista, e plaudendo al 

rifiuto dell’inarcatura operato dal classicista Malherbe, Boileau ne stigmatizzava la disarmonica 
prosaicità, condannando i poeti che ne avevano fatto uso con questa famosa asserzione: «Et le 
vers sur le vers n’osa plus enjamber» (Art Poétique 1.138). 



 

 - 460 - 

es. epica, lirica etc.), nonché le metabole metrico-ritmiche vincolate in ogni specifica circo-
stanza all’unicità della performance. 

Una figura di stile così diffusa nella poesia di tutti i tempi non poteva essere privata, an-
cora a lungo, di un momento di ricerca scientifica che fosse il più possibile organica 
nell’indagarne natura e portata retorico-semantica. Questo è il meritorio compito che, con 
profusione di dottrina ed energie, si sono prefissati qualche anno fa gli organizzatori 
dell’incontro urbinate, G. Cerboni Baiardi, L. Lomiento e F. Perusino. Quindici contributi 
che, in armonica synkrisis fra l’antico e il moderno, spaziano dal greco al latino, dalla lette-
ratura italiana e francese a quella russa, attraversando molteplici generi, esperienze artistiche 
e tecniche versificatorie.  
 
Inaugura il volume una penetrante Introduzione di L. Lomiento (pp. 15-25) che, rideli-
neando sinteticamente la questione terminologica, mette a fuoco i principali problemi relati-
vi alla valutazione dell’enj. in ottica sia diacronica che sincronica: l’intensificarsi degli sfor-
zi ermeneutici lungo tutto l’arco del Novecento, sotto il profilo tanto del materiale documen-
tario che della sua classificazione categoriale, non è stato preceduto da una trattazione altret-
tanto puntuale da parte della manualistica antica. Al suo interno, l’unico ‘accidente’ metri-
co-prosodico sottoposto a un vaglio più o meno accurato è stato, com’è noto, l’episinalefe o 
eidos sophokleion, che ciononostante rappresenta una minima, e direi non quella più signifi-
cativa, facies del fenomeno. Esso non è però passato totalmente inosservato all’occhiuta len-
te dei grammatici e retori di età imperiale: in riferimento all’epica omerica e alla tragedia 
classica, infatti, lo stesso Dionigi di Alicarnasso ricorda come «il poeta [...] asseconda ad 
arte i cola logico-sintattici [...] costringendo l’unità linguistica a violare spesso il confine 
dell’esametro sicché il discorso in versi è spesso sovrastato dall’andamento prosastico della 
sintassi»2: la poesia dunque, sottolinea l’A., «in virtù dell’azione ordinatrice del metro, rego-
larizza l’enunciato in schemi ritmici e lo distribuisce in membri delimitati da silenzi e so-
spensioni a volte fortemente anti-grammaticali» (p. 20). Pur in assenza di una definizione 
univoca ed esplicita dell’enj., allora, i nostri predecessori avevano ben in chiaro la differen-
za, o addirittura la radicale polarità, fra cola retorici e cola metrici: se questo dato esclude 
conseguentemente tanto l’ipotesi di Wilamowitz che quella della Parker, sembra più verisi-
mile individuare la ratio della colometria antica in un principio di natura ritmico-musicale 
per cui la suddivisione e l’andata a capo per sequenze doveva apparire già in antico marca di 
«forma-poesia in quanto distinta dalla forma-prosa» (p. 21). Uno studio che quindi appro-
fondisca la stretta interazione fra il piano del metro e quello della sintassi, a sua volta lu-
meggiato da un’analisi impregiudicata della teoria antica, potrebbe giovarsi proficuamente, 
con l’A., di un’analisi sull’incidenza dell’enj. come importante strumento ecdotico, «ineren-
te in maniera diretta alla trasmissione del testo e alla sua originaria concezione» (ibid.). 
 

Incentrato sul rapporto fra meccanismi di iterazione sintagmatica e inarcatura nella poesia 
arcaica, è a firma di A. Gostoli un dettagliato intervento su Enjambement e formula 

nell’epica omerica (pp. 29-40). Dopo aver accennato alle peculiarità formali enucleate dai 
lavori fondativi di Parry e dalle più recenti acquisizioni di area italiana e anglosassone, im-
portanti non solo sotto il rispetto teorico e tassonomico3, l’A. ridiscute criticamente la pro-
duttività dei patterns parryani, evidenziando l’importanza dell’iperbato, delle pause e delle 
cesure nell’isolare in contre-rejet e rejet parole non di rado concettualmente pregnanti. Que-
sto è il caso dell’incipit iliadico, Μῆνιν ἄειδε, θεά, Πηληϊάδεω Ἀχιλῆος, / οὐλομένην, 
 
2  Cf. De comp. verb. 216-8, pp. 138 s. Us.-Rad.: vd. inoltre quanto già osservato dall’A. in Da Pro-

sa a poesia, da poesia a prosa in Dionigi d’Alicarnasso, QUCC 77 (106), 2, 2004, 103-17. 
3  Scontati i riferimenti, inter alios, ai saggi di Kirk, Cantilena, Bakker, Higbie e Clark. 



 

 - 461 - 

classico esempio di enj. ‘aperiodico’ in cui οὐλομένην si trova in raccordo verticale rispetto 
al referente μῆνιν: qui il forte iperbato fra il sostantivo e la sua specificazione genitivale, in-
frammezzati dal verbo ἄειδε e dall’esclamazione parentetica θεά, potenzia l’effetto del ‘ri-
porto’ participiale, dislocato a sinistra e rilevato dalla tritemimere, accentuando enfatica-
mente «la tragicità dell’evento evocato» (p. 34). Ma se la figura pare primo obtutu inconci-
liabile con la natura rigidamente formulare dell’esametro, non pochi nessi codificati da ac-
centuata ricorsività esibiscono, al loro interno, ‘spezzature’ tutt’altro che tenui dell’unità 
ritmica, in alcuni casi con segmento ‘rigettato’ disteso sino all’eftemimere, più sovente cir-
coscritto dalla tritemimere: in questa direzione, l’A. richiama a conforto Il. Α 102 s. e ψ 136 
s. (rispettivamente Ἀγαμέμνων / ἀχνύμενος e Ἀχιλλεὺς / ἀχνύμενος), concludendo a ra-
gione che «non solo non c’è contraddizione tra formula e enjambement, ma che entrambi 
concorrono insieme alla formazione dell’epica esametrica» (p. 38). 
 
Una complessa relazione di M. Steinrück, L’accent de l’enjambement (pp. 41-8), si 
concentra sui fenomeni di continuità e discontinuità prosodico-intonativa implicati dall’inar-
catura in Omero, Parmenide e Teognide. Scandagliati i primi trenta versi dell’Odissea, l’A. 
organizza i dati statistici in opportune griglie che, precedute da una ricca nomenclatura, 
testimoniano come le parole proparossitone siano frequentemente presenti tanto in fine di 
verso, e quindi in posizione di enj., quanto all’interno di un colon. Da quest’ultima 
risultanza emergerebbe allora che, se gli enjambements «ne réagissent pas comme une fin de 
mot, mais plûtot comme des positions internes», l’inarcatura in Omero «se prononçait 
comme si le rythme ne s’arrêtait pas, dans la continuité prosodique» (p. 45). Nel Περὶ 
φύσεως, invece, si assiste a una tendenza almeno in parte diversa: mentre i proparossitoni si 
concentrano in percentuale parimenti maggiore in explicit, nondimeno essi ricorrono spesso 
in coincidenza della cesura che, contrariamente a quanto documentano i poemi omerici, 
dove sovente rappresenta il punto di sutura fra due cola, costituisce «l’endroit qui coupe en 
deux un metron, une unité rythmique» (ibid.); da ciò discenderebbe quindi che l’enj. «est 
davantage coupé par la fin métrique que l’enjambement homérique» (p. 46). All’interno del 
corpus teognideo, infine, la metà degli enj. assume la determinazione di clausola coinciden-
te con fine di frase (20%): in questo contesto, la frequenza più alta è quella dei parossitoni 
seguiti da sillaba lunga (44%), dato che spinge l’A. a postulare che la coppia esametro-
pentametro, scandita non di rado da un enj. sintattico, è così unita da necessitare di una 
pausa, lieve e tuttavia apprezzabile dal punto di vista ritmico. Dalle considerazioni 
riepilogative scaturisce dunque una situazione sufficientemente divaricata o addirittura 
antitetica: se in Omero – «mais ceci est lié au système métrique de chaque tradition» (p. 47) 
– le sillabe interessate dall’inarcatura sarebbero state proferite in modo continuo, in 
Parmenide la fine metrica avrebbe avuto il sopravvento su quella retorica. 
 
Dedicato alle potenzialità retorico-espressive dell’inarcatura, in questo caso associata a mo-
duli sintattici assai comuni nella poesia arcaica, segue il contributo di P. Angeli Bernardini, 
Asindeto ed enjambement nell’Epinicio III di Bacchilide (pp. 49-63). Rimarcata una volta di 
più l’interazione fra livello testuale e paratestuale come elemento condizionante la perfor-
mance e la destinazione di ogni testo poetico, lo studio si propone di verificare in quale mi-
sura i due schemata, apparentemente incompatibili, si armonizzino a vicenda mostrandosi 
inerentemente costitutivi della lirica di Pindaro e Bacchilide. L’accelerazione istituita dalla 
frantumazione della frase in segmenti minimi, benché crei una dissonanza rispetto al rallen-

tando provocato dal rompimento del verso e quindi dalla pausa che segue alla sospensione 
elocutiva, risulta funzionale all’esigenza di variare il ritmo ed evidenziare parole o sintagmi 
di alto gradiente emozionale. Alcuni passaggi dell’epinicio verificano in modo puntuale 
questo assunto, cui fanno però da corollario i seguenti ed ineludibili interrogativi: il pubbli-



 

 - 462 - 

co era in grado di percepire le pause alla fine del periodo ritmico, tra i componenti della tri-
ade strofica e fra una triade e l’altra, e se sì, in quale misura? Secondo quanto tracciato 
dall’A., è plausibile che l’inarcatura fosse rilevata proprio tramite variazioni del flusso into-
nativo durante la concreta esecuzione musicale, nonché sottolineata in modo più o meno 
sensibile dalla gestualità e dai movimenti orchestici del coro. Entrando più nello specifico, 
Bacchilide usa circoscrivere e rendere in sé conclusa la sequenza triadica, trascurando così 
l’enj. fra epodo e strofe a favore di una sostanziale coincidenza fra pausa melodico-ritmica e 
interruzione sintattica. Quanto all’enj. interstrofico, esso ricorre ben 8 volte nel canto e ap-
pare espediente idoneo non soltanto a focalizzare concetti-chiave, ma anche ad articolare il 
periodo lirico in volute più ampie, secondo un continuum espositivo di sensibile impatto 
comunicativo. Circa invece l’inarcatura interversale, essa assume una rilevanza inferiore a 
quella espressa dalle tipologie precedenti, pur annoverando 7 casi che includono ‘riporti’ e-
stesi anche a più di un vocabolo: in dichiarato dissenso rispetto a Slings, e in prospettiva 
condivisibilmente pragmatica, l’A. non ritiene sufficientemente indicativi nemmeno gli enj. 
fra colon e colon: sul piano della ricezione, infatti, la loro operatività sarà stata ancor più e-
sposta all’interazione dei tratti soprasegmentali con il tessuto verbale, subordinata quindi 
alla competenza e alla capacità aurale del destinatario nella percezione delle pause, infine 
vincolata all’enfasi elocutiva impressa all’enunciato di un’ode, non sia superfluo ricordare, 
musicata e danzata4.  
 
Sull’identico sfondo della lirica corale, si innestano le riflessioni di P. Giannini su 
Enjambement, colometria e performance negli epinici di Pindaro (pp. 65-80). Pur 
manifestamente esito di una tecnica compositiva improntata alle modulazioni per 

adiectionem della paratassi, il testo pindarico non è assolutamente ostile all’uso delle varie 
tipologie di ‘scavalcamento’ versale. Come documenta il corpus delle Olimpiche, precipuo 
oggetto dell’indagine, l’enj. più comune è quello a cavallo fra un verso e l’altro, e nel 
dettaglio quello che separa l’aggettivo dal referente sostantivale; accanto ai molti citati, i 
casi più caratteristici sono quelli in cui le parole coinvolte dall’enj., separate da predicati 
verbali più o meno complessi, sono costituite da vocaboli su cui spesso ruota il disegno della 
strofe e, in qualche circostanza, l’impianto dell’intera ode: questo trova esemplare 
illustrazione nei vv. 3 s. e 94 s. della sesta Olimpica, dove la forza dell’inarcatura è 
corroborata dalla pausa e dalla cesura che, al verso successivo, delimita la parola o la 
iunctura ‘riportata’. Per avvalorare quindi il rilievo stilistico dell’enj., l’A. assimila a buon 
diritto le formulazioni della Hummel, propensa ad individuare nei fenomeni di ‘separazione’ 
morfo-sintattica quali iperbato e inarcatura un elemento di coesione del dettato poetico5, che 
in Pindaro si sviluppa in modo non lineare eppure compatto, secondo una tendenza 
apparentemente centrifuga che, ciononostante, «si rivela paradossalmente centripeta» (p. 
75). Non si può in sostanza non condividere l’esigenza di contestualizzare caso per caso 
l’apprezzamento ‘estetico’ dell’inarcatura, così come propugnava C. Prato in riferimento al 
trimetro tragico, dove tuttavia operano dei meccanismi compositivi e performativi, si deve 
precisare, non commensurabili con quelli di un canto pindarico. 
 
Ad attenuare una delle pur residuali lacune negli studi sulla lexis tragica, offre una proficua 
incursione nei lyrikà del dramma M.G. Fileni, Retorica dell’enjambement negli Eraclidi di 

Euripide (pp. 81-109). Punto fermo da cui muovere, sì da limitare il più possibile la sogget-
tività interpretativa delle sequenze metriche, dovrà essere, ancora una volta, la colometria 
 
4  Si vedano anche le osservazioni contenute in M. van Raalte, Rhythm and Metre, Assen-Maastricht 

1986, 177 s., 186, 285 e 388. 
5  Cf. P. Hummel, La syntaxe de Pindare, Paris 1993, 442 s. 



 

 - 463 - 

fissata dalle ekdoseis alessandrine: alla luce di questo imperativo categorico, l’analisi mette 
efficacemente a frutto le tipologie individuate da Quilis, sondando con riscontri puntuali la 
natura dell’ enj. nella parodo e nei quattro corali successivi. Provvedendo il messaggio poe-
tico di notevole e innegabile pointe, la tensione fra la sintassi e il metro dispiega tutto il suo 
tasso di espressività, ad es., ai vv. 75 s., ἴδετε τὸν γέροντʼ ἀμαλὸν ἐπὶ πέδῳ / χύμενον· ὦ 
τάλας: in questo amebeo epirrematico, Iolao cerca di attirare l’attenzione del coro parlando 
in terza persona e sottolineando, attraverso il ‘deittico’ rejet e la concomitante cesura, la mi-
sera condizione di vecchio «violentemente atterrato» (p. 88) e in cerca di aiuto. Passati allo-
ra in rassegna i luoghi più rappresentativi degli stasima, l’A. si sofferma sui momenti lirici 
in cui la marcatura semantica esibita dai termini enjambés si mostra più accentuata; fra que-
sti, contornato da altre inarcature come quella, pur lieve «dato il notevole distacco fra i due 
termini» (p. 97), dei vv. 362 e 3676, mette conto segnalare l’enj. infrasintagmatico teso ai 
vv. 364-65, θεῶν ἱκτῆρας ἀλάτας / καὶ ἐμᾶς χθονὸς ἀντομένους, «segnato da una libera 
responsione metrica con il corrispondente verso della strofe [...] e costituito da un termine 
dal forte peso semantico in questo dramma, ἱκτῆρας (‘supplici’), come è anche il successivo 
ἀλάτας (‘erranti’)» (ibid.). In sintesi, da una perlustrazione complessiva emerge la sostan-
ziale uniformità dell’enj. dal canto d’ingresso alla totalità dei cantica: mentre nella parodo si 
registrano 18 casi su 38 versi (pari al 47,3 %), nel primo stasimo 14 su 28 vv. (50%), nel se-
condo 9 su 22 vv. (40,9%), nel terzo 20 su 36 (75%), nel quarto 27 su 36 (75%), con una più 
forte presenza degli enj. infrasintagmatici. Certo, non si dovrà ignorare la variabile rappre-
sentata dalle μεταβολαί metrico-ritmiche che, nei singoli luoghi, avranno senz’altro diver-
sificato e influenzato la realizzazione e la percezione della frattura fra colon retorico e colon 

metrico. Scelta infine non poco lodevole è quella di aver corredato l’indagine di 
un’Appendice riepilogativa di tutti gli enj. lirici, opportunamente differenziati categoria per 
categoria a partire dal v. 73 fino al v. 9277. 
 
Chiudono la sezione riservata alla letteratura greca gli interventi di F. Perusino e G. Massi-
milla. 
  
Nel primo, Considerazioni sulla funzione e sull’uso dell’enjambement nella commedia gre-

ca (pp. 111-4), si sollecita senz’indugio una domanda quantomeno angolare, e tuttavia già 
implicita nelle relazioni precedenti: l’interruzione, o l’indebolimento dei confini metro-
sintattici, conduce inevitabilmente alla prosa? Accennando pur sinteticamente alla presenza 
dell’inarcatura in Aristofane e Menandro, l’A. scorge nel divorzio fra ritmo e sintassi la qua-
lità di variare la monotonia dell’enunciato, ma contemporaneamente la spia di un parziale 
scivolamento verso il parlato: questo passaggio trova definitivo sbocco e realizzazione nella 
commedia nuova, che si serve anche di outils poetici come l’enj. per accrescere una caratte-
rizzazione colloquiale già insita nel trimetro dell’archaia. 
 
Nel secondo, L’enjambement fra pentametro ed esametro negli Aitia di Callimaco (pp. 115-
26), l’A. si cimenta con consueta perizia con un testo d’elezione, ricco di materiali e aperto 
ad osservazioni in grado di elucidare il proprium del testo callimacheo. Compendiate priori-
tariamente le informazioni trasmesse da McLennan e Cantilena sul corpus degli Inni, inclusi 

 
6  Essa colloca in apertura il soggetto rappresentato dal pron. rel. ὅς e soltanto nell’ultimo verso il 

regens ἕλκεις. 
7  Alla stessa studiosa si deve la recente monografia dedicata a Euripide, Eraclidi. I canti, Roma 

2006, dove si discute con ampiezza di informazioni la dibattuta attribuzione dei primi versi della 
parodo, contesi fra Iolao (LP ) e il Coro (così, verosimilmente a torto, il testo di un apografo fio-
rentino, recepito da Lachmann e stampato da Murray, Garzya e Diggle).  



 

 - 464 - 

anche quelli non esametrici8, l’A. denuncia come gli enj. ‘necessari’ ricorrano nel poeta di 
Cirene in percentuale ben maggiore rispetto a quanto avviene nelle opere di Callino e Fano-
cle, ossia negli autori che prima di lui scelsero non diversamente il distico-elegiaco. Ma egli 
innova anche in un’altra direzione: contrariamente all’età arcaica e classica, egli predilige 
l’inarcatura fra esametro e pentametro, rendendo così ancor più dinamico e flessuoso il peri-
odo senza privare il testo della sua caratura stilistica. La prassi compositiva degli Aitia non 
disdegna però nemmeno l’enj. ‘aperiodico’, giacché non di rado, «dopo che nel pentametro 
è conclusa una frase di senso compiuto, l’inizio dell’esametro successivo fornisce una noti-
zia ulteriore, che – per così dire – rilancia l’esposizione» (pp. 117 s.). Come era facile atten-
dersi, anche in Callimaco l’inarcatura accresce il calibro di un vocabolo che nell’economia 
del contesto riveste un forte peso specifico: fra numerosi luoghi significativi, l’A. richiama 
opportunamente all’attenzione quelli di manifesta coloritura eziologica, che vedono incre-
mentata l’intrinseca preziosità proprio mediante un elaborato gioco di pause e nuovi respiri 
di una frase sempre palpitante e tesa. 
 
In un quadro che si reclami il più possibile completo, non poteva mancare uno squarcio sulla 
sapida eccentricità della commedia latina. 
 
R.M. Danese, Enjambement e stile in Plauto e Terenzio (pp. 127-44), non solo dà minuzio-
samente conto delle realizzazioni dell’inarcatura nei due autori, ma le motiva alla luce di 
considerevoli riflessioni di natura teorica, orientate da un’istanza fondamentale: l’idea di e-
sclusività performativa secondo cui il testo ‘è agito’ in modo di volta in volta idiosincratico 
in relazione ad altri suoi esiti drammaturgici, anche quelli potenzialmente realizzati dallo 
stesso autore9. La campionatura degli enj. terenziani e plautini appare suggestiva per più di 
un aspetto, ma particolarmente ragguardevoli paiono alcuni casi in cui l’oscuramento della 
pausa ritmica implicato dall’inarcatura è preparato dalla sinalefe e dall’omogeneità fonica 
realizzata da insistite sequenze allitteranti: si vedano ad es. Ter. Eun. 859 s. conservam / uix 

me contineo quin inuolem in / capillum, monstrum e 1076 s. ut tuo amori suppeditare possit 
sine sumptu tuo ad / omnia haec, nonché Pl. Pseud. 702-705 Ps. io / io te, te, turanne, te, te | 

ego, dove la duplicatio dell’interiettiva «implica poi anche un diverso trattamento prosodico 
delle due particelle», in un distico nel quale «la presenza di fine verso tra i due io va [...] a 
‘spezzare’ una sorta di unità ancor più che sintattica» (p. 141). L’argomentazione lascia 
quindi affiorare una constatazione suggestiva e suscettibile di ulteriori verifiche: il minor 
numero di occorrenze nel Sarsinate rispetto all’Afro è da imputarsi, come suggeriva già 
Dunkel, al maggior grado di artificiosità versificatoria e linguistica del primo, che in uno sti-
le lontano dall’usus colora di innaturalezza l’eloquio di molti personaggi, rispettando gene-
ralmente l’equilibrio fra metro e sintassi. Per contro, il secondo sembra moltiplicare gli enj. 
per organizzare il discorso in frames più corposi, convogliandolo mimeticamente nei binari 
del parlato e «coniugando le sue scelte di stile con gli umori e la psicologia dei personaggi, 
in rapporto ai diversi contesti drammaturgici in cui operano» (p. 142).  
  
Limpido strumento di calembour linguistico e scenico, l’enj. concorre a un esplicito rove-
sciamento parodico in uno snodo fondamentale dell’Aulularia plautina. Attraverso una rela-
zione succinta ma limpidamente elaborata, R. Raffaelli, L’effetto comico di un enjambement 

(Pl. Aul. 671-672) (pp. 145-7), mostra come in questi versi la sospensione ritmica e lo scon-
finamento sintattico realizzano un appetitosissimo – almeno nell’ottica, suo malgrado disat-
 
8  Il riferimento è naturalmente ai Lavacri di Pallade. 
9  Notevole, a questo proposito, quanto asserito sulla famosa poesia Le pont Mirabeau, letto e regi-

strato dallo stesso Apollinaire nel 1908. 



 

 - 465 - 

tesa, del generoso corvo – aprosdoketon: nimis hercle ego illum corvom ad me veniat velim / 
qui indicium fecit ut ego illic aliquid boni / dicam (vv. 671 s.). Al povero e sbigottito uccel-
lo, infatti, che dopo avergli salvato la vita attende una lauta e gustosa ricompensa, 
l’avarissimo Euclione di palatabile ‘darà’ invece non più che una parola ‘buona e gentile’ 
(aliquid boni / dicam): l’inarcatura dà quindi comico risalto al ‘dire’ in luogo dell’auspicato 
‘dare’, creando un’aspettativa immediatamente frustrata dall’infausto e ‘immateriale’ rejet, 
per fornire «all’attore non solo un’indicazione, ma una traccia non equivoca su come pro-
nunziare la battuta» (p. 147).   
 

A questo punto, la rotta del volume subisce una decisa virata di timone verso le più vicine 
sponde della poesia moderna. 
 
Ponendo al centro della discussione il cinquantennio a cavallo fra Quattrocento e Cinque-
cento, A. Corsaro e S. Dubrovic, Enjambement e ottava rima tra epica e lirica (1470-1520) 

(pp. 151-78), sottopongono a verifica l’operatività dell’inarcatura nel panorama letterario 
italiano da Boiardo a Poliziano fino ad Ariosto e Machiavelli. Naturale punto di partenza, in 
questo caso a ritroso, il testo del Furioso, il cui accidentato iter editoriale documenta una 
robusta revisione formale che, malgrado le apparenze, non comporta tuttavia la soppressione 
o la limitazione dell’enj. Nelle edizioni successive alla prima, infatti, ne vengono foggiati 
altri non meno elaborati, conformi però a una strategia retorico-narrativa che mira a rinsal-
dare il testo in un sistema in sé conchiuso, in ossequio a quella «istanza di controllo [...] che 
porta il travaglio redazionale a rinnegare, nel segno della fluidità, soluzioni retoriche per le 
quali meglio che di enjambement si potrebbe parlare di unione imperfetta tra i due versi» (p. 
155). Il tentativo di soppesare le caratteristiche dell’inarcatura si addensa quindi attorno ad 
ampie sezioni dell’Innamorato: qui la fisionomia dell’ottava, senza affrancarsi in toto dalla 
paratassi dei cantari popolari, concentra gli enj. in momenti narrativi particolarmente coin-
volgenti quali dichiarazioni d’amore e scene di battaglia, sfruttandone nei passaggi cruciali 
la prerogativa di focalizzazione descrittiva. Sfiorato non senza acute osservazioni il Mor-

gante di Pulci, il microscopio degli AA. si posiziona sulle Stanze di Poliziano, dove 
l’inarcatura sembra avere il requisito di scombinare il ritmo e il tempo narrativo, senza tut-
tavia far implodere la coesione di una struttura verbale «concertante», «in sé quadripartita» e 
non lontana dal ‘rispetto’ «nelle sue insistite suddivisioni in distici» (p. 169). Tentate rapso-
dicamente l’Ambra di Lorenzo de’ Medici, le Stanze di Bembo e la Serenata di Machiavelli, 
per gli AA. l’ottava rima evolve gradualmente, ma in continuità, con la tradizione preceden-
te, confermandosi forma metrica che contempera e fonde l’impianto del poema epico con la 
tensione lirica di Petrarca: nella poesia italiana, dunque, le diverse forme d’enj. «esprimono 
piuttosto uno scambio tra eccedenza e ricomposizione dentro le maglie di un’ottava concepi-
ta, dai cantari al Furioso, come una imprescindibile e perspicua unità» (p. 176).   
 
Ispirato al solito nitore espositivo, il saggio di A. Pinchera, Inarcature interstrofiche e anti-

che regole nei sonetti di Caproni (pp. 179-91), consolida un dato revocato costantemente in 
dubbio anche in tempi a noi poco remoti: il sonetto non ha celebrato il suo infelice de pro-

fundis con i componimenti di Foscolo, come voleva fra altri Montale, bensì ancora lungo 
tutto il Novecento ha manifestato una vitalità spesso indebitamente ovattata, ma pronta a ri-
esplodere nell’ultimo ventennio con La puntura dell’assillo di Cacciatore e qualche anno 
prima con Il Galateo in Bosco di Zanzotto. Le poesie di Caproni si inseriscono in questo 
continuum, ma da esso segnano uno scarto non più componibile; viene infatti meno la clas-
sica bipartizione strofica, per cui il sistema di quartine e terzine sembra ridursi a un periodo 
unico e compatto dal primo all’ultimo verso che, mai tuttavia ritmicamente piano, appare 
costantemente «limato con incredibile virtuosismo melodico-sintattico» (p. 181). Si può ciò 



 

 - 466 - 

malgrado affermare, in modo colpevolmente apodittico, che la tradizionale articolazione in-
terna sia del tutto scomparsa? L’A. motiva la sua risposta, a ragione negativa, con puntuali 
riscontri testuali tratti da quattro componimenti fra i più alti dell’intera raccolta: un’analisi 
strutturale e semantica dei sonetti lascia riconoscere una fitta tramatura di rispondenze foni-
che, tessute da rime ed assonanze in coincidenza di precisi richiami lessicali e concettuali 
che, segnalati dall’enj., mettono in relazione gruppi di versi in sé omogenei e localizzati in 
punti narrativamente decisivi. Rinnovato quindi dal profondo dei suoi stessi meccanismi 
compositivi, il sonetto «continua come un tempo a dilatarsi e a contrarsi, a disporre annoda-
ture di richiamo nell’ordito, a muoversi e a volare, a fermarsi e a posare, a cantar con voce 
or più aperta or sommessa e riprender fiato a tratti più o meno regolati» (p. 189). 
 
Congiuntamente ad altre figure retoriche quali parallelismi, ripetizioni, anafore, assonanze 
etc., «l’andare a capo prima che il periodare sia logicamente terminato» può diventare spia 
rivelatrice «per eccellenza del fantasma metrico»: così si esprime, in un’apertura schietta-
mente teorica sulle peculiarità dei ‘versi liberi’, S. Ritrovato, Enjambement ‘verso’ la prosa. 

Appunti su una questione metrica novecentesca (pp. 193-204: qui p. 195). La dilatazione sil-
labica del verso, che pur si impone come tratto distintivo di molta poesia della seconda metà 
del ventesimo secolo, non riduce simili ‘espansioni’ metriche a semplici e lunghi periodi in 
prosa: tali sequenze non subiscono infatti alcuna deminutio alla sub-categoria di ‘non-
verso’, proprio in virtù di quegli «‘elementi limite’» (p. 196) precipuamente poetici come la 
cesura e l’enjambement, che assicurano al testo la sua innegabile patente di liricità. In altre 
parole, come attesta l’intelaiatura discorsiva di alcuni passi del Disperso di Cucchi o degli 
Eratopaegnia di Sanguineti, rimodulati a scopo illustrativo dall’A. in unità verbali endeca-
sillabiche, il componimento riceve movimento ed energia dalle spezzature infraversali che, 
attraverso le pause, scardinano la monotonia martellata di sequenze sì anisosillabiche, ma 
comunque isocrone e scandite da un susseguirsi di arsi e tesi sempre regolare e costante. 
L’inarcatura, termina l’A., si rivela dunque «più di una opzione stilistica, un’icona della ver-
sificazione che contrassegna la soglia di un verso tendenzialmente discronico» [...], che in 
sostanza trapassa «dalla poesia alla prosa, ibridandole, e rifiutando perciò nuove clausole 
alla poesia» (p. 202). 
  
Prima della Summa conclusiva, le ultime due comunicazioni divisano le forme 
dell’inarcatura nell’ambito della tradizione letteraria russa.  
 
S. Garzonio, Enjambement nella poesia russa per musica (pp. 205-16), mette l’accento sulla 
diversa energeia che il fenomeno assume a seconda delle forme metriche trascelte, ma so-
prattutto in relazione all’identità di un destinatario reale o ideale, semplice ascoltatore o av-
veduto lettore. L’analisi, distendendosi da rapidi cenni sul verso sillabico secentesco fino 
alle più importanti raccolte della seconda metà del Novecento, eleva l’esecuzione a fattore 
determinante che diversifica il testo potenzialmente ad infinitum, eludendo ogni pretesa di 
‘fissazione’ autoriale: anche per questa ragione, allora, sarà opportuno tracciare una precisa 
linea di demarcazione fra «quei testi appositamente composti per essere eseguiti in musica e 
quelli ridotti in seguito e musicati senza un espresso orientamento» (p. 209) da parte del loro 
artefice. Per chiarire quanto appena esposto, l’A. riduce il campo ad alcuni componimenti 
appartenenti al genere della ‘romanza cittadina’, noti come gorodskoj romans e imparentati 
da vicino con la letteratura zigana dello cyganskij romans.Questi sono articolati da specifi-
che forme metriche, fra loro distinte in base al diverso grado di intensità e coesione delle 
connessioni sintattiche: 1) fra soggetto e complemento, fra parti del predicato e tra sostanti-
vo e numerale; 2) tra verbo e infinito o compl. ogg.; 3) fra soggetto e pred. verb.; 4) tra ele-
menti analoghi della proposizione; 5) tra forme di invocazione o invito e la proposizione che 



 

 - 467 - 

li incorpora etc. Il materiale esegetico è fornito da un insieme di testi riferibili alla poesia 
per musica (Russkij romans 1997), tendenzialmente ostili all’uso dell’enj. e per ciò stesso 
significativi grazie alla presenza di inarcature spesso inaspettatamente drastiche: riconduci-
bile per la maggior parte alla tipologia (2), infatti, la ‘trasgressione’ determinata dalla pausa 
infraversale acquista in più di un caso particolare valenza semantica, sospendendo tempora-
neamente la linearità di un componimento che, per antica tradizione, è invece regolato da 
una codificazione ferrea sotto il rispetto metrico-sintattico e rimico-musicale. 
 
I tortuosi meandri di uno fra i più grandi rappresentanti della poesia russa sono esplorati da 
G. Moracci, Enjambement nella lirica di Anna Achmatova (pp. 217-31). In radicale antitesi 
rispetto all’ermetismo di sigla simbolista, già le prime raccolte tendono a riconvogliare il 
messaggio poetico nei binari più piani della σαφήνεια, disambiguando così una referenziali-
tà testuale quasi costantemente negata o disconosciuta da molti sperimentalismi d’oltralpe. 
Ma la cifra espressiva della Achmatova non può certo definirsi ‘semplice’ o immediata: 
all’opposto, essa è punteggiata da preziosismi lessicali, figure retoriche e ‘fibrillazioni’ sin-
tattiche fra cui l’inarcatura ricopre un ruolo decisamente rilevante. Ma quali sono le tipolo-
gie di perenos più care alla poetessa? Quali i presupposti teorici che autorizzano l’A. a par-
lare correttamente di veri e propri enjambement? Facendo anzitutto propria la terminologia 
di Matjaš, incrociata con gli studi di Gasparov, l’A. distingue l’enj. stročnyj (lineare) da 
quello strofičeskij (strofico) e dal meno frequente slogovoi (sillabico). Le peculiarità 
dell’inarcatura, fra cui assume maggiore incidenza e rilievo quella che disgiunge il soggetto 
dal verbo, vengono chiarite attraverso l’esame di sette fra le opere più importanti e note al 
pubblico: queste lasciano emergere un dato non del tutto scontato, secondo cui tra un verso e 
l’altro «la presenza della pausa non è costante» (p. 222), pur ricorrendo spesso in occasione 
di uno scambio dialogico e quindi di avvicendamento fra gli interlocutori. Misurato lungo 
l’intera evoluzione della metrica achmatoviana e quasi sempre fedele ai canoni della tradi-
zione, l’enj. non sembra aver inciso significativamente sull’articolazione ritmica di tutti i 
testi passati in rassegna. La spiegazione risiede per l’A. in un semplice elemento formale, 
ovvero nel dol’nik, «una unità di misura più variabile e duttile di “sillaba” e “piede”» (p. 
227), scandita da tre o quattro accenti inframmezzati da sillabe atone. Così alternativamente 
cadenzata, l’inarcatura vede attenuata la sua efficacia in ragione di una metrica, come quella 
russa, non accentuativa bensì sillabo-tonica, che tuttavia non impedisce alla ‘slogatura’ sin-
tattica di accrescere «l’enfasi emotiva» (p. 228) di sezioni testuali intrise di forte drammati-
cità. Nella condivisibile esigenza di una inderogabile storicizzazione, l’A. dichiara che la 
maggiore concentrazione dell’enj. agli albori della produzione achmatoviana non può defi-
nirsi fortuita, dal momento che avvicinare il verso al linguaggio quotidiano rispondeva con 
decisione alla purezza musicale rivendicata da testi ed autori che, allora, si aggiravano in fit-
te ed oscure ‘foreste di simboli’. 
 
Spetta infine a J. Robaey, Sull’enjambement. Dieci punti per concludere e riaprire (pp. 233-
45), addipanare il filo di un ordito così articolato e ricco di spunti di riflessione, certo foriero 
di nuove direttrici di ricerca che indaghino a fondo i generi letterari che, nel quadro necessa-
riamente selettivo di una Giornata di studi, non hanno potuto trovare adeguato spazio10: si 
dovrà quindi essere fortemente debitori verso di lui e i protagonisti di questo incontro con-
ventuale per aver gettato preziosa luce su un fenomeno così sfuggente, complesso, ma e-
 
10  Si lamenta l’assenza di quattro relazioni pertinenti alla letteratura latina, inglese ed italiana, che si 

sono potute apprezzare soltanto nella loro performance orale: S. Boldrini, Fedro e la poesia humilis; 
A. Oldcorn, L’enjambement nella poesia in lingua inglese; G. Cerboni Baiardi, Enjambement nella 

poesia di Luzi; R. Cremante, Il ‘rompimento’ dei versi nelle riflessioni critiche cinquecentesche.  



 

 - 468 - 

splorato nell’ottica di un’imprescindibile diairesis fra forme, codici e registri linguistici. Fra 
le questioni su cui tuttavia sentiamo l’esigenza di ulteriori approfondimenti, imperativa è 
anzitutto quella di fissare una terminologia il più possibile precisa, stabile, omogenea e va-
levole una volta per tutte sia in antichistica che in modernistica. In secondo luogo, quella di 
definire la reale operatività dell’enjambement, distinguendone i gradi di intensità alla luce 
del preciso contesto di applicazione, nonché approfondendo i limiti della sua intrinseca fun-
zionalità poetica, ossia la qualità di dare risalto a porzioni testuali semanticamente e retori-
camente rilevanti, grazie alla disarticolazione sintagmatica modulata dalla tensione fra rejet 
e contre-rejet.  

Benché risuoni come doloroso refrain l’eco muta di una musica persa per sempre, metro 
e sintassi non saranno mai l’un contro l’altro armati per decretare l’irrecuperabile dissolvi-
mento del verso. Contribuendo invece ad elevare il dettato tramite la sinergica interazione 
dei due livelli ‘testuali’, allora come oggi l’enjambement si conferma segno e cifra di poesia 
universale: pace Boileau, dunque, on osera encore enjamber les vers per disegnare i confini 
di una nuova metricità, decisamente lontani dalla monotonia della prosa o dalla più som-
messa voce del parlato.  
 
Cagliari  Stefano Novelli 
 
 




